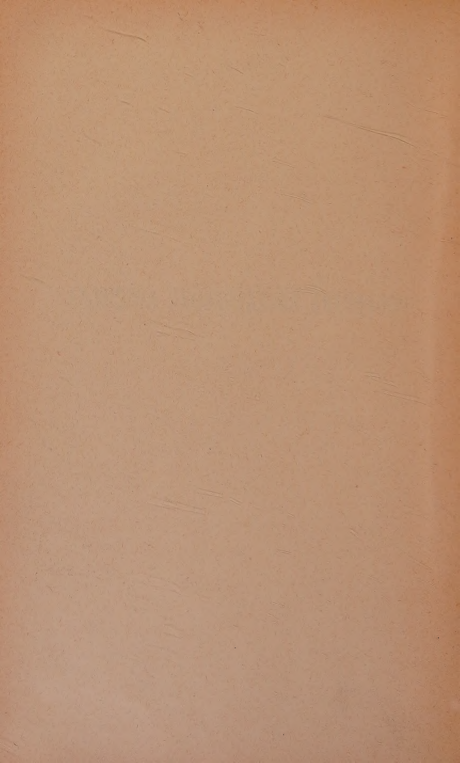


## PODRĘCZNA ENCYKLOPEDYA KOŚCIELNA.



ELLICOTT CITY, MARYLAND

## **PODRĘCZNA**

## ENCYKLOPEDYA KOŚCIELNA

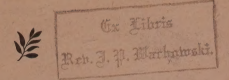
## **OPRACOWANA**

pod kierunkiem ks. ks. Stan. Galla, Jerzego Gautier, Rom. Jałbrzykowskiego, Aleksandra Lipińskiego, Jana Niedzielskiego, Marcelego Nowakowskiego, Henr. Przezdzieckiego, Czesł. Sokołowskiego, Ant. Szlagowskiego i redaktora ks. Zygmunta Chełmickiego.



P.-Q.-R.

Tom XXXIII—XXXIV.



WARSZAWA, LUBLIN, ŁÓDŹ Skład główny w księgarni Gebethnera i Wolffa KRAKÓW — G. Gebethner i S-ka Za pozwoleniem Władzy duchownej.

Proces. 1-o. Określenie. 2-o. Podział. 3-o. Historya i władza sadownicza Kla. 4-o. Ustrój trybunałów. 5-o. Główne zasady. 6-o. Kompetencya sedziego: forum właściwe. 7-o. Tok postepowania; cześć pierwsza, instrukcya procesu. 8 o. Część druga, postępowa-nie dowodowe. I. Podział II. Przed-III. Confessio. IV. Swiadkowie. V. Instrumenta. VI. Praesumptio, domniemanie. VII. Przysięga. VIII. Sądowe oględziny 9-o. Trzecia część pro-

1-o. Słowo proces w znaczeniu sądodowem oznacza walkę o prawo między dwiema stronami.

P-em sadowym ogólnie zowiemy: tok sprawy sadowej, akcye sadowa, przebieg sprawy, postępowanie sądowe.

P. jest to przeprowadzenie jakiejś sprawy podług przepisanego prawem po-

rzadku.

P. kanoniczny jest to ogół czynności, potrzebnych do przeprowadzenia jakiejś sprawy, w porządku przepisanym przez prawo kanoniczne. (Bouix, de judiciis. t. 1, p. 6 et seq; Lega, de judiciis. t. I, p. 58 et seq.).

Podział: a) P. kanoniczny cywilny; przedmiotem jego bywa spór, a sędzia procesem cywilnym przyznaje jednej ze stron rzecz, lub prawo zakwestyonowane. (Lega, op. cit. p. 64 et seq. Wernz, de judiciis. p. I litografia, p. 6).

remu podlegają przestępstwa. (Card. de Luca, De jud. dis. I, n. 1).

c) Ze wzgledu na forme jest: Pro-

ces zwykly, formalny i

d) Proces nadzwyczajny, czyli sumaryczny.

W P-e zwykłym należy uwzględnić wszystkie formalności przepisane prawem pod grozą nieważności.

W P-e sumarycznym, zachowane winny być czynności przepisane prawem naturalnem jako to: skarga, pozew, dowodzenie powoda (actoris), obrona pozwanego, decyzya ostateczna i ogłoszenie wyroku. c. Dispendiosam, 2 De judiciis (II, 1) in Clem. et Saepe conting. 1-2, De verborum signific. (V. 11); l. Nequiquam § de plano ff. De off. procons.

Osoby konieczne do utworzenia P. są: Sędzia, powód (actor) i obwiniony (reus). c. Forus de V. S., X. (V, 40); Innoc. III, c. 24 De accusationibus X (V, I). W procesie kryminalnym powód (actor) zowie się oskarżycielem (accusator). Lega, t. I, p. 66 (ob. art. Fiscalis i Sedzia).

Osoby drugorzędne w akcyi procesowej są następujące: asesorzy, audyto-rzy, prokuratorzy, tit. 38, lio. I. X; l. prokurator 1, ff. de procurat. ob. art. Prokura tor; adwokaci, obrońcy, tit. 37, lib. I, X;l. 1 ff. de postulando; ob. art. Adwokat; świadkowie, notaryub) P. kanoniczny kryminalny, kto- sze i biegli, którzy wspomagają sędziego

6 Proces.

radą, w imieniu stron działają, albo takowe bronią, a skoro zajdzie potrzeba świadczą o niewinności lub winie, o słuszności, lub bezpodstawności żądań.

3 o. W początkach Kła, sprawy cywilne wiernych były rozstrzygane sądem polubownym jak świadczy o tem św. Paweł (I Kor. VI); potem sądzili je biskupi bez żadnych form prawnych po ojcowsku, na zasadzie naturalnej słuszności i moralności chijańskiej. Ślady tego mamy w konstytucyach apostolskich. (lib. 2 cap. 47).

Nie znaczy to jednak, aby Kł nie po-

siadał władzy sądowniczej.

Dwojako bowiem wykonywuje Kł wła-

dzę sądowniczą:

a) Mocą władzy sądowniczej bedącej następstwem i koniecznością władzy prąwodawczej, rozstrzyga spory dogmatyczne w rzeczach wiary i obyczajów.

b) Mocą władzy sadowniczej wyrokuje o moralnej wartości uczynków jednostek na foro interno sacramentali; gdzie przestępca sam siebie oskarża i własnowolnie przyjmuje wymierzoną karę w postaci zadosycuczynienia Bogu i bliżnim,

c) Mocą władzy sądowniczej, rozstrzyga spory powstałe między wiernymi i karci wykroczenia nałożeniem, przez prawo przewidzianej kary, a czyni to in foro externo, przez swoje trybunały sądowe, przez wytoczenie formalnego P-u. (Por. Biliot, de Eccl. thes. 24, p. 476 et seq.; Bouix, op. cit. t. I, p. 34 et seq.; Palmieri, De Rom. Pont. Pars II, art. I, thes. 17, 484; De Esia et slatu L. Hamerstein, lib. I, p. 150 et seq.; Wernz, t. II, Pars I, p. 15, seq.; Encyklika "Immortale Dei" S. D. N. Leonis XIII d. 1 nov. 1885, n. 19).

Ze słów Pisma św. zapisanych u św. Mateusza w r. 18 wierszu 15-17 widać ściśle określony sposób postępowania sadowego; napomnienie, skarga i

kara.

Prócz sędziego i pozwanego występuje oskarżyciel i świadkowie, ma też miejsce wniesienie skargi i sądowe rozpoczęcie sprawy, wreszcie ogłoszenie wyroku

i jego wykonanie.

Tak też, a nie inaczej rozumieli Apostołowie i czynem stwierdzają świadomośc, że im przysługuje władza sądownicza, a pisma ich świadczą, że już naówczas znaną była pewna nawet procedura sądowa.

Sw. Paweł (I Tym. 5, 19) podaje swemu uczniowi Tymoteuszowi normy, w jaki sposób ma postępować w sprawach dyscyplinarnych przeciwko kapłanowi. "Przeciwko kapłanowi nie przyjmuj skargi, chyba za dwoma lub trzema świadkami" (I Tym. 5, 19). Krótko więc określa i podaje w zarysie zasady procesu kanonicznego.

Wymienione tu mamy wszystkie cechy instancyi sądowej in foro contentioso: oskarżyciel, pozwany, sędzia i świadkowie (Tert., Adversus Marcionem, V, 12; Patr. Mign. t. II, p. 502).

Podobnie jak Apostolowie sprawują sądownictwo także i bpi, o czem świadczą ustawy synodalne i pisma Ojców Kła z pierwszych wieków. Bpi występują jako sędziowie, ze świadomością pełnej swej władzy – jako spadkobiercy "imperii sacri" Apostolów, a Tertulian dając świadectwo o wymierzaniu kar, które poprzedzało dokładne roztrząsanie z formalnościami sądowemi powiada: "indicatur magno cum pondere" (Hefele, Conciliengeschichte, t. I, p. 774; patrz X. dr. Ignacy Grabowski, Prawne śroaki w procesie kanonicznym, Lwów 1913 ob. też art. Władzasą downieza).

Pż w wykonywaniu sadownictwa jest zupełnie wolny, nie zależy od zezwole-nia, ani też rady kogokolwiek. W działaniu jest tylko zależny od prawa naturalnego l pozytywnego Bożego. Od samego jednak poczatku pż zawsze przy sobie miał doradcze prezbyteryum, a ważniejsze sprawy rozpatrywał na synodach partykularnych lnb powszechnych. I tak: Pż św. Damazy, rozpatrywał sprawę biskupa Piotra z Aleksandryi na synodzie rzymskim r. 376. Juliusz I sprawę św. Atanazego na synodzie Rzymskim 341 r. Inocenty II na soborze Lateranen. II r. 1139 wydaje wyrok banicyi przeciw Arnoldowi z Brescii. Innocenty IV na soborze Lugd. l r. 1245 sądzi Frydery-ka II. Klemens V na soborze Vienneńskim r. 1311 ogłasza kasate Templaryuszy i t. d.

Z czasem liczba spraw rosła, przeto pże, celem szybszego załatwiania powierzali początkowo ich badanie, a z czasem ostateczną decyzye delegatom poza kuryą rzymską. (c. XVI de electione, X, I, 6). Praktyka ta powierzania delegatom rozstrzygania spraw spornych dała począstrzygania spraw spornych dała spraw spornych dała począstrzygania spraw spornych dała spraw spornych spraw spornych spraw spornych spraw spornych spraw spornych spraw s

tek kilku trybunałom jak: Rota, Camera Apostollica, Signatura justitiae, które jako stałe kolegia w zastępstwie pża spełniały sądy w Rzymie. Zakres działania i kompetencyę dokładnie określa powyżej wymienionym trybunałom Pius X. "Const. Sapienti Consilio" d. 29 Iuniie 1908.

Postępowanie w sądach duchownych przyjęło pierwotnie główne zasady pro cesu rzymskiego, zwiększając i podnosząc jego powagę. Wielcy prawnicy pże: Aleksander III i Innocenty III i ich następcy dawali odpowiedzi i wskazówki postępowania sądowego, a cała Księga druga dekretałów Grzegorza IX składająca się z 30 tytułów, jest dowodem jak drobiazgowo i akuratnie odbywały się procesy w są dach duchownych.

4-o. Trybunały klne co do wewnętrznej organizacyi są utworzone jako kolegia, mają wiec ustrój kolegialny.

W ogółe prawo karne klne to labirynt, w którym latwo zbłądzić można. Wiele rzeczy nie ma już zastosowania i znaczenia i prąwdopodobnie bardzo odmienna szatę przyjmie w nowej kodyfikacyj praw.

Podstawową rzeczą i normą jest dotad Instrukcya Leona XIII 6 czerwca 1880 r. określająca sposób po-tępowania ekonomicznego w sprawach cywilnych i karnych, kryminalnych kapłanów oraz ostatnio wydany dekret Piusa X "Maxima Cura" określający sposób usunięcia proboszcza (Act. Ap. Sed. II rocz., p. 637, 762, 851).

Sąd dyecezyalny z ordynaryuszem stanowi jedną instancyę. (ob. art. Instancya). Składa się zwykle z prezesa i dwóch albo czterech, wyjątkowo z więcej jak 6 sędziów; należą tu także

notaryu-ze i asesorzy.

W bardzo ciężkich wykroczeniach, na które prawo nałożyło kary, jak klątwę ze wszystkiemi kanonicznemi następstwami, albo degradacyę z oznaczenem niezdolności na wszelki inny urząd nawet w przyszłości, trybunał winien się składać przynajmniej z 5-ciu członków posiadających głos decydujący (vocem decisivam).

Stosulek wzajemny prezesa do innych członków określa albo osobna instrukcya wydana dla odnośnego sądu albo zwyczaj lub praktyka ogólna trybunalów klnych. Sprawy kolegialne rozpatry-

wane winny być sądzone większością głosów absolutną.

Skoro liczba głosów jest równa, należy się przechylić na stronę pozwanego raczej niż powoda (Reg. 7 "Favorabiliores sunt partes rei quam actoris in judicio"), wyjątek stanowią sprawy t. zw. uprzywilejowane "causae priviliegiatae" np. małżeńskie, testamentu, posagu, małoletnich, Kła i t. p. c. 48 (de elec. X (I, 6); c. 1. De arbit. 1, 22 in 6-0; c. 26 De sententia. X (II, 27).

Głosowanie odbywa się według praktyki przyjętej w danej kuryi i rozpoczyna się od najmłodszego sedziego. Ażeby ułatwić i przyspieszyć biegsprawy, zwykle wybiera się zpośród sędziów jednego, którys prawę referuje, t. z. relator, referent, wnioski swe poparte odpowiednim kanonem, ustępem prawa, poddaje do rozpratrzenia i decyzyi pozostałych członków kolegium sędziowskiego (Ks. Grabowski, Prawne środki w proc. kanon. 1913, str. 17; Bouix, de judiciis. T. I, p. 516).

5-e. Główne zasady. 1-o. Sędzia w sprawach cywilnych nie działa z urzędu, lecz tylko na wniosek stront. zw. ex officio mercenario, stąd aksiomat: "Index non impertitur suum officium nisi volenti"... albo "Fatuus est judex qui ultra petita judicat" (de Luca,

t. I, p. 86, n. 75).

2) Nim nastąpi wyrok wysłuchaną

ma być druga strona.

3) Zasada pismienności wprowadzona zwyczajem. (de Luca, op. cit. Pars I, t. I, pag. 356, nota 1).

4) Sądy odbywają się przy zamknię-

tych drzwiach i in contradictorio.

6-o. Kompetencyasędziego, określona jest przez tyt. 2. Ks. II. X, de foro competenti. T. II, in 6-o, l. II; t. II in Clem.

I. Forum ogólne, jest forum terytoryalne, forum territorii, forum za-

mieszkania "forum domicilii".

Jeżeli strony mają różne miejsca zamieszkania, rozstrzyga wtenczas zasada prawna: "Actor sequitur forum rei", c. 5, 8, X. De foro comp. (II, 2) temu odpowiada w prawie rzymskim, l. 3. Cod. "Ubi in rem actio ex exerceri:

a) zona idzie za forum meża II. ult. C. De incolis et ult. ff. Ad municp. (Lega, Pars 1, pag. 312, n. 340).

b) Odnosnie do zakonnika, tam jego

8 Proces.

forum, gdzie klasztor, który zamieszkuje, De reform, c. de foro compet. X (II, Piriling, h. t. n. 27).

Duchowny może mieć forum ze względu na beneficyum jakie posiada.

d) Vagus t. i. człowiek bez stalego miejsca zamieszkania, tam gdzie się znajduje; według zasady: ubi te invenero, ibi te judicabo. (Abbos in c. ult.,

h. t. u. 13).

Wreszcie, każdy wierny forum właściwe w Rzymie posiadać może według klasycznego wyrażenia Cycerona, które do prawa przyswojono "Omnibus municipibus duos censeo esse patrias, unam naturae, alteram civitatis". (Cic. de legibus. Cap. ult. h. t. x), že ponieważ Stolica św. jest głową i matką wszystkich klów, przeto od każdego ma prawo zażądać, ażeby w Rzymie przed jej trybunał się stawił, chyba że przedstawi powody i przeszkody przeciwne te-

Prócz powszechnego, są jeszcze dla pewnego rodzaju spraw sądy szczególne:

II. Forum rei sitae, t. j. w któgo okręgu znajduje się rzecz będąca przedmiotem sporu, cit. cap. 20, h. t. etc. sane.

III. Ratione contractus; c. 1, § 3, in 6-0, h. t. "Ubi quis contraxerit, ibi se defendere debet" c. Si diligenti 17, h. t. c.; Si diligenti 12, h. t.

Dla skargi z umowy sad tego miejsca, gdzie umowa ma być wykonana.

IV. Ratione delicti - sad. w którego okręgu występek popełniono, c. 4 et ult. h. t.; c. postulasti 14, et c. ult. h. t. "delinquentes ad publicam criminis vindictam sententiam subire debent in loco patrati criminis".

V. Forum gestae administrationis, dla spraw wynikających z zarządu cudzego lub wspólnego majątku.

VI. Forum ex continentia causarum, t. j. sprawy zostające ze sobą w takim związku, że jedna bez drugiej rozpatrzoną być nie może. c. 21, § Si vero, De off. iud. del. X (1, 29), cf. Reiffenstuel, de foro com. n. 145.

VII. Forum reconventionis: dla skargi wzajemnej właściwym jest sad pierwszej instancyi (c. 1, 2, de mut.

pet., X (II, 4).

VIII. Forum privilegiatum.

20); et 2 h. t. in 6-o (II, 2) ob. Privilegium fori; Forum.

7-o. Tok postepowania. Trzy główne stadya należy rozróżnić w po-

stepowaniu sadowem:

a) Postępowanie przygotowawcze, czyli instrukcya procesu.

b) Postepowanie dowodowe, i

c) Wyrokowanie.

Čześć pierwsza procesu ma na celu właściwe sformułowanie sporu: t. j. określenie żądań powoda i pozwanego, tudzież wszystkich okoliczności faktycznych i prawnych, które w tej sprawie są stanowcze, w ogóle więc dokładne wyświetlenie sprawy "status causae et controversiae".

Piewszą czynnościa procesowa I. jest skarga, jej podanie i przyjęcie przez sedziego (tit. 3, lib. II, X. c. 1, h. t.). Podanie to w procesie cywilnym nie jest konieczne. Skarga powinna obejmować: Imie lub tytul sedziego, również imię lub miejsce zamieszkania podającego i pozwanego, oraz jasne, treściwe i dokładne wyjaśnienie przedmiotu skargi, wreszcie konkluzyę t. j. jasne wypowiedzenie czego od sędziego żąda Kto? Co? jakiem prawem? i od kogo się żąda? (c. 6. Alexander III de judiciis; Pellegrini, op. c. § II, Sect. I, subs. I, n. 8).

II. Następuje citatio, pozew akt akt prawny, przez który sędzia wzywa strone do przedłożenia swoich racyj. (De

in ius vocando, ff. h. t.).

Pozew może być powszechny-generalis, kiedy wzywani bywają ogólnie wszyscy majacy coś wspólnego z toczaca się sprawą; poszczególny-specialis skoro wymieniona jednostka jest wyzwaną.

Może być słowny lub rzeczowy — rea-W pierwszym wypadku podsądny otrzymuje wezwanie, lecz pozostaje na swobodzie, w drugim wypadku z wezwaniem jest zwykle połączone uwięzienie osoby. (Por. Instr. cit. S. C. EE. et

RR. 1880; art. 14).

Bywa, jak obecnie często praktyka wykazuje "citatio edictalis" za pomocą pism lub w miejscach widocznych c. e 11 De clericis non resid. X (III, 4). Jest pozew zwykły, simplex, i peremptoryjny, peremptoria. Zwykły wzywa tylko podc. 15 caus. 12, q. 1; c. 3. De censibus sadnego, peremptoryjny nakazuje stawiein 6-o (III, 20). Trid. es. 25, cap. 20. nie się na termin oznaczony, w przeciwProces.

nym razie grozi, że pozwany w razie niestawienia się aznany zostanie za nieposłusznego i jako contumax zaocznie osądzony. De off. iud. deleg. X (1, 29); Laminius, h. t. n. 218; Pellegrini, h. t. subs. 2, n. 1).

Skutki pozwu: a) sąd pozostaje właściwym, choćby pozwany przeszedł pod

kompetencye;

b) delegacya nie gaśnie wskutek śmierci delegującego. (c. 30 De offic.

jud. del. X);

c) zostaje zaprowadzenie sprawy tak zw. "litis pendentia", zawieszenie sporu "Ut lite pendente nihil innovetur", rzecz przeto rozpoczyna być sporna;

d) przerywa się przedawnienie. Następuje zawiązanie właściwego sporu, skoro pozwany woli powoda zadosyć uczynić nie chce—"litis contestatio".

Tutaj prawo daje pozwanemu broń ku swej obronie w formie ekscepcyi. (ob.

art. Excepcya).

III. Pozwany dwojako może się bronić przeciwko wniesionej skardze: 1) albo zaprzeczy, jakoby pretensya, której uznania powód w skardze się domaga, istniała; albo 2) przytoczy takie okoliczści, której tej pretensyi pomimo jej istnienia skuteczność odbierają i to zowiemy ekscepcyą. W prawie rzymskiem tego sposobu używał pretor przy postępowaniu formułkowem. Pozwany wnosząc ekscepcyę, zajmuje wobec powoda stanowisko podobne do tego, jakie tenże zajął przez wniesienie skargi wobec pozwanego. Ulpianus. Agere etiam is videtur, qui exceptione utitur: nam reus in exceptione fit actor (l. 1, h. t.). Przeciwko wniesionej ekscepcyi powód bronić się może, jak pozwany przeciwko skardze i to już nie nazywamy excepcya ale replika, replicatio; oskarżony może znowu przytocyć nowe okoliczności i to zowiemy duplika, duplicatio. (Novel. 115, c. 2; Sehmalzgr., de exception, n. 9, et seq.).

8.0. Druga część tak zwana postępowanie dowodowe. Sędzia naznacza termin, w ciągu którego winny być przedstawione wszystkie argumenty i środki dowodowe. (Por. c. c. 8 De proc., X (I, 38); 5 de Causa posses. X (II, 12); 11 De probationibus, X (II, 19); 9, 10 De fide instrum, X (II, 22); de exceptionibus

c. 4, X (II, 25).

Aby czynność dowodzeniowa nie uległa zamieszaniu i próżno czasu nie zajmowała, sędzia nakazuje złożyć powodowi t. zw. pozycye, positiones, articuli probatorii (2, De Confess. in 6-o; c. 6 to 9 h. t.; c. 54 de elect.; c. un de litis contest; et Clementinae Saepe de V. S.).

Dowodzić jest obowiązkiem powoda; qui dicit non qui negat" (l. actor, 23 c. h. t. can. Accusator, 2; Ca. 7, 9, 5 et c. Quoniam, 11, h. t.; C. Bo-

nae 23 De Elect. X. (I, 6).

I. Dowody są bezpośrednie (naturalne) i pośrednie (sztuczne). Bezpośredni jest dowód, proste stwierdzenie faktu, o którym sędziego chce przekonać. (c. Quoniam, 11, h. t. et c. cum bonae fidei l. 5, h. t.); pośredni stwierdzenie faktu, od którego zależy okoliczność dowodzo-

na np stwierdzenie alibi.

Według wyniku ze względu na cel, jest dowód pełny (probatio plena) jeżeli sędziego całkowicie przekonywa, t. j. że sędzia fakt musi przyjąć jako prawdziwy (c. nullus dubitat 4 et c. litteris de praest). Jest połowiczny (semiplena) jeżeli nie rodzi dość silnego przekonania o prawdziwości jakiegoś faktu; można tedy uzupełnić go innymi dowodami (c. cum causa 13, h. t.).

Jest dowód pojedynczy i złożony.

II. Przedmiotem dowodu są jedynie fakta, nie prawa, regula ta jednak dopuszcza wyjątki, niekiedy i prawo wymaga dowodu jak np. prawa obce, zwyczajowe, statuty korporacyjne, przywileje, (c. licet. Rom. 1 de Constitut. in 6-o).

Niekiedy i fakta nie wymagają dowo-

du np.

a) Fakty notoryczne, z wszelką pewnością powszechnie znane. (Por. ad h. t. Clem. c. un. h. t. Decretum, c. 8 dist. 44; Ca 7, q. ult; Dig. l. 22, tit. 3. Cod. l. 4, tit. 19; Reiff, in h. t. Schmalz, gr. in h. t. n. 52; Devoti, Inst. can. l. 3, tit. 9; Zech, Prouve § 104. Cod. pro ed. civil. ital. art. 206).

b) Nie wymaga dowodu fakt, za którym przemawia domniemanie prawne t. zw. Praesumptio juris ed de jure (c. is qui fidem 30 de spons; c. 6 de condit appost.; lecz i domniemanie według znanego adagium ustępuje prawdzie "Praesumptio cedit veritati" (Reiff, l. c. n. 24; Schmalz, in h. t. § 2. Regulae I, n. 23—24; II reg 25, 26, 27; III reg.

n. 28—30; IV reg. n. 31—32; V reg. 33—35; VI reg. n. 39, 38, 40.

c) Nie wymaga dowodu, kiedy na-

stapi przyznanie, confessio.

III. C. Jest to potwierdzenie tego, co przeciwnik żąda, uczynione w sądzie, lub poza sądem (l. observare. 2. C. quorum. apell non recipitur; Heinec in Pandecta, p. VI, § 245, h. t.).
C. jest sądowa i pozasądowa c. con-

C. jest sadowa i pozasadowa c. confessos h. t.; c. ex parti 3 cod.; c. 7 Pirhirg n. 2 et Schalz. n. 13, h. t.

C sądowa może być pojedyncza zwy-

kly i kwalifikująca.

C. Wyłączająca i niewyłączająca, wyraźna i milczeniem. I. consiliarios 3. C. de assesor. c. nullus 4 de praesumptionibus; Schmalz. I. c. n. 44 et seq.).

C. Dobrowolna i pod przymusem.

(Schmalz. n. 1, et seq.).

Ażeby C. była ważna pragmatycy wiele przymiotów wyliczają w znanym wierszyku haksametru:

Maior, sponte, sciens, contra se, ubi [ius fit, et hostis Certum, lisque, favor, ius, nec natura [repugnat

(c. si quandoque. Ca, 15, q. 6; l. 21, ff, De interrogationibus in iure faciendis; Instr. S. C. de Prop Fide in app. Conc. plen. Bait. III, a 1884).

IV. Dowodem najbardziej w sądach używanym są świadkowie, (tit. 20, 21, lib. II, X; Historya ob. Lega, de judiciis, vol. I, tit. VIII, p. 416; (ob. art.

Świadek).

V. Ważną role odgrywają w dowodzeniu instrumenta—t. j. pisma czyli dokumenty, poświadczające rzecz, o którą toczy się spór. I dzielą się na publiczne t. zw. "probatis probata" i prywatne, "probatis probada". (c. Albericus 42 de testib.

Tak publiczne jak i prywatne, mogą

być oryginalne i kopje.

Dokument publiczny napisany przez osobę do tego upoważnioną, według przepisanej formy, np. akt przez notaryusza napisany; książki parafialne. (Trid. sess. 24, c. 1, 2 de ref. matr.; Akta sądowe, wyrok sędziego, pisma z archiwum wyjęte i przepisane, przez urzędnika mającego do tego władzę. Pisma urzędowe autentyczne pieczęcią opatrzone; monarchy, bpa, kapituły, uniwersytetu.

Prywatne, napisane przez osobę prywatną jak listy, rewersa, kwity i t. p. poręczenia różne jak; apoca, antapoca, syngrapha, chirographum, (Por. Schmalz, l. c. n. 55; Pirhing, l. c. n. 5; c. c. 7, 11. De prob. X (II, 19); D'Annibale Summula. t. II, 312).

Siła dowodzenia. 1) Instrumenta, dokumenty publiczne stanowią pełny dowód w sądzie, jeżeli są autentyczne i w oryginałach przedstawione. (c. scripta 2: c. cum P. tabelio 15; c. si instrumenta fin. h. t.; can. si quis 32. Ca 12, q. 2; l. in exercendis 15. C. h. t., et l. cum precibus 18 C. de prob.).

Kopia jeżeli przez właściwego urzędnika nie jest napisana lub też przez niego nie poświadczona, siły dowodowej nie posiada, (c. si scripturam 1, h. t. et 16

h. t. X).

Lecz i dokument publiczny można pozbawić siły dowodowej, jeżeli się dowiedzie ekscepcye sfałszowania. (Alex. III c. accepimus 4, h. t., et Innoc. III, c. 6, h. t.; et c. de relig. dom.; Głossa in c. cum olim. 14, V. rasuras de Privileg.; c. ex litteris h. t.; ex parte 11. h. t.).

Dokumenty prywatne, jeżeli są prawdziwe, stanowią dowód tylko przeciwko piezącemu. (l. 10. ff.; et c. de test. ex l. 26. § fin. ff. depositi; l. exemplo 7 c. de probat.; Cap. si cautio 14 de fide

instr. X (11, 22)).

Dokument prywatny nabiera sily dowodowej dokumentu publicznego, jeżeli jest podpisany przez trzech świadków wiarogodnych i przez strony. (c. 2 de fide instr. ob. art. I n s t u m e n t u m).

VI. 4-ty sposób dowodzenia jest przez domniemanie, praesumptio. tit. 23 lib. II; Instr. S. C. ED. RR. 11 iun. 1880; De Muxellis D., De praesumptionibus; B macosa H., Aureum repertorium alphateticum de praesumptionibus; Menochius, de praesumptionibus; coniecturis, signis et indiciis commentarius (ob. art. Praesum ptio, domniemanie).

VII. Piąty sposób stanowi przysię-

ga (ob.).

VIII. Szósty sposób dowodzenia stanowią także sądowe oględziny "inspectio ocularis", "probatio per aspectum", a także świadectwa biegłych. (tit 19, lib. II, et tit. 15, lib. IV, X.; Ulpianno in 8, § 1. Finium regund;. Pescatore, Logica del diritto part. 1).

Oględziny sądowe są wymienione in

tit. de Prob. c. 4, 14, X (II, 19) et tit. sprawe rozwiązywać, skazywać lub u-de frig. et malef. 3, 6, 7, X (IV, 15) walniać winnego. Cap. Illa (3 de ac-De Luca, in Disc. 33 de jud. n. 19, cusat. X (V, 1); l. Res judicata (1, seq.; et probat Boscari, Complemento del Cod. di proc. civ. vol III, n.

Oględziny należy przedsięwziąć w formie przepisanej, mianowicie wezwać do takowych obie strony, jako też świadków i stwierdzić je protokula nie.

9-o. Trzecia część procesu.

Wyszczególnione powyżej sposoby dowodzenia winny być uskutecznione w czasie po zawiązaniu sporu (post litem contestatam), a przed zamknieciem akt (ante conclusionom in causa).

C as ten zowie się termin odpowiedni (terminus probatorius). Cap. Consuluit, 24 de off. et pot. jud. deleg. X (I. 29); c. quod 15 de sent. et re judic. X (II,

27); c. Pastoralis 4 de except.

Zamknięrie akt (conclusio in causa) rozpoczyna nowe stadyum procesu. Urzędową decyzyą zamyka się dowodzenie, prawdę i prawo-wsze'kie przeto przeciw niemu działanie, nawet dowodzenie pko niemu jest zabronione; stanowić on poczyna domniemanie prawne niewzruszone (praesumptio juris et de jure) i może być wykonany, Cap. Suborta 21 de Sent. et re jud. X (Il 27).

Wyjątek stanowi:

1) Z samego prawa nieważny: Si cum inter 2; c. Quando prov. non est necess.: Schmalz: in tit. 27 lib. 2, decret. n. 64.

2) Wyrok w sprawach małż.: cap. Lator 7; c. Tenor 10; et c. Consanguinei 11 lit. 27, lib. 2, X.

3) Wyrok przysądzający beneficium

c. Constitutis 46, de appel.

4) Wyrok nakładający cenzurę klną. c. Cum contingat (36 de Off. jud. deleg.; c. fin. de poenis; c. Sacro (48, de sent, excom.).

5) Wyrok oparty na falszywych do-

kumentach.

6) Wyrok oparty na przysiędze dopelniajacej, l. Admonendi (31, ff. de Juram).

Wydanie wyroku kończy się instan-

eya ob. art. Instancya.

Nieważny jest wyrok wydany w dnie feryjne. cap. Omnes 1 de feriis X (II, 9); ob. art. Ferye; lub w necy Cap. Consuluit 24 de offic. et pot. jud. del. X (I, 19).

Wyrok powinien jasno i dokładnie

de re judicata; nie obowiązany jest sędzia ogłaszać motywów, powodów, które go skłoniły do wydania wyroku, c. in praesentia (6 de Renunt.); c. Sicut. (16 de sent. et re judicata); wyjątek stanowią sprawy kryminalne; w sprawach apelacyjnych c. Cum Bertholdus 18, de sent. et re jud.; i inne (por. Schmalz, in tit. 27, lib. 2, dect:, n. 61, apud Bouix, de jud. t. II, p 234).

Wyrok posiadający powyższe przymioty, ogłoszony i przez strony przy-jęty, ma ten skutek, że sprawa orzecho-dzi w rzecz zasądzoną. Potrzeba jednak aby upłynał czas oznaczony na apelacye i aby strona zasądzona, czy wyraźnie czy domyślnie takowej nie zakładala. Wtedy wyrok nabiera siły rzeczy zasądzonej; spór jest rozstrzygnięty i usunięty, a wyrok uważany jest za ważny. Cap Etsi 6 de sent. et re jud. in 6-o (II, 14). Cap. Saepe de verb. sign. Clem. (V, 11); novell. 82, c. 3; w. winien być na piśmie. Cap. Etsi. supr. cit.; cap. de sentantia ex brevic. recit. Wyjątek stanowi: 1) wyrok wydany przez pża; 2) w rzeczach mniejszej wagi; 3) w sprawach notorycznych; 4) i wyrok przedstanowczy, który jednak przez notaryusza winien być spisany. (Schmalz, in tit. 27, lib. 2, a. 54).

7) Wyrok winien być wydany wobec stron na to wezwanych. Clem., Pastoralis (2 de Sent. et re judicata l. Ea

quae. 7).

Nieważny jest wyrok nie w miejscu posiedzeń sadowych, ale w prywatnem wydany. Bp jednak ważny wyrok wydaje w obrębie swojej dyecezyi. Cap. cum episcopus 7 de offic. ordinarii in 6-o (I, 16).

Nieważny jest wyrok ogłoszony przed lub po terminie na to oznaczonym, na który strony były pozwane. Schmalz in tit. 27 l. 1, decret, n. 58.

Wreszcie w ostatniem stadyum sędzia przystępuje do przejrzenia wszystkich akt sprawy, ażeby orzec o ile żądaniu powoda ma sie stać zadość.

Skoro sędzia wyrobi sobie moralna pewnosć o słusznych żąd niach strony, tedy orzeczeniem swojem t. j. wydaniem wyroku kończy sprawę.

Wyrokiem nazywamy orzeczenie sę-

dziego zawierające decyzyę ostateczną, potępiającą lub uniewinniającą stronę obwinioną, a przez to spór kończącą. (De Luca jud. tit. 27, 563).

Wyrok może być przedstanowczy. "sententia interlucutoria", i stanowczy,

"sententia definitiva".

Wyrokiem przedstanowczym, sędzia nie kończy sprawy, lecz rozporządza coś, co służy do wyjaśnienia sprawy: nazywamy to także decyzya.

Wyrokiem stanowczym sedzia spór o-

statecznie kończy.

Jest wyrok potepiający (sententia condemnatoria), wyrok uniewinniający (sententia absolutoria) i wyrok wyjaśniający (sententia declaratoria), że obwiniony wpadł w kary przez prawo przewidziane.

Wyrok sprawiedliwy i niesprawiedli-

Wyrok ważny i nieważny.

Warunki wyroku:

Wyrok stanowczy powinien sędzią wydawać na podstawie zebranych w procesie dowodów, według prawa i własnego sumienia. (Alex. III. c. 6 de judiciis: Člem. 2. de V. S).

Wyrok powinien być pewny i niewarunkowy, c. 16, h. i.; c. 18, h. t.; l. 2, C. de rescind. vend.; l. 1, § 5, ff. quando appelland, sit.; c. biduum Ca. 2, q. 6;

Odpowiedni skardze t. j. rozsąc) dzać winien to, co skarga do rozsądzenia i zawyrokowania przedstawiła. Cap. Saepe 2, de verb. sign. in Clem. (V,

11).

Powinien być wydany z zachowaniem porządku prawnego. Cap. ad probandum 24, de Sent. et re jud. X (II, 27); przez sedziego siedzącego na krześle sędziowskim; jeżeli sędzia stoi wydając wyrok w procesie zwykłym i następuje wykonanie wyroku (ob. art. Egzekucya wyroku).

Process sumaryczny (processus summarius). P. sumarycznym zowiemy sposób postepowania sadowego skrócony, w którym dla szybszego załatwienia sprawy opuścić wolno, pewne formalności i reguły przepisane prawem pozytywnem, zachowując zaś to co jest koprawa naturalnego. (Lega, op. cit. T. I, p. 514 et seq.).

Podstawę P. sumar, stanowią dwie git." (z De verb. sign.) wydana w A- jac się na konstytucyi "Saepe": skar-

vinionie w grudniu 1307; i druga "Dispendiosam" De judiciis. W konstytucyi "Saepe", określa jakie formalności należy pominać; w drugiej "Dispendiosam" wylicza sprawy, które drogą sumarycznego procesu można załatwić, jak np.sprawy testamentowe, posagowe, kiedy chodzi o przyznanie zapomogi biednemu t. zw. incydentalne i sprawy possesoryjne. (Por. Ferrari, Summa inst. II. 907).

Sa sprawy wielkiej wagi (magni momenti) jak sprawy malżeńskie i one wymagaia skrócenia formalności, nie zaś dowodzenia. (Pellegrini apud Lega op.

cit. p. 514, n. 618 b.).

Ślad P. summarycznego mamy wprawie rzymskiem, gdzie było postanowione badanie nadzwyczajne w sprawach o alimenta, zapłaty, w ogóle sprawy possesoryjne "ipse praetor debet super ea re summatim cognoscere".l. 1, § 9. ff. De praet. stipul.

P. sumarycznym rozpatrywane mogą być sprawy następujące, według cytowanej wyżej konstytucyi "Dispendiosama: sprawy wyborów, postulacyi, sprawy beneficyalne, o dziesięciny, sprawy malżeńskie, lichwy, sprawy ubogich, wdów.

Nie należy jednak mieszać P. suma-rycznego z P. ex notorio, w którym opuszcza się pewne formalności, jako zupełnie bezużyteczne jak np. dowodzenie; w P. sumar. opuszcza się w celu szyb-

szego ukończenia procesu.

Różni się P. sumaryczny od postępowania \_ex informata conscientia", albowiem w wyrokach "ex informata conscientia". wszystkie formalności P, zwyklego sa opuszczane--jest to raczej zupełnie poza sądowe postępowanie "extra judicialis sententia". Trid. sess. 14 De reform. ob. Ex informata conscientia.

Są sprawy, które z natury swej wymagają zalatwienia jak najszybszego, takimi sa sprawy malej wagi (causae leviores) i sprawy uprzywilejowane sierot i nieszcześliwych "simpliciter et de plano ac sine strepitu iudicii et figura..." dodać należy sprawy zakonników i zgromadzeń religijnych c. 25, De accusationib. X (V, 1) et Extr. c. Frequentes—De iud. inter com.

Z formalności procesu uroczystego, w Konstytut. Klem. V-go "Saepe contin- P. sumarycznym można opuścić, opieragę, piśmiennie; powód ustnie wypowiada skargę, a rędzia nakazuje wpisać do akt

procesu.

Opuszcza się zawiązanie sporu formalne, lecz ono zawsze samo wynika z pozycyj uczynionych, które potem dowieść należy. (Lega op. cit. p. 516); nie przestrzega się dni feryjnych świeckich; pozew bywa zwykly, nie peremptoryjny; opuszcza się formalne zamknięcie akt (conclusio in causa); wyrok sędzia wypaje już to stojąc, lub siedząc.

Należy jednak zachować prawo obowiązujące co do przysiegi, nie opuszczać pozwów, żadania stron w aktach zamieszczać. Fakta i pozycye i takowych stwierdzenie, ekscepcye i apelacye odbywają się jak w procesie zwyczajnym sine strepitu et figura judicii. (Por. Reiff. tit. De jud. n. 51, citans De Luca, De judici. 1, n. 12, 13; Lega, Pars 1. op. cit. p. 513 et seq.; Bouix, de judiciis. t. II, p. 303. sec. II). P. kryminalny kanoniczny

P. kryminalny kanoniczny jest to, szereg czynności sędziego i stron, służących do zbadania, wyświetlenia i i ukończenia wyrokiem spraw kryminal-

nych, osób duchownych.

Objektywnie, jest to zbiór praw klnych służących do uformowania postępowania sądowego w sprawach krymi-

nalnych duchowieństwa.

Dzieli się: 1) ze względu na zachowany lub nie porządek sądowy, na proces sądowy ścisły i proces pozasądowy np. napomnienie ojcowskie (monitio paterna), suspensa ex informata conscientia. (Math. 17, 15 et seq.; Droste, Kirchl. Discipl. u. Crimin. Verf. gegen Geistl. s. 60 et seq., s. 71 seq.; Wernz,

fol. lith. 12 pag. Pars II).

2) Ze względu na sposób, w jaki wiadomość o występku do sędziego dochodzi jest: a) P. przez oskarżenie (accusatorius), b) P. przez denuncyacyę (denuntiationis); c) drogą inkwizycyj, (inquisitionis via), confer rubr. lib. V, tit. I, X; et in 6-0; c. 24 h. t. X (V, 1); c. 31, X. De Simonia (V, 3); albo droga faktu notorycznego (per notorietatem); c. 31, X. De sim (V, 3); München, D. Kanon Gerichtsoerf. u. Strafrecht, t. II, p. 363, 446; Schmalz, in proem. lib. V, n. 1 et seq.); albo drogą ekscepcyi (per exceptionem), c. 16, X, (V, 1); Bouix, de judic. p. II, p. 10, seq.).

3) P. kryminalny zwykły, solenny, i nadzwyczajny, w którym opuszczono pewne formalności prawa pozytywnego (summarius) ob notorietatem, per purgationem canonicam.

 Ze względu na cel i jakość kar przewidzianych, P. krymin. ścisły, i P.

krymin. dyscyplinarny.

W pierwszym razie sędzia uwzględnia więcej ukaranie winnego, w drugim stosuje kary gwoli poprawienia winnego. (Instr. S. C. Ep. et Reg. 11 Junii 1880 art. 4).

Zwykłą formą procesu kryminalnego była forma od najdawniejszych czasów używana przez sądy świeckie, drogą oskarżenia; bez niego nie możną było roz-

począć procesu.

Oskarżyciel na piśmie składał oskarżenie i zarazem zobowiązanie, że jeżeli nie dowiedzie oskarżonemu tego co mu zarzuca, sam ulegnie karze odwetu "poena talionis", t. j. będzie ukarany tak, jakby ukarany był oskarżony skoro udowodnionoby mu przestęp-twa. Dziś już "poena talionis", niema praktycznego zastowania, gdyż jako oskarżyciel z urzędu występuje promotor fiscalis.

Następowało dowodzenie, za pomocą środków używanych w procesie zwykłym cywilnym. Zasady na jakich się opiera proces kryminalny oprócz Corpus juris canonici i Decretów Soboru Trydenckiego Sess. XIII, c. 1 seq; Sess. XXIV. c. 20 de ref.; Sess. XXV. c. 14. de ref., znajdujemy w klasycznej Instrukcyi S. C. Ep. et R g. 11 Iunii 1880 an., wraz z dodatkiem 26 marca 1856 r.

Instrukcya powyższa jak to z włoskiego tekstu widać, zdaje się być głównie przeznaczona dla Włoch, jednakże wyraźnie tego ograniczenia nie posiada, owszem wszystkim bpom została poleconą. (Por. Nilles, de jud. eccles. p. 85, not. 1; Vering, Inst. iur, eccles. § 201, not. 27).

Instrukcya powyższa to pierwszy krok w kodyfikacyi prawa kryminalnego Wernz (fol. lith. Pars. II, p. 71); zawiera systematycznie ujęte normy zachowywane i praktykowane w Kuryi Rzymskiej.

W czterdziestu czterech artykułach, została zawarta cała procedura post powania sądowego ekonomicznego w sprawach tryminalnych duchowieństwa. (Por. Pillet, Jus can. gen. p. 439; La procedure canonique moderne dans les

l'abbé G. Peries. Paris 1898).

Proces droga doniesieniaob.

art. Denuntiatio.

Proces per viam inquisitionis ob. art, Inkwizycya (Inquisitio).

Proces w sprawach malžeńskich ob. art. Małżeństwo. Const. Benedicti XIV "Dei miseratione" 29 Nov. 1741; Instr. S. C. C. 22 augusti 1840 a.; Instr. S. C. S. O vide Collect S. C. de Prop. Fide n. 1414; Litterae Apostolicae Benedicti XIV. Ad Arch. Goanum 19 martii 1758: Instructio S. C. S. O. 20 junii 1883 ad Patriarchas et Archiepiscopos, Episcopos Orientales de causis matrimonialibus pertractandis.

Proces informacyjny przed konsekracyą biskupa. Największem staraniem Stolicy Św. było, ażeby jednostki godne, posiadające wszystkie przymioty "dobrego pasterza" zasiadaly na stolicach bpich. W tym celu ustanowiony został pewien rodzaj egzaminu przed konsekracya bpa. Sobor Trydencki ses. 22 de ref., wy-

mienia pewne dotes, jakie posiadać winien bp. Urban VIII r. 1627 wydal instrukcyę, która wprowadza w czyn wszystkie wymagania soboru Tryd. konstytucyi Grzegorza XIV "Onus Apostolicae", die 15 mai 1591"

Dwojaki jest cel procesu informacyjnego: 1-o, co do osoby mającej być konsekrowana i 2-o, co do kla jaki ma

być jej nadany.

Podwójny zatem istnieje kwestyonaryusz prawem przepisany, na który świadkowie całkowicie na wiarę zasługujący, mają dać odpowiedź kategoryczna i pewna. (Por. Bouix, Tractatus de episcopo, Pars II, 219 et seq.). Benedykt XIV instrukcya swoją określa normy jakie winny być zachowane w procesie informacyjnym tyczącym bpów nominatów "in partibus infidelium" 18 junii 1757, tomo 4 ipsius Bullarii n. 4.

Proces o nieważność profesyizakonnej. Podstawę stanowi dekret soboru Trydenckiego c. 19 ses. 25 de regular. i Konstytucya Benedyk. XIV "Si datam", 16 martii 1745 a. apud Richter, Decreta concilii Trid. p.

600 et seq.

Osoba, która składa profesye albo odnośne zgromadzenie, może występować

causes disciplinaires et criminelles, M. | z oskarżeniem przeciw nieważności profesyi. Skargi skierowywa sie do bpa, w którego dyecezyi znajduje się klasztor. Czas złożenia skargi ograniczony jest pięcioleciem, po upływe którego można prosić jeżeli się wykaże i uzasadni przyczyny zwłoki restitutio in integrum. Forma procesu zwyczajnego ma hyć we wsystkiem zachowana (ob. art. Profesya i odnośna literature).

> Proces. Šrodki prawne procesie kanopicznym. Postępowanie sadowe i caly proces, kończy się wyrokiem, który usuwa prawne wątpliwości, nakładając zaś karę na tych, którzy działali przeciw prawu, przywraca nadwyrężony występkiem porządek moralny, grzesznika zmusza do poprawy a błądzących w dobrej wierze spro-

wadza na drogę prostą.

Wyrok może być jednak albo nieważny albo niesprawiedliwy. Dla zapobieżenia temu, prawo celem odwrócenia od stron doznanej lub grożącej szkody, daje środki prawne, służące do uchylenia wyroków (remedia juris). Srodki prawne dziela się na: 1-o zwyczajne i 2-o nadzwyczajne.

Zwyczajnym środkiem jest Apelacya, nadzwyczajnym Restitutio in integrum.

Jeżeli wyrok jest niesprawiedliwy natenczas zwalczać go należy przez apelacye we właściwym czasie założona Jeżeli jest nieważny natenczas służy ny środek, zażalenie o nieważność (quaerela nullitatis). (Por. Reiff., De appel. n. 28 et Schmalz., De sent. et re judicata, n. 78, 79: C. 2, De sent. et re jud. X).

Suplika, rewizya procesu, apertio oris, beneficium novae audientiae, środki przy pomocy, których można się starać o zmianę wyroków, nawet najwyższych

trybunalów.

Uchylić się od wyroku sędziego można przez tak zwaną "recusationem".

Do usunięcia prawnych watpliwości, które się wyłaniają w toku procesu służy: relacya i konsultacya.

Stosownie do trzech stadyów procesu,

potrójna może być apelacya.

Po zawiązaniu sporu, strony otrzymują pewien przeciąg czasu, ażeby przygotować tak dowodowe jak i obronne środki. Gdyby sędzia bez ważnych powodów naznaczyl stronom czas za krótki.

lacya c. 1. h. t.

W drugiem stadyum postępowania dowodowego, może nastapić wyrok sędziego t. zw. przedstanowczy (Sententia interlocutoria), który gdy ma moc wyroku stanowczego, wtedy może pokrzywdzony bronic się apelacya. (Trid. ses. XIII, c. 1 de ref.; ses. XXIV, c. 20 de ref.)

Po ukończeniu wreszcie postępowania dowodowego, jest trzecie stadyum konczace się wyrokiem stanowczym i wtedy można apelować, albo od całego wyroku lub też od części S. C. C. in Mediol.

80. junii 1906.

Apelacya w szerszem znaczeniu, zowie się także odwołaniem od zarządzeń pozasądowych do przełożonego wyższego. Odwołanie takie przeszło do prawa kanonicznego z procedury prawa rzymskiego. (l. 1 D. Situtor vel curator. 49, 10; l, 1, D. de munerib. et hon. 50, 4; l. 1, § 1, 2, D. quando appellat. 49, 1 i zowie się prowokacyą albo

rekursem ob. art. Apelacya. Literatura odnośna i niektóre źródla. D. Gratiani, Causa II, quaestio 6-o; lib. II, tit. 28 de Appel., Recusationibus et Relationibus, X; ib. II, tit. 15 de appel. in 6-o; Trid. ses. XIII, c. 1, 2, 3, de ref.; ses. XXII, c. 7 de ref.; ses. XXIV, c. 10, 18, 20, de ref.; Const. Pii V "Inter illa" 20 nov. 1570; Const. Greg. XV "Inscrutabili" non. febr. a 1622; Bened. XIV "Ad militantis" 3 kal. apr. a 1752; Instr. S. C. Ep. et Reg. 11 iunii 1880 a. 36 seq. cum decl. 26 mart. 1886);

Decret. SS, Pont. pro regno Poloniae et const. synod. prov. et dioec. Regni ejusdem ad sumam collect. ed Chodyński; Likowski, Poznaniae 1882, tit. de appel. lib. 2, p. 75; Pii X. Const. "Sapienti Consilio" 20 junii 1908 w "Acta Ap. Sedis" I, p. 720; Regulae servandae in iudiciis apud S. Rotae Trib. approb. et confirmatae a Pio X, 4 augusti 1510 w "Acta Sedis." t. II 783; Decretum "Maxima cura" Pii X. S. C. Consist. 28 aug. 1910 c. 25 w "Acta Ap. Sedis" t. 2, p. 625; Decretum de methodo servando in terenda sententia expulsionis vel dimissioninus ab ordinibus et institutis religiosis, 15 etc.; Acta Ap. Sedis, t. 3, p 235, 16 mai 1911; "Motu Proprio." Pii X, De trahentibus clericos ad tribuna- stusowa i przez nich ochrzczony. Wkrót-

przeciwko temu zarządzeniu służy ape- lia łudicum laicorum. 9 octobris 1911; Regulae servandae in iudiciis apud Supremum Sig. Ap. Tribunal aprobatae et confirmatae a Pio X, 6 martii 1912 w "Acta Ap. Sedis" t. IV p. 187; Montani F., Tractatus de appellationibus, suplicationibus, restit. et recus.: Scaccia, Tractatus de appellationibus; Pellagrini C., Praxis vicariorum. p. 3; Bardi, de tempore utili et continuo ad appellandum; Lega, de jud, p. I, 617 seq.; Zech, de jud. eccl. tit. 33; Ks. dr Ig. Grabowski, Srodki prawne. Lwow 1913, str. 28 seq.

Proces. Zaskarženie niewazności.. "Quaerela nullitatis". Skoro strony przekonały się o nieważności wyroku mogą czynić staranie o jego obalenie, a przynajmniej zniweczenie wynikających zeń skutków. Od XIII w. wchodzi w użycie środek przeciw wyrokom nieważnym; obala go nie tykając weale istoty sprawy. c. 2, Dc sent. et

re jud.  ${f X}$ .

Skargę o nieważność można wnieść osobno, lecz daleko lepiej połączyć ją z apelacyą, żądając, ażeby wyrok był albo unieważniony albo poprawiony, jeżeli jest ważny. (Bouix, op. cit. II, p. 410.) Zażalenie to, według kanonistów należy wnosić w ciągu 10 dni od dnia o-

trzymania wiadomości o treści wyroku. Jednakże prawo do zażalenia traci się dopiero po upływie lat 30, skoro jest zalożona simplex quaerela, (Schmalz. i inni, de sent. et re jud. n. 64) motywując tem, że wyrok nieważny, przez opuszczenie appelacyi nie staje się ważnym i zawsze ekscepcyę nieważności zalożyć można według reg. I "Quae temporanea sunt ad agendum, perpetua fiunt ad excipiendum".

Proces. Przywrócenie do pierwotnego stanu ob. art. Re-

stitutio in integrum.

X. K. N.

Proces kanonizacyjny ob. Kanonizacya.

Proces malżeński ob. Małżeństwo.

Process św. męczennik, jeden z nadzorców więzienia Mamertyńskiego w Rzymie, nawrócony przez śś. Piotra i Pawła apost. uwięzionych za wiarę Chryce potem P. został umeczony wraz z sw. Martynianem. Ciała ich były zachowane od czasów św. Grzegorza W. w jednym z kłów w Rzymie, w którym sw. pż wypowiedział swą 32-ą homilie na cześć ŚS. i gdzie działy się za ich wstawiennictwem liczne cuda. Ciała śś. Męczenników przeniesiono pózniej do kła św. Piotra na Watykanie przez pża Paschalisa I. Swięto 12 lipca. (Por. Pétin, Dictionn. hagiogr. t. II, k. 825).

Processionale Romanum ob. Śpiewu klnego księgi.

Procesy o czary ob. Czarownic proces.

Procesya (po lac. processio), pochodzi od słowa procedere, iść, oznacza pochód religijny, uroczysty, połączony zazwyczaj ze śpiewami, nawet niekiedy (podług miejscowych zwyczajów) z muzyką, mający na celu prośbę, dziękczynienie lub okazanie najwyższej czci Bogu. Już Stary Test. wspomina o procesyach, w których nawet obnoszono arkę przymierza (Joz. 6; Ezdr. 2, 12 -30; 2 Reg. 6; 3 Reg. 8). Pan Jezus procesyonalnie wstępował do świętego miasta (palmowa niedziela), P. o charakterze religijnym i tylko takie biora początek od Apostolów. Procesya przed sumą jest jakby przypomnieniem tej procesyi, jaka odbywały święte niewiasty do grobu Pana Jezusa. (Pascal, Orig. et raison de la lit. cath. p. 1047). Procesye bywają zwyczajne, przeznaczone i nakazane przez zwykły rytuał, np. P. przed sumą, na Oczyszczenie N M.P., w Niedz. Palmową, w dnie krzyżowe, Sakrament na Boże Ciało i nadzwyczajne, które mo-teoforica". że nakazać bp, np. podczas klęsk publicznych; dalej mogą być ogólne, jak np. po miastach bywają na Boże Ciało procesye, na które zbiera się duchowieństwo i lud z calego miasta i miejscowe w obrębie jednego kła lub na jego cmentarzu. Każda procesya maza celebransa bpa lub kaplana. Barwa szat zależy od rodzaju procesyi. Zazwyczaj podczas procesyi celebrans ma głowe nakrytą biretem, jak również asystujący mu dyakon i subdyakon, poza klem zaś caly kler nakrywa głowy. Lecz gdy bywa procesyonalnie obnoszony w monstrancyi lub puszce Przenajświętszy Sa-

św., nikt z duchowieństwa nie może nakrywać głowy biretem. Już od IV w. noszono na czele procesyi krzyż (Evagr. IV, 25), W uroczystej procesyi krzyż nosi subdyakon. Duchowieństwo postępuje w takim porządku, najpierw zakony: żebracze, konwentualne, potem kler świecki z kłów paraf., z kolegiat, następnie katedralne, kapituła i celebrans. Spiewacy powinni iść przed Krzyżem duchowieństwa zakonnego. U pas procesye wzajemnie witają się pochylaniem choragwi. Procesye na św. Marka i dni krzyżowe ob. art. Dni krzyżowe. Najwspanialszą z procesyi w Polsce jest rezurekcyjna i na Boże Ciało. Podczas rezurekcyi wszyscy kaplani powinni być ubrani w alby i kapy, tak bowiem nakazuje nasz rytuał (por. Dominica Resurect. w Rytuale). Podczas procesyi Bożego Ciała duchowieństwo występuje w ornatach i przy czterech ottarzach śpiewa Ewangelie, (por. Rit. sacr. pro-ces in Sol. SS. Corp. Chr.). Przed wyjściem z kła oraz odejściem od każdego z oltarzy, przy których są śpiewane Ewangelie, powinny być spiewane responsorya, a po ostatniej Ewangelii nastepuje antyfona "O sacrum convivium", werset i oracya. Procesya rusza z powrotem do kla przy śpiewie responsoryum: "Melchizedech..." a na słowa "O Jesu" celebrans udziela blog..sławieństwa Najświętszym Sakramentem duchowieństwu i całemu ludowi, a po skończeniu responsoryum intonuje "Te Deum", podczas "Salvum fac." udziela jeszcze raz blogosławieństwa i chowa Najśw. Sakrament. Procesya z Najśw. Sakramentem nazywa sie Processio

X. M. S.

Procesye krzyżowe ob. Dni krzyżowe i Droga krzyżowa.

Prochaska Antoni, historyk polski, adjunkt w archiwum krajowem we Lwowie, współczesny, napisał m. i. odnoszące się do hist. Kła w Polsce: Na soborze w Konstancyi. Kraków, 8-0; O dacie ugody Matopolskiej duchowieństwa ze zalachta za bpstwa Zbigniewa Oleśnickiego. Tże, 8-0; Przyczynki krytyczne do dziejów Unii. Tże, 8-0; W czasach husyckich, Tże, 8-0; Król

Władysław Jagiełło. Kraków 1908, 8-o, 2 t., i in. wyd. krak. Akademii U-miejętności.

Prochaszka Otokar bp Székes - Fehérvár albo Stuhlweissenburg na Węgrzech dr. teologii, współczesny, ur. 1858 r. w Nyitra, był profesorem teologii w uniwers. w Budapeszcie, w r. 1905 mianowany bpem i w r. 1906 konsekrowawany w Rzymie przez Piusa X pża. Napisał: Das öffentliche Leben Unseres Herrn Jesu Christi, 8-0; Der Kön g dem Alle leben, 16-0; Betrachtungen u. d. Evangelium, 16-0; Leiden u. Verheerlichg. Un. Herrn Jesu Christi, 16-0; Die Liebe bis ans Ende. 16-0; Geist u. Feuer. 16-0.

Próchnicki Jan Jędrzej h. Korczak, ur. w Przemyskiem, został kan. krak. 1594 r. proboszczem tamże 1601; był 8 lat poslem od Zygmunta III do Filipa III hr. hiszpańsk.; wyświęcony w Nea-polu przez krdła Filipa Spinolę 1607 r. na bpa kamienieckiego; był opatem sieciechowskim, a kawalerowie maltańscy obrali go sobie protektorem w Polsce. Wprowadził Jezuitów do Kamieńca, katedre ozdobil i zaopatrzył w aparat bogaty. W 1614 r. został arbpem lwowskim, gdzie katedrę i rezydencye zrestaurował; zaprowadził sufraganię wznowił kustodyę. Dobrodziej Jezuitów krakow.; wikaryusz katedr. i szpitala św. Łazarza we Lwowie; † we Lwowie 1633 r. Wydal: Brevis descriptio Provinciarum Magistratuum Regni Poloniae, Rzym 1600. (Por. Letowski, Katalog kanoników krakowskich).

M. B.

Prochor św. jeden z siedmiu pierwszych dyakonów. Grecy utrzymują, że P. był pierwszym bpem Nikomedyi. Miał ponieść męczeństwo w tem mieście dnia 9 sierp. zdziaławszy przedtem liczne cuda. Przypisują mu Historyę św. Jana Ewangelisty, lecz dzieło to należy do apokrytów. (Por. Calmet, Dictionnaire de la Bible; Glaire, Dictionnaire).

Prochewy spisek ob. Oates Tytus.

Proclus patryarcha knstplski. Urodzony 390 r., był uczniem św. Jana Chry-

zostoma. W r. 426 został metropolitą Cyzyku. Energicznie występował przeciwko blędom nestoryańskim w swych kazaniach. To też gdy w r. 431 na soborze efeskim Nestoryusz został usunięty, na stolicę konstplską jednogłośnie został wybrany w r. 436 Proclus. † w r. 447. Z licznych mów jego i listów przechowały się tylko urywki. (Por. Migne, Patr. Graec. LXV, 579—688). P. uważany był za jednego z najuczeńszych bpów swego czasu. Kł obchodzi jego pamiątkę 24 paźdz. (Por. A. Retke, Patrologiae compendium, Varsoviae 1889, p. 176; J. Fessler, Institutiones Patrologiae, Omiponte 1851, 557-583; Bardenhewer, Patrologie, Freiburg 1893, 343; W. W., Kirchenlexikon, Freiburg, 1897, X, 541).

Procuratio abortus ob. Abortus.

Procuratio canonica ob. Daniny kościelne i Podatki klne w Polsce.

Procurator cleriob. Synody dyecezyalne.

Procurator fiscalis ob. Fiscalis.

Proczek Kazimiera, katolicka działaczka społeczna, ur. w r. 1875 w Połocku, po ukończeniu gimnazyum w Witebsku poświęciła się pracy nauczycielskiej; studya wyższe odbywała we Fryburgu szwajcarskim w "Institut de hautes etudes", w "Academie de St. Croix" i na uniwersytecie, na wydziale prawnym i filozoficznym; następnie w roku 1906 słuchała kursów społecznych München — Gladbach, brała udział w w zjazdach katolickich związków kobiecych w Monachium (1906), w Monastyrze (1908) i w Düsseldorfie (1910). Dla poglebienia studyów pedagogicznych, które obok nauk społecznych obrała sobie za specyalność, słuchała w 1910 i 1911 r. w un wersytecie i uniwersyteckiem seminaryum pedagogicznem w Jenie wykładów pedagogiki. W 1912 r. brała udział w międzynarodowym kongresie pedagogicznym i katechetycznym w Wiedniu. Żywo odczuwając potrzebę rozbudzenia ruchu społecznego wśród kobiet polskich z tendencyą wyraźnie katolicką przyczyniła się do założenia "Katolickiego Związku Kobiet Polskich"

statutu. Jej też zasługa jest w znacznej mierze powstanie w tymże r. w Warszawie wyższych kursów żeńskich pedagogicznonaukowych, których przez lat 4 była kierowniczką. W tymże r. 1907 zorganizowała założenie t. zw. "Ogrodów Robotniczych" w Warszawie, a w r. 1910 w Lublinie i Łodzi. Z ogrodów tych korzysta corocznie ok. 600 rodzin ubogich. Wreszcie w r. 1913 P. założyła "Towarzystwo Pomocy Społecznej", które ma za cel przychodzenie z pomocą niezamożnym, z wyłączeniem wszelkiej filantropii. Z piśmiennych prac P. zazna zyć wypada: Znaczenie społeczne "Ruchu przemysłu domowego w chrześc. - społ." w Poznaniu 1906, i osobna odbitka; Lichwa na wsi w Ga licyi, tže 1906; Sposób zaradzenia nedzy bez dawania jałmużny. Warszawa 1907; Przyczyny mogące sprowadzić zwyrodnienie ludu wiejskiego. Tže 1907; Nowe metody nauczania w "Przegl. Powsz." Kraków 1912, luty; Cel i zadanie szkoły dzisiejszej, Tże 1912, czerwiec i w oddzielnej odbitce. Nadto liczne artykuły w czasopismaeh i dziennikach: "Polski Łan", "Dziennik Pow-zechny" i w naszej "Podręcznej Encykl. Klnej". W końcu w r. 1909 założyła i redagowała jedyne w kraju poważne czasopismo katolickie dla kobiet "Przebudzenie"; czasopismo to później zmieniło się na ogólne, obecnie zaś stało się tygodnikiem wychodzacym pod zmienioną nazwą "Głos Narodu".

X. J. N.

Prodataryusz ob. Kurya Rzym-ska.

Profanacya, jest to zbezczeszczenie czyli spługawienie kła lub cmentarza. Kł (lub cmentarz) jako miejsce święte i wyłączone od użytku świeckiego, służyć może tylko do celów religijnych, i jako takie miejsce, bywa poświęcane według przepisanego przez Kł rytu. Zbeszczezczenie czyli profanacya pługawi to miejsce święte i czyni je nieodpowiedniem do użytku, do którego zostało przeznaczone. Kościół lub cmentarz może być sprofanowany przez dokonany w niem zbrodnię, przez czyn szpetny contra castitatem — per seminis hu

w Warszawie w r. 1907 i ułożenia dla nich statutu. Jej też zasługą jest w znacznej mierze powstanie w tymże r. w Warszawie wyższych kursów żeńskich pedagogicznonaukowych, których przez lat 4 była kierowniczką. W tymże r. 1907 zorganizowała założenie t. zw. "Ogrodów Robotniczych" w Warszawie, a w r. 1910 w Lublinie i Łodzi. Z ogrodów tych korzysta corocznie ok. 600 rodzin ubo-

Profesya zakonna. Jest to publiczny ślub zakonnika, po czasie nowicyatu czyli ρτό-by, który go nierozdzielnie do zakonu wciela. (Por. Kryński, Słownik języka polskiego, t. IV, str. 1008. Ażeby ściśle dać określenie profe-yi, należy pamiętać, że drogą do niej jest 1-o postulat; 2-o nowicyat t. j. czas próby; 3-o złożenie ślubów prostych.

Ogólnie, jest to akt, przez który ktoś stan zakonny publicznie, dobrowolnie i nieodwołalnie przyjmuje. Ściśle, jest to kontrakt zawarty w imieniu Kła przez zakonną instytucyę prawnie istniejącą z jednostką uzdołnioną, która przez dobrowolne złożenie trzech istotnych i rzeczywistych ślubów: czystości, ubóstwa i posłuszeństwa całkowicie i nieodwołalnie do tegoż zgromadzenia wcieloną zostaje. Leon XIII, Const. "Conditae", 8 dec. 1900).

Cztery rzeczy są konieczne do stanu zakonnego, dwie z prawa naturalnego i dwie z prawa klnego.

Z prawa naturalnego: 1-o dostateczne usuniecie przeszkód i potrzebne środki w dążeniu do doskonalości; temu zadość się staje przez trzy śluby: czystości, ubóstwa i posłuszeństwa "vivere in obedientia, sine proprio, et in castitate". (Extrav. Joan XXII. Quia quorundam. 5 Le verb. signif).

2-o. Wystarczająca stałość i temu zadość czyni: wieczystość ślubów. (De relig, Suarez, tr. 7, lib. 7, c. 14, t. 3; De conversione conjugum, III, 32; Bouix, De jure regularium, pars 1, sectio 1, cap. 10).

Z prawa kościelnego:

a) Życie wspólne prawnie przyjęte, przez oddanie się instytucyi zakonnej a przez tę Kosciołowi, i przeciwnie przez prawne zaakceptowanie przez tąż instytucyę stosownie do konstytucyi w innych ślubów, nie dających się pogoimieniu Kła.

Jasno widać różnicę między ślubem i profesyą. Ślub składa się wprost Bogu i przez Boga jest zaakceptowany, obowiązuje ślubującego, ale osoby specyalnie na służbę Bożą nie przeznacza i nie poświęca. Professya przeciwnie (Por. c. Dudum, 20 de conversione coniugatorum.

b) dany instytut winien być przez Kościół zatwierdzony. (C. Ne nimia q. X, de religiosis domibus, III, 36; C. Re'igionum unic. eod. tit., in 6-o (III, 17); Extrav. Joan XXII. Sancta Romana, de religiosis Domibus stit.

7]).

Podział ob. art. Sluby.

P-syę zakonną czyli stan zakonny może przyjąc jednostka posiadająca wszelkie dane, aby ważnie i godnie ją przyjąć.

Należy usunąć wszystkie przeszkody, uznane przez prawo ogólne i przez poszczególne konstytucye zgromadzeń:

1-o. Wiek prawem przepisany t. j. lat 19 skończone tak dla zgromadzeń męzkich, jak żeńskich. (S. Congr. Ep. et Reg. 3 maii 1902).

Przyzwolenie i zaakceptowanie przełożonego, albo kapituły zakonnej w imieniu Kła (c. 13 i 16 tit. cit. X, III, 31; Suarez, l. c. lib. II, c. 4, n. 6).

3-o. Swoboda i świadomość ślubującego, ażeby nie był w błędzie (S. Th., 2, 2, q. 189 a. 5; Suarez, l. c. lib. VI, c. 5, n. 9; Trid. ses. 25, c. 19 de reg. et mon.).

Skutki profesyi są następu-

jace:

a) zadzierzga podwójny węzeł z Kościołem i ze zgromadzeniem i staje się zakonnikiem.

Rozrywa malżeństwo zawarte ale niedopelnione, ratum non consummatum i jednocześnie czyni jednostkę niezdolną na przyszłość zawrzeć ważne malżeństwo (c. c. 2, 14 de Conversione conj X, III, 32; Trid. s. 25, c. 6). Zawierający zaś małżeństwo wpadają w klątwę lataae sententiae bpowi zarezerwowana (Const. "Ap. Sedis.", ser. 3, n. 1).

Usuwa zmazę nieprawego pochodzenia i czyni zdolnym do przyjęcia świeceń kapłańskich, nie otwiera jednak drogi do godności klnych. (c. l. de Fi-

dzić z obowiązkami przyjętymi.

e) Przez złożenie professyi wakują wszystkie beneficya jakie ślubujący dotad posiadal. (Synopsis, Ojetti, t. 3, str. 3165).

Każdy ma prawo wykazać i dowieść, jeżeli professya jego była nieważna, byleby to uskutecznił w czasie 5-cia pierwszego od chwili złożenia profesyi, (Trid.

ses. 25, c. 19 de reg.).

Może wystąpić nawet po upływie pięciolecia i prosić Ojca św. o tak zwany środek w procedurze sądowej remedium restitutionis in integrum, jeżeli dowiedzie, że nie jest przyczyną zwłoki. (Const. Bened. XIV "Si datam" 4 martii 1748).

Ustanowiony wtedy sad i proces sie toczy podobnie, jak w sprawach mał-

żeńskich.

Potrzebny jest obrońca vinculi professionis i dwa wyroki orzekające nieważność.

Pierwszej instancyi sedziami bywa zwykle bp dyecezyi i przełożony wystę. pującego; w drugiej instancyi bp, ku któremu wszystkie apelacye z danej dyecezyj bywają zwracane i przełożony konwentu. Cały tok procesu szczególowo określa wyżej cytowana Contitutio Ben. XIV "Si datam" 4 martii 1748.

Co do formy składania professyi należy mieć wzgląd na poszczególne kon-

stytucye zakonne.

Kongregacya Rytu dekretem z d. 27 sierpnia 1894 r. przepisuje następującą forme jeżeli professya jest składana podczas Mszy św.: Celebrans po spożyciu Najś. Sakr., po zmówionem "Confiteor"... odmawia "Misereatur et Indulgentiam", a następnie trzymając w ręku Najśw. Sakrament zwraca się ku składającym professye; każdy poszczególnie głośno czyta słowa professyi i następnie przyjmuje Najśw. Sakrament.

Literatura odnośna: de regularibus etc. X (III, 24), et (III, 14) in 6-o; idem in Clementinis (III, 9); idem tit. Xvag. comm.; idem lit. supra citati; Suarez, de religione, tr. 7; S. Thomas, 2. 2-e. q. 189; Schmalzgruber, In tit. 31, lib. III Decr.; Reiffenstuel, in tit. 31, lib. Decr.; Rocco, La capacita civile del religioso professo; Bouix, De jure regularium; Nilles, Selectae diliis presbyt. etc. X, I, 17); sputationes academicae iuris ecclesia-d) Kasuje i uwalnia od wszystkich stici. I. De juridica votorum solemni-

tate ejusdem. De dispensation. in solemn. relig. castitatis voto concessis; Biederlack, I. De iure regularium; Ab Appeltern V., Comp. prael. iuris regularis; Piati Montani; Vermersch, De religiosis iustitutis et personis; Prümmer D. M., Manuale iuris, vol. 2: Jus regularium speciale; Ojetti, Synopsis, t. 3, pag. 3162 seq.; Werner, t. III, pars. 2-a, tit. 24, pag. 245 seq; Encykl. Nowodworskiego, t. 21, str. 452; Rittner, Prawo kościelne, t. II. str. 376; Molitor, Religiosi iuris ca-pita selecta, in 8-0, str. 560).

X. K. N.

Profillet ks., niegdyś kapelan wojskowy, ur. w r. 1824, napisal: Les saints militaires: martyrologe, vies et notices. Paris 1891, 18-0, 6 tomów; Robinet de Plas, officier. Tže 1895, 18-0; Le Martyrologe de l'Eglise du Japon. Tže 1897, 3 t. in 18-o.

Proforystyka. 1) Określenie i uzasadnienie przedmiotu.-Proforystyka (od grec. προφορέω, objawiam, wykładam) jest to nauka podająca sposoby do wyłożenia, przedstawienia właściwego sensu, odnalezionego w piśmie, czy w mowie zawartego, przedewszystkiem zaś w Piśmie św.; "modus proferendi, quae intellecta sunt", pisze św. Augustyn (De Doctrina Chr. 1, 1, 1). Stanowi ona część Hermeneutyki (ob.) i to część jej druga (pierwsza zowie się Heurystyką [ob.]).

Podwójne bowiem ma zadanie wykładacz Pisma św., naprzód powinien odnaleźć właściwy sens biblijny, czego uczy Heurystyka, potem odnaleziony wyłożyć według pewnych ustalonych prawideł, płynacych z głównego założenia hermeneutycznego i w niem majacych swe ostateczne uzasadnienie.

Wykładacz zatem w przedstawieniu sensu biblijnego powinien wykazywać nie swoje własne myśli, ale osoby mówiacej i to ani mniej, ani więcej, ani gorzej, ani lepiej, niż mowiący chciał wyrazić. To znaczy, że w podawaniu sensu ma zachować jak najwieksza ścisłość i wierność.

Przedstawienie sensu ku temu zmierza, aby słuchacze lub czytelnicy, o ile można, jak najlepiej i jak najjaśniej zro-

by bowiem w samem podaniu tego sensu przez wykładacza pozostało coś dla nich zawiłego i niepojętego, toby sens osoby mówiącej nie okazał się im całkowicie.

Z tego wypływa, że w tem drugiem przedsiewz eciu hermeneutycznem badacz starać się winien o dwie rzeczy: o wierność i o jasność.

Przedstawiać sens biblijny można w rozmaity sposób; zależy to: od celu, jaki sobie wykładacz wytknął, - od warunków, w jakich sluchacze lub czytelnicy się znajdują; oraz od wewnętrznych własciwości, czyli od formy, czy kształtów, w jakie ubierze on swe dzielo.

Jeżeli bowiem wykładacz zamierzył oddziałać na umysł tylko swych słuchaczów i stara się o to, aby ci poznali i zrozumieli treść Ksiąg śś. bedzie to przedstawienie czysto teoretyczne. Gdy zaś jednocześnie chce pouczyć, ale i wolę ich skłonić i pobożne uczacia w nich obudzić i mocne postanowienie wywołać, wtedy będzie ono praktycz-

Ze względu na słuchaczów bywa ono: przystępne, popularne lub u czone, o ile ci sa lepiej lub gorzej przygotowani do słuchania i rozumienia wykładu. W tym ostatnim przypadku opuści takie rzeczy, którychby nie zrozumieli, lub też byłyby one dla nich zbyteczne.

Ze względu na forme, w jakiej sens biblijny przedstawić można, mamy następujace rodzaje: przekład, parafrazę, glosę, scholę, odpowiedzi na pytania, komentarze. Komentarze podaje się głównie wtedy, gdy zmieniono język orginalu na macierzysty sluchaczów; lub też w inny sposób niż jest w oryginale, sens się im przedstawia. Bywają one układane albo w mowie ciągłej z zachowaniem następ-stwa i łączności, jaka jest w tekście omawianym, albo też poza tekstem, poza jego ciągłościa dodaje się uwagi i wyjaśnienia krótsze lub dłuższe.

II. Sposoby przedstawiania sensu biblijnego.

1) Przekład Pisma św. jest to zamiana pierwotnego języka hebrajskiego czy greckiego na inny jakiś np. łaciński; czy też przekształcenie tego ostatzumieli, co mówiący powiedział. Gdy- niego na jeszcze inny, takim np. jest przekład polski Wujka. Przekład w stosunku do swego tekstu macierzystego bezpośredniego (niezależnie czy ten jest oryginalem czy tłumaczeniem tylko) bywa dosłownym jeżeli wyraża nietylko myśli jego, ale i wysłowienie, to zaś jest przymiotem w przekładzie. Gdy przekład zbyt ściśle odtwarza wyrażenia oryginału, staje się niewolniczym wtedy jest to wadą. Tłumaczenie, po-dające tylko myśli zawarte w tekście macierzystym bez uwagi na wyrazy jego i wyrażenia, nazywa sie wolnem. Jeżeli przekład psuje i przekręca myśli, znajdujące się w tekście macierzystym, wtedy staje się dowolnym, skażonym.

2) Parafraza jest to przedstawienie i wyjaśnienie sensu biblijnego, ujęte w ramy tekstu Pisma św., wprowadza-dzającego samego Autora św., który własne swe myśli wykłada w słowach pełniejszych i jaśniejszych. Nie jest to tylko gramatyczny przekład z języka macierzystego na mowę inną, dostępną dla słuchaczów, lecz ponadto jest wyłożenie wyrozumowane i historyczne. Nie tylko pokonywa ono trndności płynące z języka obcego, ale również usuwa niejasności, pochodzące z kontekstu i z przedmiotu, w tekście omawianego. Dopełnia pojeć pośrednich i przejść przez autora pominiętych; niezrozumiałe wyrażenia wyjaśnia; przenośnie i hebraizmy wyraża zawrotami językowi swojemu właściwemi, oraz przedstawia w słowach o znaczeniu ściśle dosłownem; zbyt krótkie, a zawiłe zdania rozwija, dodając, gdy tego potrzeba, określenia i dowody.

Parafraza jak i przekład, przedewszystkiem winna być wierna. Nie w tem jednak znaczeniu, aby nie do tekstu biblijnego nie dodawała, lub mu nie odejmowała; lecz że nie odmieniając i nie odejmując nie z tego, co należy do istoty tekstu, ma tak inaczej mówić, by nie powiedzieć jednakże czegoś innego.

Nadto parafraza ma być przejrzysta, jasna i to niepomiernie więcej, niż sam tekst biblijny.

Ma być ona treściwa, krótka, w tych szczególniej ustępach, które w tekście są krótkie i jasne, aby nadmierną, a zbyteczną rozwiekłością nie zaciemniała miasto wyjaśniać.

Język powinno się jej nadać czysty;

styl. gdzie potrzeba, w miarę ma być poprawny i współczesny.

Parafraze pomieszczają czesto w dziełach teologicznych, komentarzach egzegetycznych, homiliach, oraz przedmowach.

3) Glosy, scholie, uwagi. Są to krótkie wyjaśnienia poza tekstem dodawane, aby przy czytaniu ułatwiały zrozumienie.

a) Głosy są to objaśnienia filologiczne, niekiedy historyczne. Tłumaczą wyrazy i zwroty trudniejsze t. j. mniej znane, dawniejsze, rzadsze, miejscowe lub techniczne. W średnich wiekach znaczyły prawie tyle, co komentarze. Pisano je na polu bocznem, między wierszami, na końcu stronicy; lub też oddzielnie, nawet w porządku abecadłowym. Zbiory ich oddzielne zwano: glosaryuszami (glossatores).

b) Scholie zawierały: objaśnienia wyrazów niezrozumiałych; wytłumaczenie rzeczy mniej znanych; waryanty; łączność myśli w kontekście. Usuwały wiec nietylko trudności językowe, ale i logiczne, historyczne, retoryczne, archeologiczne i geograficzne. Nazwę swoją wzięły od tego, że je układano głównie na użytek szkół, nietylko dla Pisma św., ale i dla dziel autorów świeckich. Pisano je na polu bocznem, przy końcu stronicy lub oddzielnie. W scholiach opuszczano wyłożenie obszerniejsze i uczeńsze. Przeznaczano je bowiem nie dla tych, którzyby sensu dochodzić chcieli za pomoca glębokich i uczonych badań, lecz, którzy przy czytaniu tekstu pragneliby lepiej go zrozumieć, Niekiedy krótsze komentarze nazywano scholiami. Zalecały się ścisłością, jasnością, krótkością.

c) U w ag i (adnotationes) dodawano do Biblii, wydawanych szczególniej w języku narodowym, aby ułatwić czytelnikowi czytanie Ksiąg sś., oraz aby zabezpieczyć go od błędnego ich rozumienia. Takie uwagi brano od Ojców śś. i komentatorów katolickich, szczególniej przy wyjasnieniu ustepów, odnoszących się do nauki wiary i moralności.

Objasnienia Pisma św., brane od Ojców i starożytnych komentatorów rozłożone według rozdziałów i wierszy tekstu bibl jnego, nazywano w wiekach średnich catenae (łańcuchy), lub glossae continuae (glosy ciągłe).

4) Odpowiedzi na pytania.

Już Ojcom śś. i starożytnym uczonym: Orygenesowi, Euzebiuszowi i Hieronimowi-wierni zadawali pytania, jak rozumieć pewne ustępy Pisma św.; a w odpowiedziach otrzymywali wytłumaczenie. Tego sposobu po wszystkie czasy używano w traktatach i rozprawach przy wykładaniu ustepów spornych i przy usuwaniu napotykanych tam trudności.

Musial to być jednak ustęp wielkiej doniosłości i rzeczywiście zawiły, a zatem wymagajacy wytłumaczenia obszerniejszego i szczegółowszego. Wtedy krytycznie go badano, przywodzono rozmaite wyjaśnienia, przez innych podawane; objaśnienia te na podstawie krytyki i hermeneutyki zbijano (pars negativa). Na końcu zaś stawiano właściwe rozwiązanie, potwierdzając je dowedami i osłaniając przed zarzutami (pars positiva).

Komentarz. Jest to wykład rozwinięty wyczerpujący, uczony, poparty dowodami przekonywającymi, rozciągający się nietylko do ustępów rudnych lecz do tego wszystkiego, co wymaga objaśnienia. Komentarze bywają już to na Księgę poszczególną, już też obejmują całe Pismo św.-w oryginale, czy też w przekładzie, szczególniej na Wulgatę. Ojcowie łacińscy nazywają je: explanatio, enarratio, tractatus; greccy zaś έξηνήσεις, υπομυήματα, Oryger-τόμοι.

Komentarz zawierać powinien:

wprowadzenie do Księgi św., wybranej do objaśnienia, a więc: szczegóły tyczące się Autora, oraz pierwszych czyteln ków, powód, cel, czas, miejsce napisania: język i styl Księgi. Potem zaś ma wykazać jej autentyczność, nienaruszalność i wiarogodność (authentia, integritas, fidedignitas).

b) Treść Księgi ogólną i szczegółową, tak głównych cześci, jak rozdziałów; dalej podział, poddziały i łączność mię-

dzy nimi.

c) Wykład tekstu według porządku wierszy. W nim ma się znajdować: nienaruszalność jego krytycznie zbadana i czytanie jego oryginalne uzasadnione; przekład zestawiony z tekstem pierwot-

d) Osoby w tekście występujące, miejsca tam wspomniane, opisywane wypadki hi-toryczne, napomknienia na oby-

wskazaniem źródeł, skąd wiadomości tych

zaczerpnięto.

Zaznaczyć się ma łączność między zdaniami, oraz z celem i przeznaczeniem calej Księgi św.; zestawić miejsca ró-wnolegie, znajdujące się już to w tej samej Kajędze, już też w innych.

Wykazać należy powody, które wywołały pozorne sprzeczności tak we-wnętrzne jak zewnętrzne. g) W przywodzeniach ustępów Ksiąg

śś. Starego Testamentu, w Księgach Nowego Testamentu powinien komentator wyjaśnić, w jakim sensie je przytoczono:

w dosłownym, czy duchowym.

Komentarz winien być wierny w przedstawieniu sensu biblijnego i w przytaczaniu dowodów; - jasny, aby sam nie wymagał komentarza; -całkowity, t. j. by wykladal wszystko, co zasługuje na wyjaśnienie; – krótki, ścisły, nie rozwickły;—nowy nie w przedstawieniu nowego, jakoby sensu, ale w wykazaniu nowych dowodów, nowych materyalów i nowych wniosków. Nadoprocz komentarzy zwykłych, bytraktaty egzegetyczne. t. j. rozprawy wyc erpujące, monografie oddzielne pewnych w Piśmie św. znajdujących się zdań, perykop czy rozdziałów, ważniejszych, wyjątkowo trudnych i zawilych. Niekiedy traktaty takie bywają obszerniejsze od zwyklych komentarzy, treść ich jednak, ulożenie i prawidła sa te same.

6) Wykład popularny, praktyczny przeznaczony dla mniej oświeconych, ma na celu głównie napra-wę ich obyczajów. W nim zazwyczaj pomija się wszelkie glębsze badania nad tekstem św., wszelkie zagadnienia czysto naukowe, wszelkie trudności czystokrytyczne; ani się odwoluje do filologii,

archeologii, historyi.

Takie wyłożen e stosował Kł św. w homiliach, których na piękniejsze wzory pozostawili nam Ojcowie św., jak np. sw. Jan Złotousty na Ewangelie św. Mateusza, na Listy Pawlowe i Dzieje Ap.; św. Augustyn na Ewangelie św. Jana; św. Grzegorz na Księgę Hioba i t. d. W pierwszych czasach Chijaństwa podczas liturgii czytywano po porządku Księgi Pisma św.; potem następował wykład, w którym głównie zwracano uwagę na to, co wzbudziloby w czaje i zwyczaje należy wytłumaczyć, ze słuchaczach pobożne myśli i uczucja, Od w. IV upowszechnił się zwyczaj, dotad przestrzegany czytywania Pisma św. według perykop wybranych i ustanowionych. ski żyl w VI w. Odznaczał się gruntowną wiedzą. Od 527-549 r. był sekretarzem Belizaryusza, towarzyszył mu w wyprawach wojennych, skutkiem czego

Oprócz zwykłych homilij tak zwanych analitycznych (postylla t. j. post illa), w których zdania i wyrazy wyjaśnia się w porządku, jak one w perykopie ewangelicznej po sobie następują, są nadto homilie wyższe, syntetyczne, w których do myśli przewodniej i zasadniczej w perykopie, gdyby do jednego mianownika, sprowadza się i stosuje wszystkie jej zdania i słowa.

Homilie powinny być proste tak w formie jak w treści;—jasne tak w stylu, jak w ułożeniu;—namaszczeniem i pobożnością tchnące. Suche bowiem opowiadania o tekście biblijnym nie poruszylyby serca i nie utrzy mały uwagi słuchaczów, nieprzyzwyczajonych do rozmyślań

oderwanych.

7) Cwiczenie egzegetyczne polega na tem, że uczy się samemu stosować prawidła hermeneutyczne w praktyce. W tym celu należy zaopatrzyć się w dobry komentarz, jako przewodnik i drogowskaz lub też korzystać z rad nauczyciela. Rozpocząć ma ćwiczący się od wyjaśnienia ustępów latwych, aby wprawić się i uzdolnić się do trudniejszych. Odnalaziszy sens właściwy, środkami egzegetycznymi niech stara sie dowieść go i wyłożyć innym. Wykład swój niech zestawi z pracami obcemi, które powinien umieć i właściwie ocenić i sprawiedliwy o nich sąd wydać;--własne zaś wyłożenie niech nauczy sie uzasadnić i obronić.

X. A. S.

Prokeimenon—gr. Ilponsimenov nazwa liturgiczna krótkiego wczwania, wyjętetego z psalmów, odmawiana lub spiewana przed lekcyami lub kanonami, coś w rodzaju antyfony z liturgii łacińskiej. (Por. art. Brewiarz. II).

Prokop herbu Korczak bp krakowski, z pochodzenia rusin powinowaty Gryfiny, małżonki Leszka Czarnego, był kanclerzem Bolesława Wstydliwego i Leszka Czarnego, konsekrowany w 1293 r. na bpa, wstąpił na stolicę krakowską pośmierci Pawła z Przemankowa. † w r. 1294.

Prokop z Cezarei historyk bizantyj-

towna wiedza. Od 527-549 r. byl sekretarzem Belizaryusza, towarzyszył mu w wyprawach wojennych, skutkiem czego szególowo opisał womy prowadzone z Per-ami, Gotami i Wandalami. + ok. 562 r. Otrzymał nazwę historyka panowania cesarza Justyniana za swe dzielo w 8 księgach, w którem to panowanie opisał. Napisał też: Περίκτισμάτων czyli O budowlach Justyniana w VI księgach. Co się tyczy przypisywanego jemu dziela Anecdota seu Historia arcana, pochodzenie jego watpliwe. (Por. F. Dahn, Prokopius von Caesarea. Berlin 1865; K. Krumbacher, Gesch. der byzanlinischen Literatur, 2 aufl. München 1896, s. 230 — 237; W. W. X, 453).

Prokop z Gazy w Syryi zw. "sofista chijańskim", † ok. 528 r., zasłynał jako retor i egzegeta. Pisma jego retoryczne znane są tylko we fragmentach, dzi ła zaś egzegetyczne sa zbiorami z dawniejszych egzegetów od Filona do Teodoreta. P. jest pierwszym twórcą Katen (ob. Catenae), zwłaszcza też bizantyjskich. Do Oktateuchu a prawdopodobnie i do Przypowieści zebrał podwójne Kateny i obszerniejsze Eklogi i krótkie Epitome. Nadto wyłożył on także lańcuchowo Izajasza, Pieśni nad Pieśniami i Paralipomenon. Calość u Migne'a, 89, 3 tomy. (Por. A. Ehrhard, D. Oktateuchcatene des. P. 902; M. Faulhaber, Hohelied Proverbien u. Prediger-Catenen. 1902; Buchberger, K. H. L. t. II. k. 1600).

Prokop ojciec kapucyn ob. Leszczyński Jan.

Prokop św. opat w Czechach, ur. ok. r. 980 w Chotum ze znacznej rodziny; od dziecięctwa był wzorem niewindości i pobożności. Po ukończeniu studyów w Pradze Prokop św. postanowił poświęcić się stanowi duchownemu, lecz rozmowa z jednym anachoretą tak podziałała na P., że został pustelnikiem na puszczy pod zamkiem Kurm, gdzie przez wiele lat prowadził życie samotne oddane bogomyślności i pokucie. Ażeby cnoty tak wielkiego męża nie pozostały w ukryciu Bóg sprawił, że P-a odnałaż książe czeski Ulrich, który po rozmowie z P-m i zachęcony przez niego

wystawił za pokutę za swe grzechy czesną, które to dziela zaginely. (Por. wspaniały kł pod wezw. św. Jana Chrz. i dostatnio wyposażony klasztor 1009 r. ków. Lwów 18:3, t. II, s. 356 — 358; Św. przyjął w nowym klasztorze prze- Bielski, Vita et scripta quorundam e łożeństwo nad licznymi braćmi szukakaracymi tu doskonałości; wielu też przybywało do P-a, szukając rady i pociechy w potrzebach duszy i ciała, a każdy odchodził pokrzepiony i zbudowany ujmującą dobrocią św. męża i zdumiony cudami, które on działał. Obdarzony nadto darem proroctw P. otoczony powszechną czcią zasnął w Panu 1 kwiet. 1053 r. Kanonizowany przez Piusa VII p-ża w 1804 r. Swięto 1 kwiet. (Por. Pétin, Dictionnaire ha-giogr. II, k. 825 i nst.).

X. J. N.

Prokop Wielki i Mniejszy ob. Husyci.

Prokopowicz Maxymilian pijar ur. w r. 1738 w Polonnej w wojew, wolyńskiem, odbył profesyę zakonna w Podolińcu w r. 1754 i ze szczególniejszem zamiłowaniem oddał się nauce filozofii; następnie uczył w szkołach niższych w Radomiu, Łowiczu, Wieluniu, Górze i i w Warszawie; z równem zamiłowaniem wykładał potem wymowę w Podolińcu i Rzeszowie. Naznaczony kaznodzieją spelniał te obowiązki z wielkim pożytkiem słuchaczów i nie małą sławą w Radomiu. Złoczowie i w kle katedralnym w Krakowie. W tem ostatniem mieście wykładał też teologię. Za indultem Stolicy Apostolskiej otrzymał w r. 1790 probostwo w Kentach, gdzie długie lata pasterzował gorliwie. + w r. 1807 w wieku lat 68. Zostawił po sobie pra-ce pismienne: Życie Klemensa XIV pža. Kraków 1778, 8-o, z franc.; Listy Papieża Klemensa XIV. Tże 1779, 8-o, 2 t.; Przypadki wielkie z małych przyczyn. Tże 1786, 8-o; Krótki zbiór chronolog, historyi kościelnej. Tie 1787, 2 t.; Nauka o religii; Tie 1789, 2 t., z fran.; Pamiętnik od pokoju Hubertsburskiego 1763 r. i t. d. Tže 1789, 8-o; Sposób krótki i latwy nauczenia czytać i pisać. Tże 1790, 8-o. Nadto wydał dzielo Górnickiego "Dworzanin polski" objaśniony przypisami. 1761, 8-o. W rękopisie po-Epistol i Dziennik cz. Kronikę 6w- stul. procl. I, 5); i przeciwne prawo o-

Chodynicki, Dykcyonarz uczon. Pola-Congr. Cler. Reg. Varsaviae 1812,

X. J. N.

Prokopowicz Mikołaj ob. z Szadka Mikolaj.

Prokopowicz Teofan ob. Teofan Prokopowicz.

Prokura w rozumieniu prawnem zwie się zastępstwo osoby fizycznej lub moralnej w interesach prawnych przez trzeciego. W ten sposób klasztory, uniwersytety, kapituly i inne korporacye mają swoich prawnych zastępców, którzy zwykle zwą się syndykami. W prywatnych stosunkach tego rodzaju prawni następcy noszą tytuł pełnomocników, mandataryuszów.

Prokurator w procesie beatyfikacyjnym ob. Beatyfikacya.

Proles Andrzej, augustyanin, ur. 1429 r. w Dreźnie, † 5 czerwca 1503 r. w Kulmbach. Od r. 1473 do 1503 zajmował naczelne miejsce w zakonie, dokonal reformy ok. 30 konwentów augustyańskich. (Por. Herder, Konversations Lexikon, t. VII, s. 157.

Promotio per saltum ob. Interstycye.

Promotor fidei ob. Fiscalis.

Promotor fidei inaczej advocatus diaboli ob. Beatyfikacya.

Promotor synodu ob. Synod dyecezyalny.

Promulgacya (Promulgatio), opublikowanie, obwieszczenie prawa podwładnym przez właściwą władzą prawodawcza, jest istotnym warunkiem, aby prawu temu nadać moc obowiązującą. Jest to więc czynność prawo wite-go prawodawcy, która podwładnych skłania i obowiązuju do zachowania ogłoszonego prawa.

Koniecznem to jest tak dalece, że nawet utarla się zasada prawna: "Lex non zostały cenne Kazania, Wykład SS. promulgata, non obligat." (c. I. De Powione. (Gratiani, Cap. In inst. dist. 4).

Po ogłoszeniu prawa rodzi się tak zwane, prawne domniemanie powszechnej wiadomości z zasady wykluczające nieświadomość.

Cała siła więc prawa polega na zewnętrznem podaniu, okazaniu woli prawodawcy podwładnym i to wtedy zowiemy P-a, obwieszcze-

niem.

Forma obwieszczenia nie jest ściśle określona; zależy to o i woli prawodawcy. W prawodawstwie klnem ustaliła się pod tym względem praktyka czyli styl Kuryi, że te prawa już uważane są za dostatecznie ogłoszone, których dokument przybito na miejscach zwyczajem okreslonych: w Rzymie-mianowicie: "ad valvas Ecclesiae S. Joannis Lateraneusis; Basilicae Principis Apostolorum et Cancellariae, in Acie Campi Florae et in allis locis consuetis", do których zalicza się przedewszystkiem Bazylika N. M. Panny Wiekszej i Kurya

na górze Citorio.

Pierwszy Marcin IV wydając bullę ekskomunikacyjną przeciwko Michalowi Paleologowi przybić ja nakazał do drzwi głównego kła w Orvietto, gdzie pod-ówczas przebywał. Praktyka ta prze-trwała aż do naszych czasów, i dopiero obecnie panujący pż Pius X. Konstytucya Promulgandi Pontificias Constitutiones" z d. 3 paźdz. 1908 r. postawil i nakazal: 1) przekształcić dotad wychodzące czasopismo "Acta S. Sedis", a pod zmienionym tytułem "Acta Apostolicae Sedis" za urzędowe i autentyczne odtąd uznawać; 2-o samo umieszczenie jakiegoś prawa w tem piśmie ma być uważane za dostatecznie promulgowane, obwieszczone, ogłoszone (ob. Vacatio legis).

X. K. N.

Propagandy Kogregacya ob. Kurya Rzymska.

Propositiones damnatae tak sie nazywają w języku teologicznym zdania ogłoszone przez Kł jako zawierające błędna naukę wiary lub moralności. Takich zdań są różne kategorye: propositio erronea-zdanie blędne, haeretica-heretyckie, haeresi proxima, errori proxima, errorem sapiens, temeraria, pias aures

głoszone bywa przez to samo ustano- offensiva. Ktoby tak napiętnowanych zdań się trzymał lub je propagował, grzeszyłby przeciwko wierze i ściągałby na siebie cenzury klne. Główniejsze ze zdań potępionych mamy wymienione w Apostolicae Sedis". (Por. Heiner, Die kirchlichen Censure, Paderborn 1884, s. 131; Lehmkuhl, Theolog. Moral., Friburg Br., ed 8, 1896, t. I, p. 190; Ferraris, Prompt. Bibl. s. v. Propositiones damnatae; W. W., Kirchenlexikon, t. X. s. 468).

> Propst Józef ks., ur. w r. 1788 w Mümliswyl, studya odbywał w pobliskim Solothurnie, w 1814 wyśw. na ka-płana, w r. 1822 został nauczycielem religii w zakładzie wychowawczym w Hoswyl, następnie proboszczem. † po r. 1868. Napisał m. i. Aufgetangene Geistesfunken. Lucerna 1820; 1859, wyd. 4 e; Winke für eine bessere Volkserziehung. Basel 1829; Die Schweizer geschichte für das Schweizervolk. Zürich 1861, wyd. 5-e; Die Nothwendigkeit des Christenthums in der Familie, der Schule u. im Staat. Tže 167; Der Pharrer von Neudorf. Solothurn 1868, wyd. 3-ie, i inne. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Theol. t. III s., 781).

> Prorockie szkoły — tak się nazywały kolegia czyli zgromadzenia, w których pod kierunkiem proroka wychowańcy prowadzili życie pobożne, ćwicząc się w Prawie Bożem, w historyi św., w poezyi, w muzyce i w śpiewie, w ten sposób przygotowując się do przyjęcia od Boga urzędu prorockiego. Założycielem takich "szkól" pierwszym był najprawdopodobniej Samuel. Jest o nich wzmianka w I Reg. X, 5, 10; XIX, 19-24; III Reg. XX, 35-43; IV Reg. II, 2-6; IV, 38; V, 22. W ustepach tych jest mowa o zgromadzeniach "synów prorockich", "proroków", ale nie o szkołach w ścisłem znaczeniu, jak chcą egzegeci racyonalistyczni, zdaniem których w takich kolegiach uczono sztuki prorokowania co jest oczywistem klamstwem. Ze wskazanych ustępów wnioski racyonalistów bynajmniej nie wypływają. Cwiczono się tam w pobożności, uczono się Prawa Pańskiego, ale nie prorokowania, co jest darem Bożym nadprzyrodzonym i nauką się zdobyć nie da w żaden sposób. Jak nie znamy do

kładniej urządzenia tych zgromadzeń prorockich, tak też nie mamy dokładniejszych wiadomości, jak długo istniały. Spotykamy je za czasów Samuela, Eliasza i Elizeusza, a później już o nich niema wzmianki. (Por. Clair. Les livres des Rois, t. I. p. 67—75; Knobel, Der Prophetismus der Hebräer, t. II, p. 39; Hering, Schulen der Prophet, Breslau 1777; Fillion, Comment. sur l'Evangile selon S. Matthieu, Paris 1878, p. 92).

X. R. J.

Proroctwo po grec. προφετεία, lacińskie vaticinium, w Piśmie św. bywa używane jużto w obszerniejszem znaczeniu o nauczaniu z natchnienia Bożego, o opo wiadaniu prawd Bożych, o objawieniu prawd nieznanych i niedostepnych dla umysłu ludzkiego, bez względu na to czy dotyczą one przeszłości, teraźniejszości, czy przyszłości, jużto w ścisłem znaczeniu jako przepowiednia pewna rzeczy przyszłych, których w naturalny sposób przewidzieć nie można. Istota więc proroctwa polega na oświeceniu umysłu proroka przez światło nadprzyrodzone i przepowiedni pewnej i jasnej rzeczy przyszlych. Sprawcą więc proroctwa może być tylko Pan Bóg, który ludziom odkrywa tajemnice przyszłości, albo bezpośrednio, albo pośrednio przez proroków, przez oświecenie uprzednie ich umyslu. To światło nadprzyrodzone nie było obecne prorokowi w formie stalego stanu nadprzyrodzonego, ale w formie przejściowego wrażenia i rozciągało się tylko do pewnych rzeczy, to jest do te-go, co było w danym razie konieczne. Tak pojmowane proroctwa są liczne w Piśmie św. Dotycza one jużto niektórych, osób, lub calych narodów a szczególniej narodu wybranego. Do najwznioslej-zych należą proroctwa mesyańskie, które szczególowo przepowiedziały przyjście Zbawiciela Pana: narodzenie. czas, miejsce, mękę i śmierć. Pr roctwa obok cudów (ob.) są najpewniejszemi kryteryami prawdziwości wiary. (Por. Trochon, Introd. gen. aux Prophétes, Paris 1883; Perrone, Praelectiones Théologicae. Aug. Taurin. 1877, t. I; Richau, Le Mess'e et Jesus Christ dans les propheties de la Bible, Paris 1882; Hurter, Theol. Dogm., ed. 9, Oeniponte 1896, p. 26-34).

Prorok. hebr. Nabi lub Roe, gr. Ilpoφήτης, maż, który z natchnienia Bożego przemawia, jest tłumaczem woli Bożej, natchnionym mówcą, kaznodzieją. Sam Pan Bóg powołuje proroków każdego zosobna i to z rozmaitych stanów.: Izajasz był z rodziny królewskiej, Jeremiasz z rodu kapłańskiego, Amos był paste-rzem. Nawet niewiast nie wyłączył Pan Bóg od peslannictwa prorockiego, dowodem tego Holda i Debora. Prorokiem wiec Pisma św. mianuje nie tylko tego kto przepowiada rzeczy przyszłe, ale każdego kogo Pan Bóg powołał do głoszenia Woli Swej. Takich proroków w Piśmie św. mamy liczny szereg od Mojżesza aż do Malachiasza, do czasów Nehemiaszowych. Egzegeci dzielą ich na dwie kategorye: starszych, którzy ogłaszali ludowi wolę Bożą, ale żadnych przepowiedni co do dalszej przyszłości na piśmie nie zostawili, jak Eliasz, Elizeusz, i młod-zych, po których pozostały spisane przez nich z natchnienia Bożego przepowiednie co do przyszłości. Młodszych znów proroków dzielą na większych: Izajasz, Jeremiasz, Ezechiel i Daniel, i mniej zych ze względu na to, że mniej proroctw zostawili. Do mniejszych zaliczeni: Ozeasz, Joel, Amos, Abdyasz, Jonasz. Micheasz, Nahum, Habakuk, Sofoniasz, Aggeusz, Zacharyasz i Mala-chiasz. (ob). (Por. Trochon, Les prophétes. Isaie; Jeremie; Ezechiel. Daniel; Les petits proph., Paris, 1883; Knabenbauer, Comment. in proph. Isaiam, Jeremiam, Ezechielem, Danielem et prophetas Minores, 1886-1890, Cornely, Introd. Generalis, 1886, t. II, p. II, p. 266-625; F. Vigouroux, Manuel Biblique, t. II, Paris, 1885; W. W., Kirchenlexikon, t. X, s. 464-468).

X. R. J.

Proseuche gr. προσευχή oznacza i moplitwe i miejsce, gdzie się modlitwy zanoszą, czyli świątynię Niektórzy uważali, że proseuchami nazywano domy modlitwy poza miastem urządzone, a takież domy w mieście synagogami. Prawdopodobniej jednak że obu tych nazw używano bez różnicy, gdyż ani u Filona, ani u Józefa Flawiusza takiego odróżniania nie znajdujemy. (Por. W.W. X, s. 475).

Proske Karol odnowiciel muzyki klnej,

ur. w r. 1794 w Gröbnitz na Szląsku pruskim, studyował naprzód medycynę na uniwersytecie wiedeńskim do r. 1813, następnie poświęcił się muzyce, służył też wojskowo, w r. 1816 został d-rem medycyny; wiedziony powołaniem bożem, porzucił praktyke lekarską i w r. 1824 oddal się studyum teologii, w r. 1826 wyśw. na kaplana. w r. 1830 został kanonikiem w Regensburgu przytem dyregentem chóru katedralnego. Teraz oddał się z całym zapałem ulubionej muzyce. Postanowil sobie za cel jej odrodzenia w Niemczech. Od r. 1834—38 pilnie przeszukiwał archiwa muzyczne w Rzymie, Medyolanie, Wenecyi i Neapolu, w Bolonii, We ecyi i innych miastach włoskich i wrócił do Regensburga z zasobem odnalezionych skarbów klnej muzyki, które przy pomocy przyjaciół Jana Jerzego Mettenleitera i Józefa Schrems'a uporządkował, zestawił i ku powszechnemu użytkowi podał w wydawnictwie Musica Sacra. Regensb. 1853 63, t. 4, prowadzonem w dalszym ciągu po śmierci P-o (w r. 1861) przez Józefa Schrems'a († 1872) i Fr. Haberl'a († 1910), który w r. 1884 rozpoczął nową edycye tego cennego dziela. Nadto P. wydał Selectus novus missarum. Regensb. go cennego dziela. 1855, 2 t.; liczne teoretyczne dziela o muzyce, przedruki oryginalnych odpisów muzycznych arcydziel i t. d. (Por. Schäfler, Handlex. der kath. Th. t. I I, str. 782; Mettenleiter, K. P., ein Lebens bild. Regensb. 1868; Hurter, Nomenclat. lit. theol. Oeniponte 1911, 8-o, t. V. k. 1417).

X. J. N.

Proskomidya tak się nazywa u Greków część Mszy św.

Proskynejn ob. art. Adoracya.

Prosper św. Akwitańskim zwany, bp ur. około r. 403, w Akwitanii ze szlachetnych rodziców w Lemovices (Limoges). Rozczytany w pismach św. Augustyna, nie tylko stał się naśladowcą jego życia, ale nadto złączył się z nim celem obrony zdrowej nauki przeciw błędnowiercom. Wiadomo, że za życia św. Augustyna Semipelagianie, a w krótce po jego śmierci niektórzy kapłani w Gallii mniemali, że nauka św. Doktora zniweczyła wolną wolę pod wpływem łaski i odwiecznego przewidzenia Boga. Je-

dnych popchnęła do tych blędów nie-nawiść, drugich nieświadomość. Semipelagianizm rozszerzył się głównie w Massylii i dla tego był nazwany błędem Massylianów. Zwolen ików jego pobił i za-wstydził św. Prosper, który rozwinął w tym celu całą gorliwość. On to wspólnie z drugim również gorliwym przyjacielem, niejakim Hilarym udaje się do Rzymu do pża Celestyna z prośbą o pomoc przeciw potwarcom Augustyna i przeciw ich błędom. Pž Celestyn wydał w r. 431 list pasterski do bpów w Gallii, w którym wskazuje środki, jakich mają użyć celem pow-trzymania dalszego rozszerzania się herezyi. (List ten znajduje się in Appendice dzieł św. Augustyna przeciw Donatystom i Pelagianom, w wydaniu paryskiem z r. 1635, t. VII str. 611-13; Por. także Mansi I. 454 seq.; Coelestinus I. ep. 21. ad Episc. Gall.). Kiedy w r. 440 pż Leon Wielki bawiac w politycznej misyi w Gallii został powołany na Stolicę św. Piotra wówczas według wszelkiego prawdopodobieństwa Prosper towarzyszył do Rzymu nowowybranemu pżowi, który poznawszy bliżej jego niezwyklą roztropność, mianował go swoim sekretarzem. (Por. Gennadius, De Vir. illustr. c. 84). Pomagał też pżowi w zwalczaniu herezyi Nestoryusza, Eutychesa, Dioskora i innych heretyków. Gdy wreszcie Prosper zamierzał udać się do ojczyzny, aby poświęcić resztę życia bogomyslności, pż Le n W. mianował go bpem w Reggio w Emilii. Martyrologium rzymskie i Acta Sanctorum mienią go bpem i jako taki czczony jest w Zakonie Kanoników Reg. Lateraneńskich - natomiast Bardenhewer w Wetzer und Weltes Kirchenlexikon nico tem me wapomina, a Encykloped. Nowodworskiego stanowczo twierdzi, że bpem nie był; ınni wreszcie sa zdania, że bpem w Reggio był inny P., zw. Afer, żyjacy w Afryce, za czasów ś. Augustyna, który miał napisać: De promissionibus et praedictionibus Dei, pracę mylnie przypisywaną św. P-owi Akwitańskiemu. Jako bp zajaśniał doskonałością cnót i nadzwyczajną świątobliwością, życia, pełnego miłosier zia. † ok. r. 463 d. 25-go czerw. w Reggio. Ciało jego złożone zostało najpierw w kle św. Apolinarego, następnie przeniesione do kła kolegialnego pod jego imieniem

dzieł proza i wierszem z wielka siła i wiele dzieł, a między innemi "Konferzadkim wdziękiem w obronie wiary katolickiej, dla których pż Gelazy wielkie mu pochwały oddaje. W r. 428 albo 429 wystosował "List do św. Augustyna", w którym donosi mu o resztkach 429 herezyi Pelagianizmu, panującej w Massylii i prosi o wyjaśnienienie niektórych miejsc zawartych w jego pismach szczególniej w dziele De correptione et gratia". (Por. Migne P. P. lat. LI. 67-74). Korespondencya ta znajduje się na czele dzieła św. Augustyna "De praedestinatione Sanctorum" w wydaniu paryskiem z r. 1635. p. t. De Prosperi epistola ad Augustinum de reliquiis Pelagianae haereseos in Gallia Subolescentibus. Bardenhewer jednak w Wetzer und Weltes Kirchenlexi kon utrzymuje, że korespondencya ta zaginęla. Być więc może, że nie uwaža jej za autentyczna; Ep. ad Rufinum de gratia et libero arbitrio (Migne 1. c. LI. 76-90); Epigramma in obtrectatorem Augustini (Migne l. c. LI. 149-152). Ma tu na mysli Pelagiusza i Juliana, "Poemat przeciwko niewdzięcznym". Πεςὶ ἀχαρίστων, hoc est, "De ingratis" (Przeciwnicy łaski bożej). Jestto arcydzieło św Prospera, napisane ok. r. 438 celem odparcia Pelagianizmu i Semipelagianizmu. Pro Augustino responsiones ad capitula objectionum Gallorum calumniantium i Responsiones ad capitula objectionum Vincentianarum. (Migne LI. Dzieło to jak 155—174; 177—186). następne napisal Prosper już po śmierci św. Agustyna. Niektórzy krytycy sądzili, jakoby św. Wincenty z Lerins († 450) czynił jakieś zarzuty przeciwko nauce św. Augustyna, lecz Baroniusz dowiódł, że autorem tym zarzutów jest inny Wincenty, który żył w tym samym czasie w Gallii. Zdanie to podzielają Ceilier, kardynał Orsi i o. Papebroch. Dzieło powyższe jest dowodem wielkiej gerliwości, z jaka P-er prowadził walkę z Pelagianizmem. De gratia Dei et libero arbitrio contra Collatorem (Migne l. c. 1 I. 213-276). Napisal P-er przeciw Janowi Kassyanowi, meżo wi zreszta wielkiej światobliwości, który w Massylii założył dwa klasztory, jeden dla meżczyzn na cześć św. Piotra i św. Wiktora, a drugi dla niewiast na cześć Najsw. Maryi Panny napisal K-an także Iunii t. VII; Gabriel Pennotus, Sacri

rencye duchowne", gdzie opowiada swoim uczniom życie, przykłady i wszystkie święte zasady pustelników wschodnich. Otóż trzynasta konferencya sprzyja zasadom semipelagiańskim, potępionym przez Kł. Pro Augustino responsiones ad excerpta Genuensium (Migne l. c. LI. 187-202) wyborowe miejsca z dzieł św. Augustyna. "De praedestinatione Sanctorum" i "De dono perseverantiae" napisane na prosbe dwóch kaplanów z Genui. Epitaphium Nestorianae et Pelagiane haereseon (Migne l. c. Ll. 153-154) Udowadnia w niem, że Nestoryanizm ma zasadniczy związek z Pelagianizmem, chociaż na pierwszy rzut oka te bledy Pelagiazdaja się być zupełnie różne. nizm, przecząc grzechu pierworodnego, poniżenia natury ludzkiej i potrzeby łaski, usiluje dowieść bezużyteczność Odkupienia. Nestoryanizm zaś dzielac Odkupiciela na dwie osoby, sprowadził cenę zadosyćuczynienia, płynącego z osoby ludzkiej do jej wartości naturalnej, a tem samem uczynił je niewystarczającem do zmazania grzechu. Tym to sposobem z dwóch stron Tajemnica Odkupienia zostala zniweczona. Chronicon integrum (Migne l. c. LI. 535 - 606) sa to roczniki dochodzące do r. 445, a mające za przedmiot przedewszystkiem przedstawić historyę herezyi. Expositio psalmorum a 100 usque ad 150 (Migne l. c. LI. 277-426). W Rzymie ułożył: "Sententiarum ex operibus S. Augustini delibatarum liber i Epigrammatum e sententiis S. Augustini liber. (Zbiór zdań wyjetych z dziel św. Augustyna). Nadmienić jeszcze wypada, że św. P-wi mylnie przypisują niektóre dziela jak np. "De vocatione omnium gentium libri duo"; Dzielo to uzywające zawsze wielkiej powagi napisane przeciwko Pelagiuszowi, przypisywane było już to św. Leonowi, już to św. Ambrożemu, jużto św. P-wi. Najlepszego całkowitego wydania dziel św. P-ra dokonali Benedyktyni: I. B. Le Brun des Marettes i D. Mangeant. Paryż 1711. powtórnie wydane w Wenecyi 1744 i 1782. (Por. Migne P. P. lat. LI). Poszczegól, pisma ob. u Hurter. SS. Patr. opusc. sel.. t. XXIV, XXXV, XXXVI.

Literatura: Acta Sanctorum

Ordinis Canonicorum historia tripartita, Romae 1624; (podaje jednak niektóre szczegóły błędnie); Wetzer und Weltes, Kirchenlexikon; Encyklopedya Nowodworskiego p. w. P-er; Hergenröther, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte I. B. 442—443; Officia propria Sanctorum a Canonicis R. S. Augustini recitanda. Tornaci Nerviorum 1893. Alzog I. Grundriss der Patrologie oder der älteren chri tlichen Lituraturgeschichte; Retke, Patrologiae compendium, Warszawa 1889, str. 223, i in.).

Ks. A. Blachut.

Prosper o. z Martigné z zakonu Braci Mniej-zych, współczesny, napisał: La scholastique et les traditions franciscaines. Paris 1889, 8-0; Le Tiers-Ordre de Saint-François d'Assise. Tze 1899, 18-0: Quelques réflexions sur les actes du Congrès de Nimes. Tze 1899, 18-0.

Frosper P. H. współczesny, autor dzieła L'exposition littérale et do ctrinale de la Somme théologique de St. Thomas d'Aquin. Lierre. 1894, 8-o.

Prostota, simplicitas — jest to cnota, która polega na unikaniu wszelkich zbytków i obłudy w ubraniu, w pokarmach, w mowie i w całem zachowaniu się. Uczy prostota zadawalniać się tem, co konieczne. Jest to cecha charakterów prawych, ludzi szlachetnych. Synonimem prostoty jest skromność. Należy też odróżniać prostotę od prostactwa (ruralitas) czyli grubiaństwa, które jest cechą ludzi nieokrzesanych.

Prostrati ob. Pokuta jako karaza grzechy.

Proszechowski Chrystyan Gotlieb ob. Friese Chrystyan Gotlieb.

Proszowiania (Prossovianus) Szymon, poeta łaciński za Zygmunta I, ur. w Proszowicach, wojewódz, krakowskiem, był prefektem szkoły św. Floryana a potem zamkowej w Krakowie, maż poważny i świątobliwy. Napisał Elegia. Cracoviae 1832, 4-o, na powrót bpa krakowsk. Piotra Tomickiego; Andreae Fulvii Sabine Ars metrica etc. Ibdm. 1532, 8-o; Lyrica de Annuntiatione,

Conceptione, Nativitate Christi. Ibdm. 1535, 12-o. (Janoc., t. I; Juszyński, Dykcyonarz poetów polsk.; Chodynicki, Dykcyonarz uczonych polak. t. Il, s. 358 i nst.).

z Proszowie Rafal ob. Rafal z Proszowie.

Prot św.—1) męczennik i nauczyciel śś. Męczenników Kanta, Kancyana i ich siostry Kancyanilli, na początku prześladowania Dyoklecyana opuścił wraz z uczniami Rzym i zamieszkał w Akwilej, lecz rządca miasta Dulcydyusz dowiedziąwszy się, że są chijanami, zapytał się cesarza, co ma czynić z tak dostojnymi przybyszami, na co otrzymał odpowiedz, że jeżeli nie zdecydują się złożyć ofiar bogom, mają być ścięci. P. probował ucieczki lecz dopędzony przez dowódcę wojska Syzyniusza w miejscu zw. Aquae Gradatae, odmówił wraz z uczniami złożenia ofiar bogom i wszysey czworo zostali ścięci ok. r. 304. Święto 31 maja.

2) Męczennik w Rzymie, zamordowany za wiarę wraz z bratem swoim Hiacyntem w r. 257 za Waleryana, według innysh w r. 304 za Dyoklecyana. P. był służącym św. Eugenii, która również poniosła śmierć męczeńską. W r. 366 pż Damazy ozdobił grób ich pięknem epitaphium. Kapłan Teodor zbudował nad grobem, który znajdował się na cmentarzu św. Bazylissy, kł pod wezwaniem tych Świętych, ozdobiony wspaniale przez św. Symacha pża. W r. 1592 Klemens VIII przeniósł relikwie św. Prota i Hiacynta do środka miasta i złożył je w kłe św. Jana Chrzeiciela. Święto 11 wrzesnia. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. t. II, k. 830).

X. J. N.

Protazy św. ob. Gerwazy i Protazy śś.

Proteron ob. Historon.

Protestanckie księgi symboliczne ob. Symboliczne księgi.

Protestantyzm jest to kierunek oparty na proteście Lutra (ob.), Kalwina (ob.) i Zwingliego (ob.) przeciwko nauce i ustawom Kła.

Nazwę swą otrzymał ten kierunek od znanego protestu zrewolucyonizowa-

w Spirze 19 lutego 1529 r. pko zarządzen om katolickiej wiekszości z cesarzem Karolem V (ob.) na czele. Byl to raczej poli yczny protest, religijne podłoże służyło mu za płaszczyk do przeprowadzenia swych celów. Z czasem dzięki Kassandrowi polityczny kierunek na "reformie" religijnej wsparty od 1564 r. przechyla się bardziej na religijny i protest polityczny zmienia swą treść na przeczenie utartym dogmatom Kła zwłaszcza supremacyi Stolicy Aplstiej. Szczególniej zwolennicy "czystej ewangelii" lubili sje nazywać protestantami, co dzisiejsi teologowie protestanccy zwłaszcza liberalni radzi podnoszą. Od czasów Wyznania augsburskiego (ob.) 1530 r. zwolennicy tej formuły wiary zwali się "Verwande der A. C." czyli "Pokrewni wyznaniu Augsb.". Nawet w dokumencie pokoju westfalskiego 1648 (ob.) utrzymana jest ta nazwa. Kiedy zrewoltowane gminy organizowano w wieksze jednostki obszarowe, najcześciej z politycznemi jednostkami bezpośrednio związane, nazwano je kłami zreformowa-nemi – (reformirte Kirchen), zwłaszcza do czasu formuły konkordyi (Konkordie formel 1580). Ugoda jednak głosicieli "zreformowanego" katolicyzmu trwala krotko. Już w 1585 r. powstało rozdwojenie z powodu zapatrywań na obecność Chrysusa w Najśw, Sakramencie, Dawni przyjaciele podzielili się na wrogie sobie obozy. Stojący bliżej Lutra zw. li się luteranami, a skupiający się przy zasadach Kalwina-Reformowanymi, Zwingliego zwolennicy od imienia swego zalożyciela-Zwinglianami.

Rozwój zewnętrzny protestan-tyzmu na Zachodzie był gwałtowny i potężny. Pokój westfalski unormował stosunki pomiędzy zmagającymi się przeciwnikami przez lat z górą sto, a zwłaszcza podczas 30 letniej wojny. Pokój ten przywrócił w calej mocy zasady pokoju religijnego w Augsburgu (1.55), warującego obustronną wolność i przy-znającą słynne prawo jus reformandi władzy terytoryum, nadto rozszerzył tę wolność w Niemczech i na kalwinistów czyli "kł reformowany jako na wyznanie chijańskie". Inne sekty nie mogły ko-rzyst<sup>a</sup>c z tej wolności, jako dyssydenci. Jako rok normy obustronnego posiadania przyjęto rok 1624 1 stycz. (dla Wirtem-

nych religijnie stanów na sejmie rzeszy | bergii, Baden'i i Palatynatu—1618). Przyjeta zasada jeszcze 1526 r. w Spirze o jus reformandi, prawie wyłącznie na korzysć protestantów aż do r. 1629 wypadala. Nic przeto dziwnego, że lwia część Niemiec odpadła od Kła (Saksonia, Prusy, Meklemburgia, Hesya, Lüneburg, wschodnia Fryzya, Brandenburgia, Neuburg, nie licząc miast). Fran-cuska rewolucyą rzuciła hasło (3 listop. 1789 r.) swobody wyznania dla wszyst. ki.h. Haslo to przedarło się do tych części Niemiec, które pod wpływem francuskim były: do prowincyj nadreńskich i Westfalii. Akt z r. 1815 zapewnił wszystkim poszczególnym jednostkom prawa równe, co rozszerzono przcz pra-wo Niemiec Północnych z 15 czerw. 1869 r. na wszystkie sekty, naturalnie z zachowaniem wyższości pewnej dla miejscowych stosunków. Odtąd poczyna sie gwaltowny rozkład w protestantyzmie na polu dogmatyczno - filozoficznem. Fryderyk Wilhelm II starał się już r. 1517 połaczyć wszystkie odcienie-P-u w jedna całość, nie osiągnał jednak zamierzonego celu, a wytworzył nowy odłam zlepek z przeróżnych surogatów religijnych, zw. Realunierten. Dai jednak Fryderyk Wilhem III poczatek do usiwań połączenia protestanckich kierun-W 1848 r. lacza się konserwatyści religijni w t. zw. "Ewangelischer Kirchenbund", za nimi idzie liberalny odlam złączony w "Protestantenver." (1863). Rozwój współdzielczy na tle religijnem idzie dalej: dla popierania samopoczucia założony został "Ewangelischer  $\mathbf{P} \cdot \mathbf{u}$ Bund" (1887), dla wzmocnienia wspólnych interesów P-u. Der Deutsche ewang. Kirchenausschus" (1903). Wid ć w tem pracę Prus, które przygarniają pod swą opiekę wszystkie stowarzyszenia jednoczące w jakikolwiek sposób protestantów, by idealy wszechniemieckie pchnąć naprzód. Widać to również w kolonizacyi dzielnic polskich, gdzie germanizacya nieodłączna staje się siostrzyca protestantyzacyi.

Szwajcaryi dwóch nowatorów wprowadziło spustoszenie w szeregach katolickich i dotad ten rozdźwięk trwa. Zwingli zdołał od r. 1526 Zürich, w większości St. Gallen, Bazyleę i Bern, Kalwin spowodował przewrót w Genewie. Dziś w protestanckich stanach szwajcarskich nienawiść do katolicyzmu, mimo liberalizm wszędzie głoszony, trwa | złamana przewaga hugonotów. Edyktem

z cała bezwzglednościa.

Anglia, to kraj nawskroś religijny. Zagadnienia religijne głęboko tkwią w w duszy angielskiego narodu. Powodowany nieprawemi chuciami Henryk VIII (ob.) zerwał stosunki ze Stolica Apl., pragnał jednak przez "krwawe artykuły" utrzymać dogmatyczną łączność z Kłem, atoli oderwawszy się od głównego pnia kościół angielski przechodził wstrzasnienia coraz to gwaltowniejsze. Za zerwaniem ze Stolica Aplska poszła z cza-em i zmiana w wierzeniach, a każda zmiana pływala krwią katolików. Za czasów Edwarda I począł wkraczać P. niemiecki do Anglii. Cofniety wstecz przez Maryę Tudor (ob.), wszedł w całej swej rozciągłości pod nazwą anglikańskiego kła z Elżbiety (1563). Dogmatyczna strona protestantyzmu angl. składa się z kalwińskich zasad z przymieszką luteranizmu, ujęta w specyficzną formę miejscowych zwyczajów i przepisów. Od czasu emancypacyjnego bilu za królowej Wiktoryi (1829) katolicyzm poczyna święcić coraz to nowe podboje w wydartem sobie niegdys przez Henry. ka VIII dziedzictwie. Podstawa dogmatyczną angiel. kła są t. zw. 42 artykuly anglikańskie Cranmera (ob.).

Szkocya zawdzięcza swe oderwanie od Kła (1559) fanatycznej propagandzie Knoxa (ob.) o przekonanie kalwińskich, który swą działalnością sprowodował nietylko zmianę religii ale i polityczny upadek państwa na rzecz Anglii.

We Francyi Franciszek I, mimo że wspieral ruch prot. w Niemczech w celach osobistego wyniesienia się, a zgnębienia Habsburgów, niemniej z czysto politycznych względów starał się tłumić każdy objaw nowych prądów wewnątrz kraju. Blizkość jednak Genewy wpływała ujemnie i na Francuzów: wielu przejmowało się kalwinizmem, którzy nazywali się hugonotami. Łącząc się wspól nie ze soba i czując poparcie we wzrastającym coraz bardziej poza granicami państwa ruchu antykatolickim utworzyli ścisła organizacye wewnątrz Francyi. Sladem swych pobratymców religijnych w Niemczech siegali coraz bardziej po prawa polityczne. Ze względów politycznych Katarzyna Medici (ob.) spowodowała (1572) słynną noc św. Bartlomieja (ob.) w czasie której została

złamana przewaga hugonotów. Edyktem w Nantes 1598 przyznano im prawa, które jednak Ludwik XIV zniósł (18 pażdz. 1685 r.). Dzięki rozdwojeniu religijnemu i ciągłym wewnętrznym waśniom Francya obniżyła się w części pod względem katolickim a czasem i wogóle pod względem religijnym. Rewolucya francuska (ob.) miała jaż ułatwioną pracę w niszczeniu katolickiego Kła i uczuć religijnych.

W Niederlandach od czasu unii u-

W Niederlandach od czasu unii utrechckiej (1579) zapanował kalwinizm. Bogate miasta wprowadziły go przemocą, do czego bezwiednie pomagała polityka pięści Filipa II króla hiszpańskie-

go i rządy księcia Alby (ob.).

W Hiszpanii i Włoszech inkwizycya (ob.) przeszkodziła zalewowi nowinek i i przeszkodzila od oderwania się kościelnego.

W Polsce (ob. Reformacya w

Polsce).

W Szwecyi, Danii i Norwegii kolejno w 16 w. zaprowadzono z celów polity-

cznych "reformę".

Na Wegrzech od czasu pokoju wiedeńskiego (1606) przeważnie kalwinizm zaznaczył swoje ślady, nie gra jednak decydującej roli w kraju. Zmadziaryzowani pozornie żydzi widzą w kalwinach węgierskich swoich sprzymierzeńców przeciw katolickiej akcyi, którą też i dość silna masonerya na swój sposób utrudnia.

Postawiwszy zasadę rozumową ponad naukę nieomylną Kła, protestantyzm rozlał się w cały szereg sekt. Usilowanie odarcia katolicyzmu ze wszelkich "naleciałości" rytualnych, skrajny kalwinizm wyziebił dusze ludzkie, które szukaly ujścia w sektach na podłożu uczuciowem. Dalej zbyt wyemancypowany rozum dal pochop do krytyki wszystkiego, co tchnie nadnaturalnością i boskością—położył podwaliny liberalnym i racyonalistycznym sektom. Sekt tych P liczy dość sporo. Purytanie (ob.) od r. 1559, Independenci (ob.) od r. 1572, Mennonici (ob.) od 1536, Socynianie (ob.) od 1579, Kwakrzy (ob.) od 1649, Metodyści (ob.) od 1729, Irwingianie (ob) od 1832, w najnowszych czasach Adwentyści, dosyć dawno powstali Ba-ptyści (ob.), Anabaptyści (ob.), Hernhuci i cały szereg innych,

W ostatnich czasach zwrócono bacz-

niejsza uwage na zjawisko, że protestanci walczą tylko z katolikami, którym chijańskiego charakteru nie są wstanie zaprzeczyć, a nie starają się zużyć swych sił misyjnych pomiędzy pogaństwem. Wspierani przez poszczególne rządy misyonarze protestanccy pociagneli śladem katolickich w odległe kraje i tam niejednokrotnie stają na przeszkodzie katolikom w pracy misyjnej. W XIX w. powstało 120 stowarzyszeń misyjnych, które wpływami i groszem wspierają pracę współwyznawców. Świat protestancki podzielony na 3 wielkie działy, liczył w r. 1910 55 milionów luteranów, 24 milion. anglikanów i 90 milion. reformowanych wliczając Kwakrów i Metodystów - razem 150 milionów.

Wewnetrzny rozwój P-mu ściśle związany jest z podstawowemi zasadami jego założycieli. Luter pod żle zrozumianym wpływem św. Augustyna z zabarwieniem neoplatońskiej mistyki (Wykłady psalmów 1513 — 1515), św. Bernarda, św. Anzelma i niemieckich mistyków, w przeciwieństwie do czytywanych i uwielbianych (1507—1509) nominalistów: Occam'a (ob.), Piotra d'Ailly'ego (ob.) i innych, a zwłaszcza dzieki osobistym wstrzaśnieniom moralnym i wewnętrznej rozterce doszedł do przekonania wręcz przeciwnego nauce katolickiej. Justitia divina musi ustapić atrybutowi misericordia Dei non impntabilis. Człowiek nie zdolny nic dobrego uczynić, jest przez Boga przeznaczony ante praevisa merita do nieba lub piekła. Czynna wiara przeto winna być zastąpiona ufnością w milosierdzie Boże—fides fiducialis i ta jest dostateczna i jedyna do zbawienia. Wobec takiej zasady Chrystyanizm staje się nawskroś religijnym kierunkiem uczuciowym, nie zaś etycznie obowiązującym do czynu prawem. Poszczególny człowiek jest opromieniony laską Bożą, nie zaś czynnie podtrzymujący te laske i w niej przez dobre uczynki wzrastający. Stąd usunięcie zasadniczego w Kle pojęcia o Sakramentach jako znakach widzialnych łaski bożej i przekształcenie tego pojecia w duchu uczuciowej fides fiducialis Wszystko, co ma wartość usiłowania osobistego lub pomocy osobistej w stosunku do innych w świecie laski, musi być usuniete jak: odpust, pokuta, dogmat obcowania SS. i inne. Ki ne mialo ostry charakter. Senat stoją-

wobec tego nie jest instytucyą udzielajaca Sakramenty, ale zgromadzeniem zbawienia (Heilsgemeinde). Zasady te rozwijane coraz gwałtowniej pchały Lutra z nieubłaganą logiką coraz bardziej w kierunku indywidualno - autonomicznym. Przyjawszy bibliję jako jedyną źródło wiary (1520) musiał zerwać z autentycznymi tłumaczami tej wiary: papieżem (1520) i koncyliami (prócz pierwotnych, gdzie sa symbole), a także i tradycye. Jednak apriorystyczne zasady de fide fiduciali zmusily Lutra i normę wiary-Pismo św. normować do skali swych zalożeń (List św. Jakóba i miejsca "nie popierające Chijanizmu" 1522)

Zwingli pod wpływem powego kierunku w humanizmie (ob) doszedł do racyonalistycznych poglądów etycznych. Wychodzac z założenia ścislej predestynacyi doszedł do przekonania, że nawet grzech jest przez Boga powodowany a Chrystus nie jest wyższym etycznie nad Numę. Organizacya klna jest niepotrzebna a Sakramenty dotychczasowe mają wartość pobudzania do obowiązkowości w stosunku do organizacyi Kłalub Boga. Różnił się przeto od Lutra wiekszym radykalizmem i zerwał z nim od czasu nieporozumień co do Eucharystyi. Nie wniósł też głębszej myśli do ogólnego zametu, wskazal tylko droge do ogólnego zdemokratyzowania w gminach religijnych, co też i inni przyjeli; nie odegrala też ani jego osoba, ani nauka dogmatyczna większej roli w ogólnej zawierusze.

Kalwin choć poczatkowo idacy z Lutrem w parze (1533), potem przeciwsta-wił antropocentrycznej zasadzie niemieckiego reformatora wręcz przeciwną teocentryczną — universa... in Dei gloriam creata (Inst. 1, 27). Według tej zasady rozwinał wyższość w działaniu ludzkiem kierownictwa bożego do tego stopnia, że doszedł do absolutnej predestynacyi (decretum horribile). Nawet wbrew dzialaniu i usilowaniu ludzkiemu przeznaczenie do piekła miało tylko chwałę Boga oznaczać i środki do tego zmuszanie do grzechu. Teokratyczne urządzenie gminne miało też polegać na ostrem przestrzeganiu ku większej chwale Bożej prawa. Biblia jedyna księga prawnoetyczna miała się wcielić w życie (Inst. 1559, II, 550, 578). Urządzen e gmin-

cy na czele gminy ćenzurował postępo- kierunek pietystów przeradzał się w nadwanie wyznawców i wglądał w ich życie mierną czułostkowość religijną. Stowarzyprywatne (II, 782). Pojecie o predesty. nacyi, uznanie tylko Pisma św. i usuniecie autorytetu Kla lączą Kalwina z Lutrem i Zwinglim.

W s pó l n o ś ć tych kierunków polega na determinizmie przeznaczenia i indywidualno - autonomicznem pojęciu Chrystusa nauki. To stalo się zasadniczym punktem wyjścia w późniejszym protestantyzmie. Oprócz jednak cech wspólnych, każdy posiadał charaktery-styczne i te rozwinely się w łonie ich bezpośrednich lub pośrednich zwolenników.

Lutra zasadę o nawskroś religijnym kierunku, zmienił teolog protestantyzmu Melanchton (ob.). Ten, uznając Ewangelię, jako doktrynę (doctrina) dołaczył do niej consensus ecclesiae a obok fides fiducialis postawil conversio, przez co wszczepił w reformowaną religię pierwiastek ıntellektualno-etyczny. Dalsi tiumacze myśli Lutra poszli w dwóch kierunkach; albo je logicznie rozwineli dalej (Autonomiści, Aepinisci, Flaciusz IIliricus o grzechu pierworodnym), albo też starali się je zmniejezyć i osłabić (Majoryści, Synergiści, Ossiandrzy) Wobec tych sporów Biblia coraz bardziej stawała się punktem środkowym i jedynym — corpus doctrinae. Dosłowne natchnienie Biblii i nadnaturalne czytajacego przez Ducha św. rozwineło się również. Nic przeto dziwnego, że wiara, po protestancku pojęta, przeksztaciła się w zabobonną wiarę w Biblię. Czytanie Biblii stalo się jedynie miarodajnym stosunkiem do Boga. Tego rodzaju wyłączne uznanie suchego czytania Biblii za nabożeństwo, zmusiło niektórych do refleksyi i zwrócenia się do świata wewnętrznego (Scriver, Weigel, Arndt, Böhme, Meyfart, Schuppius), co z czasem wytworzyło kierunek pietystyczny (Spener, Kacper Schade) i założenia specyalnych stowarzyszeń (collegia pietatis, 1670. collegium philobiblicum, 1686). Przeciwko temu powstali teologowie ortodoksyjni z Lipska i Wittembergi; pietyści odpowiedzieli założeniem swego uniwersytetu w Halli (1694) i zbliżyli się do pojęcia katolickiego usprawiedliwienia (odrodzenia przez duchowo-cielesna pokute, wpadającą nieraz w spazmatyczna histerye). Stopniowo pierwotny | zmu.

szenie Hernhutów (1727) starało się ująć wszystko w karby, jak również i sektę Metodystów (1735-40). Powstający liberalizm racyonalistyczny w łonie protestantów wywołał nowe ożywienie w upadłych na duchu pietystach (Beck, Tholuk). Poczęto zakładać stowarzyszenia biblijne i instytucye etyczno-socyal-Dwa te kierunki, ortodoksyjny uznający Lutra jako wysłannika Bożego i pietystyczny, starały się z czasem zbliżyć. Fryderyk Wilhelm III król pruski (1817) chciał to zbliżenie ułat sić. Zwrócono sie napowrót do głoszonej przez Lutra fides fiducialis i przeprowadzono rewizyę swych kierunków (szkola Hegstenbergska). Niektórzy (Delitzsch, Löhe, Münhmeyer, Kliefoth, Vilmar) pragnęli uzasadnić potrzebę widzialnego kła z zarządem na powadze boskiego posłannictwa wspartym. Odrzucono to jednak jako zbyt zbliżone do katolicyzmu (Thomasius, Gess. v. Hofmann, Frank). Wzrastający coraz potężniej rozwój niemieckiej filozofii wywarł wielki wpływ na protestancką teologię. Jedni tłumaczą zasady religijne w duchu Kanta (ob.), zwłaszcza stara szkoła Tubińska, inni – Schleiermacher'a (Nitzsch, Twesten), wreszcie niektórzy (Daub, Marheineke) ulegają wpływom Hegla. Zwolennicy staro luterskiej szkoly utrzymali się na uniwersytetach w Rostock, Dorpacie, Erlangen i Lipsku.

Kalwinizm ze swemi zasadami o przeznaczentu i teocentrycznemi tendencyami również wsparty jedynie na Biblii, a pozbawiony ksiąg symbolicznych luteranizmu, musiał szybkim krokiem stoczyć sie w sekciarskie rozdrobnienie. Pragnienie utrafienia w myśl przeznaczenia doprowadzało niektórych do nadmiernych surowości życia, lub oczyszczania się w ekstazie. Parytanie i Independenci w Anglii, Kwakrowie przeważnie potężni w Ameryce założeni niegdyś przez Fox'a, Metodyści wytwór Whitefield'a, chiljastyczne sekty Irwingianów i Mormonów, to grupy oddzielne wyrosłe z genewskiego kalwinizmu. Przyznać trzeba, że ujęcie praktyczne odrodzenia duchowego na zasadach etycznoreligijnych zbliża te odlamy kalwinizmu raczej do katolicyzmu, niż do luterani-

Anglikański kl stoi na uboczu. Jako plód zalożeń politycznych nie zaś religijnych dogmatem zbliża się do kalwinizmu, urządzeniami zewnętrznemi przypomina katolicyzm. Od czasu emancypacyjnego bilu (1829) zaznaczyły się w anglikanizmie różne kierunki. Oprócz pokaźnej liczby wzrastających codzień katolików ujawnia się kierunek Puseistów, albo Traktarianów, zbliżonych do katolików, obok ewangelickie-go kierunku (Evangelical Party). Ten ostatni często przybiera cechy antyklne (Broad Church Party), albo wprost radykalne (Oxfordscy Essayiści).

Nowy protestantyzm odznacza się przedewszystkiem liberalizmem o racyonalistowskiem podłożu. Wprawdzie Luter, choć własny rozum przedstawił powadze Kła katolickiego, niemniej obniżył wartość nauralnego rozumu w stosunku do Pisma św. (C. A. 21, 241). na rzecz osobistego natchnienia czytajacego Biblie. Bacon (ob.) twórca empiryzmu przywrócił zachwianą powagę rozumu. Înni poszli dalej i pierwiastek racyonalistyczny wszczepili w kierunek religijny. Subjektywizm przeciwkatol cki zwrócił się wreszcie pko protestanckiej nauce i począł się na niej mścić w za-straszający sposób. Thomasius († 1728) i Wolff († 1754) dali początek racyonalistycznego poglądu na tłumaczenia Pisma św., dalej poszedł Semler (1804) i wytworzył system naturalistyczny. Formalnie jeszcze utrzymano nadnaturalny charakter Chrystanizmu, ale poderwano go praktycznie. Kant (ob.) († 1804) posunał się na drodze wywrotu religij-nego naprzód z całą bezwzględnością. Wiare z potrzeby (Bedürfnissglaube) przeistoczył królewski filozof w autonemiczna rozumową etykę. Teologia protestancka (Tieftrunk, Bretsschneider, Wegscheid, Röhr) oparta na filozofii kantowskiej zajęła się tylko stroną etyczną, moralna religii i to tylko z Ewangelii pod uwagę wzięła. Cokolwiek nie odnosi się bezpośrednio do etyki usuwa jako niepotrzebne z Ewangelii, tak jak Luter niegdyś usuwał sprzeczne z jego pogladami ustępy z Pisma św.

Mimo codzienne okraiwanie dawnego religijnego teistycznego pierwiastku, jednak teizm pozostawał w naukowym P-mie. Filozofia w XIX w. sięgnęła i po te strzępy teistycznego pierwiastku. E-

wolucyjna historya i metafizyka w tym duchu pojęta z podłożem idealizmu skrajnego (ob.) z Fichtem (ob.), Schellingem (ob) i Heglem (ob.) na czele, oraz nauki przyrodnicze, które zmonopolizować pragną prawdę, były największą przyczyną do zburzenia pierwiastku teistycznego w P-mie. Newa szkola Tubinska, założona przez F. Chr. Baur'a rozróżnia w Chrystyanizmie: naukowo rozwiniętą ideę filozoficzno - religijną i tę przez Heglowską filozofię się tłumaczy a także popularyzacye tej idei, którą przez teologię się wykłada (Weisse, Biedermann). Wobec tego nie zostało już nie do "zreformowania" i "rozwijania" z idei chijańsko - religijnej (Strauss.

Feuerbach, Stirner).

Spekulatywne ujecie religii chijańskiej wywołało protest w filozofii uczuć Schleiermachers. Heglowskiej szkole przeciwstawiła się szkola Schleiermachera ze swą teologia i filozofia uczucia (Schweizer). Jednak szkola ta z trudnością mogla się powstrzymać od przymieszek panteistycznych Spinozyanizmu odrzucajac wszystko \_absolutnie nadnaturalne" Chrystanizmu. Religie pojmować trzeba jako przeżywanie wewnętrznych wrażeń i uczuć naszego gatunku; jest to naj-wyższy rozwój duchowych sił naszego gatunku. Tak ujęty nasz stosunek do Boga zdawał się przypominać pewne formalne podobieństwo do szkoły ortodoksyjnej dawnego autoramentu, dlatego zyskał dość szerokie uznanie pomiędzy teologami, jako droga pośrednia między skrajnymi pradami w P-mie (Rothe, Martensen, Lang, Neander, Dornez, Hagenbach).

A. Ritschl i wytworzona przez niego współczesna protestancka liberalna szkola (Harnack, Kaftan, Hermann, Bender) starają się połączyć kierunek autonomiczny Kanta z uczucio - wrażeniowym Schleiermachera. Religia według tej szkoły służy tylko człowiekowi w kierunku autonomiczno - etycznym i w tym wypadku jest potrzebna (Kant) --ethische Gesinnungsautonomie, "poznanie zaś religijne odbywa się na podstawie filozofii wartości (Werturteile) przez przeżywanie religijnych wrażeń (Schleiermacher). Do tego pogladu zbliża się Lipsius z tą różnicą, że sądy wartości we u niego sa to określenia objektywne. chociaż subjektywnie pojęte stosunku

Boga do świata. Lipsius idzie śladem tamtych w uznawaniu tylko etycznej

strony religii.

Dzisiejszy protestantyzm przeto jest raczej filozoficznych szkół z różnymi odcieniami zbiorowiskiem. Religia objawiona usunęła się w dal, a na jej miejsce indywidualne poglady coraz to nowych dróg szukają. Jest to idealistyczno - humanistyczny światopogląd, a nie teistyczny porządek z góry przez Boga narzucony. Pod względem filozoficznonaukowym ta rozbieżność różnolitych poglądów na religię i stosunek nasz do Boga pchnely wszechstronnie możliwe ujęcie tego stosunku naprzód, religijnie czyli istotowo obniżyła wartość zagadnień transcendentalnych. Odlączając praktykę od teoryi o całą przepaść nauki, oddzielił protestantyzm dogmatyke od etyki z sobą dotąd nierozerwalnie związany na zawsze. Wszelkie sztuczne nawiązywania tego rozdziału rwały się. Zgubne skutki niewiary rozlały się nie tyl-ko w P-mie ale i w krajach innych, gdzie wpływ filozofi religijnej przedzieral sie do obozów katolickich. Modernizm (ob.) w katolicyzmie to pierworodne dziecię liberalnych prądów w protestantyzmie.

Lutra wystapienie w XVI w. z indywidualnem pojęciem stosunku naszego do Boga przez 3 wieki rozrosło się do potwornych rozmiarów, że w religii, która miała być reformą wiary w Boga i Chrystusa Syna Jego trudno się do-patrzyć tego Boga. W Chrystyanizmie ograniczono postać boską Chrystusa, że sama nazwa Chrystyanizmu stała się w P-mie liberalnym zbyteczną. Ze starym luteranizmem nowy nie zerwal tylko na jednym punkcie —w nienawiści do Rzymu i katolickiego Kła. Etyczno - autonomiczne ujęcie religii i panteistyczny światopoglą i to tylko rozwój zasady Marcina Lutra w rzeczach religijnych "sic volo sic iubeo, stat pro

ratione voluntas".

Do przedstawicieli głównych kierunków w nowym P-mie zaliczyć się mogą: w teologii Nowego Testam.: Baur i jego uczniowie: Hilgenfeld, Volkmar, Holsten, Holtzmann, Meyer, Weiss; w St. Testam.: Wellhausen, Reuss i Stade; w historyi dogo atów: Keim, Weizsäcker, Pfleiderer, Harnack; w historyi Kła: Neander, Hauck i Hase.

Literatura: K. FAdam, Kirchl. Handlexikon, Protestantismus; Köstlin - Kaweran, M. Luther. 1903; por. liter. do Henryka VIII, Lutra, Kalwina, Zwingliusza; Pfleiderer, Die Entwicklung der prot. Theologie in Deutschland seit Kant und in Grossbritanien seit 1825 J., 1801; E. Troeltsch, Protest. Christentum u. Kirche in der neuen Zeit (Kultur der Gegenwart, T. I, Abt. 4, II Ausg.) 1909; Tenze, Bedeutung des P. für Entstehung der modernen Welt (1906); Ks. J. Bilczewski, Obecny rozkład protestantyzmu w Niemczech w "Przegl. P." 1894, t. 41, 321; Tegoż, O Kościele, str. 57—59, 69—71; Ks. W. M. Dębicki, Studya i Szkice religijno - filozoficzne, Ser. I, Warszawa 1901, str. 113-136, art. Rozkład wewnętrzny Protestantyzmu w Niemczech nowoczesnych" w Bibl. dzieł chrześ.; Jörg, Geschichte des P. in seiner neusten Entwicklung. Freib. im B. 1858; Ks. A. Kraetzig, Jansen i Historya reformacyi w "Przegl. Powsz.", 1886, t. 10, str. 177...; t. 11, str. 221; t. 12, str. 91...; 1887, t. 14, str. 381...; t. 15, str. 16...; 260...; Ks. A. Arndt, Denifle i jego dzieła o Lutrze w "Przeglą tzie Powsz." 1904, t. 84, str. 41...; J. Mausbach, Religion, Christentum, Kirche, Münster - Kempten 1913, B. 3, Th. 2, kap. 2, s. 191 — 219, Die Kulturstellung der katholischen und protestantischen Völker; Huppert, Der deutsche Protestantismus zum Beginn d. XX Jahrh., Köln 1902.

Ks. M. N.

Protestantyzm w Polsce ob. Reformacya w Polsce.

Proto Alfons, współczesny liturgista, napisał Commentarium in Pontifica-le Romanum. 8-0; Caeremonialis Episcoporum commentarium ex decr. authen. SS. Rit. Congr. collectum. 8-0, wyd. 2-ie.

Protoewangelia czyli pierwsza dobra nowina o Zbawicielu—tak nazywają bibliści w Księdze Rodzaju III, 14 i 15 wiersze, w których została podana obietnica Boża o przyjść mającym Mesyaszu, Tekst tak brzmi: Rzekł tedy Jahve Elohim do węża: V. 14. Ponieważ to uczyniłeś | i przeklętyś jest Między w-zystkiemi bydlęty | i zwierzętami polnemi (ziemi)

> Na brzuchu twoim czołgać się i ziemię jeść będziesz po wszystkie dni życia twego.

V. 15. I nieprzyjaźń polożę

| miedzy toba i niewiasta, I miedzy potomstwem twem, | i potomstwem jej;

On (o) zetrze głowę twoją, a ty godzić będziesz na piętę jego.

Słowa powyższe są podane w historyi upadku pierwszych ludzi; są one zwrotem, w którym Bóg wymierza karę wężowi za doprowadzenie ludzi do grzechu.

Tekst odpowiada wymaganiom strofiki hebrajskiej całkowicie i dla tego w tekście oryginalnym, możemy przyjąć, był w formie wierszowanej. Ta forma wierszowana jest pewnem świadectwem starożytności tekstu i jednocześnie rękojmią, że tekst nie uległ zepsuciu. Wątpliwości krytyki tekstualnej tyczą się tylko w. 15, a mianowicie: w tekście hebrajskim jest און (hu) — ono, co się odnosi do wyrazu

αδτός—on — i nie może odnosić sie do wyrazu właściwego σπέρμα - nasienie (rodz. nij.), ale tlumacz miał na myśli prawdopodobnie nasienie uosobione (O. Humm, Comm, in Genes.); natomiast w łacińskiej Wulgacie jest i p s a (ona), który to wyraz wprowadza pojecie osoby rodzaju żeńskiego. To ostatnie jednak Wulgaty wyrażenie ipsa nie wytrzymuje krytyki, gdyż jest nowe, a sam Hieronim w Quaestiones hebraicae in Genesim, jak i przed tem Tertulian i Cypryan świadczą, że w dawnych tlumaczeniach łacińskich było i pse. Ipsa ogólnem stalo się dopiero od czasów Augustyna i wyjaśniane przez niektórych krytyków jako blędne przepisanie: i p s eipsae - ipsa. Oryginalnem przeto wyrażeniem jest 817 (hu) — ipsum albo ipse.

Charakter historyczny zależny jest od całości opowiadania o upadku pierwszych rodziców, gdyż stanowi tylko wy-

jątek z tego opowiadania. Krytycy racyonaliści, widzący w całem opowiadaniu o upadku pierwszych rodziców opowiadanie mityczne, czy to powstale wśród Żydów, czy zapożyczone od Babilończyków i w tym wyjątku takież widzą opowiadanie. W twierdzeniach swoich nie mają racyi, gdyż niema najmniejszego podobieństwa pomiędzy opowiadaniem biblijnem i opowiadaniami babilońskiemi. (Por. J. Nikel, Genesis und Keilschriftforschung, Freib. 1903; L. Mechineau, L'historicité des trois prèmières chap. de la Gènese; Rome 1910; Ks. W. Michalski, Starożytne dzieje bib'ijne, Kraków 1912). Historyczny charakter opowiadania zależny jest od całości Księgi Rodzaju (ob. Pięcioksiąg). Ponieważ zaś wiemy, że jest ona księgą historyczną, więc też przyjmujemy za historyczne i opowiadanie o upadku pierwszych ludzi. Historyczny jednak charakter opewiadania biblijnego nie zmusza nas, abyśmy musieli przyjmować całe opowiadanie, jak również w w. 14, 15 w znaczeniu literalnem t. j. abyśmy przyjmowali, że wąż, jako wąż miał Ewę naklonić do grzechu, aby Bóg między wężem i niewiastą miał ustanowić nieprzyjazń. Możemy powiedzieć, że pomimo charakteru historycznego a raczej zgodne z takim charakterem, opowiadanie całe należy przyjmować i tłumaczyć w znaczeniu symbolicznem.

a) Waż był tylko narzędziem szatana (w hebr. ma przedimek, a więc znaczy on wąż-znany), o którym Ksiega Madrości XI, 24, powiada: "przez zazdrość szatana śmierć na świat przyszła", którego Chrystus Pan nazywa "meżobójcą od początku, klamcą i ojcem klamstwa" (Jan VIII, 44), a św. Jan w Objawieniu "onym smokiem wielkim i weżem starym, którego zowia dyablem i szatanem, który zwodzi wszystek świat" (XII, 9; XX, 2). Wąż z natury swojej, powiada O. Hummelauer (Comm. in Genesim). pozbawiony jest mowy, wiec duch jakiś musiał przez węża przemawiać. Przeciwko takiemu tłumaczeniu występowali niektórzy, że u Żydów nie znane było w dawniejszych czasach pojęcie szatana, że zapoznali się oni z tem pojęciem dopiero po niewoli babilońskiej,-ale twierdzenie to jest niesłuszne, jak wykazał L. Reinke, w Beiträge, II, 342. Autor wybrał i przedstawił weża, gdyż w żadnej innej postaci (np. ludzkiej) nie mógłby kusiciela przedstawić: przecież nie było żadnego innego człowieka oprócz Adama i Ewy. A przytem waż najlepiej odpowiadał pojęciu kusiciela, "i waż był chytrzejszy od wszystkich zwierząt polnych" (III.1) (Por. Engelkemper, Das Protoevangelium w Bibl. Zeitschrift,

1910, 356). b) Niewiasta, o której Bóg wspomina, nikt inny być nie może, jak tylko ta, o której mowa jest w calem opowiadaniu t. j. Ewa. Przedimek w tekście hebrajskim określa niewiastę i nakazuje przyjąć tę znaną niewiastę t. j. Ewę. Niektórzy jednak OO. Kła i tłumacze sądzą, że w niewieście należy widzieć niewiastę w znaczeniu zbiorowem t. j. cały ród niewieści albo niewiaste

par excellence-N. M. Panne.

c) Nasieniem węża t. j. potomstwem szatana, ma się rozumieć, nie w znaczeniu fizycznem, ale moralnem-3a wszyscy ci, którzy podobną mają naturę moralną, t. j. szatani, a nawet całe ich królestwo, do nich zaliczyć też można tych wszystkich, którzy życiem swojem, postępowaniem są podobni do szatana, jego są sługami. Stąd Chrystus Pan często powtarzał pod adresem faryzeuszów: "wy z ojca dyabła jesteśce, a pożądliwości ojca waszego czynić chcecie..." (Mat. VIII, 44). (Por. też przypowieść o siejbie i zasianym kakolu (Mat. XIII).

d) Nasieniem niewiasty jest potomstwo Ewy. Potomstwo to może być rozumiane rozmaicie: albo pojedynczy ludzie albo też zbiorowo wszyscy potomkowie, albo też każdy po szczególe Ewy potomek. Ponieważ tu mowa jest o nieprzyjaźni między nasieniem węża i nasieniem niewiasty, więc to trzecie zdanie jest najprawdopodobniejsze; walka tylko tu moralna jest, dotyczy właściwie ludzkiej natury, w której wyrażone jest wyobrażenie i podobieństwo Boże; ci więc, co tego podobieństwa z Bogiem się wypierają, co się oddają na służbę grzechu i szatana, ci nie należą już do nasienia niewiasty, ale do nasienia węża. Komentatorowie, którzy w niewieście widzą Najśw. Maryę Pannę, w nasieniu niewiąsty upatrują Jezusa Chrystusa, Jako syn człowieczy nie może on być wykluczony, ale sens pierwszy i wła- doniosłość; to O. Hummelauer uważa za

ściwy nakazuje rozumieć każdego wogóle człowieka, gdyż każdy człowiek musi staczać walkę z szatanem i jego poku-(Por. Hummelauer, Comm. in sami.

Genesis, str. 162).

Pomiędzy wężem i jego nasieniem z jednej strony, a niewiastą i jej nasieniem drugiej - Bóg ustanawia nieprzyjaźń (Ebah), który to wyraz używany jest dla oznaczenia wrogich stosunków pomiędzy ludźmi wogóle, jako istotami rozumnemi. Mowy więc nie może być tu o jakiejś tylko naturalnej antypatyi lub obawie człowieka przed wężem; trzeba tu rozumieć o walce pomiędzy szatanem i i jego królestwem i człowiekiem. Przebieg i rezul at tej walki będzie taki że szatan bedzie godził na piete jej (tekst hebr. jego t. j. potomstwa) i ono t. j. potomstwo zetrze głowę szatana. Itali, Wulgaty różnica rezu tatu walki byłaby bardzo wielka, bo szatan godziłby tylko na piętę człowieka, zadając mu bolesne, ale nie śmiertelne rany, tymczasem człowiek miał zetrzeć głowę szatana, a więc całkowicie go zwyciężyć, zniszczyć. W języku natomiast hebrajskim użyty jest jeden i ten sam czasownik-szuf i w wielu tłumaczeniach oddany jest jednakowo t. j. zétrze i zetrzesz. Św. Hieronim w Quaestiones hebraicae również przetłumaczył "ipse conteret caput tuum et tu conteres ejus calcaneum". To jest właściwsze tłumaczenie, ale istoty rzeczy ono nie zmienia. Przyjawszy to tłumaczenie, możemy powiedzieć, że rezultat walki będzie taki: szatan zetrze nogi albo pięte (synekdocha) tylko człowieka, co jest względnie złem nie tak wielkiem, bo może jeszcze człowiek żyć; -- a tymczasem człowiek zetrze głowę szatana t. j. najważniejszą część jego istoty. Pozbawiony głowy waż - szatan nie może już żyć, panowania jego musi nastąpić koniec.

Przez kogo dokonane mogło być zwycięztwo nad wężem - szatanem? Czy w w obietnicy tej mogli się domyśleć Adam i Ewa jakiegoś w przyszłości Odkupiciela, czy też przeciwnie mogli się spodziewać, że potomstwo ich przyszte albo każdy pojedynczo człowiek będzie zwyciężał szatana? O. W. Schmidt uważa za prawdopodobne, że pierwsi rodzice nie zupełnie zdawali sobie sprawę z Bożej obietnicy, i nie całkowicie pojmowali jej

coś pewnego wywnioskować (por. Schmidt - Lemonnyer, La revelation primitive, Paris 1914, 58 i nst.; O. Hummelauer, Comm in Genes. 167). Teologowie jednak utrzymują, że pierwsi rodzice rozumieli dostatecznie doniosłość obietnicy Bożej i w niej znajdowali pocieche, że kiedyś przyjdzie Odkupiciel, który zwycięży szatana kusiciela.

zdanie Przyjmujac jednak nawet Schmidta Hummel., możemy z cała pewnością twierdzić, że słowa Boże zawierają istotną zapowiedź o przyjść mającym Odkupicielu, który całkowicie zetrze głowę szatana, zwycięży go i położy kres jego panowaniu. Mo li tego się domy-ślać już następcy pierwszych rodziców; a rzeczywiście później rozumieli w tem znaczeniu pisarze późniejsi i tłumacze Pisma św. Co do pierwszego, — mogli widzieć następcy, że najbliższe potomstwo Adama i Kaina nie urzeczywistniało obietnie Bożych, bo ani Kain, ani tylu innych, którzy się odwrócili od Bcga, nie tylko nie starli głowy szatana, ale sami byli przez niego starci. Mogli wiec spodziewać się, że w przy szłości powstanie kiedyś jakiś potomek Ewy, który potrafi urzeczywistnić obietnice Boza. Stad widzimy w pismach Starego Test. coraz bardziej rozwijającą się nadzieję patryarchów ("w nasieniu twojem będą błogosławione wszystkie narody"), pr roków, że przyjdzie Mesyasz-Odkupiciel. Idea ta mesyaniczna jakby nitka srebrzysta będzie się przewijała przez całe dzieje i pisma Starego Zakonu: raz ona będzie przyćmiona, ale innym razem jaśniejszym blakiem zaswieci i jak gwiazda nadziei będzie przyświecała wszystkim synom Izraela.

Tłumacze też późniejszych wieków rozumieli o jednej tylko osobie Zwycięzcy-Odkupicielu, bo tłumaczyli 15 w. przez nasienie indywidualne t. j. osobę jedną: w Syr. mamy hu t. j. nasienie, w Sept. mamy αδρος ipse t. j. on, choć powinno być αδρόν, odnoszące się σπέρμα (rodz. nijak.) w Łac. Itali-i pse etc.

To bylo jednak raczej domysłem, aniżeli pewnem twierdzeniem. Po wypełnieniu się zapowiedzi, z punktu widzenia Now. Test., w którym wypełniło się wszystko, co było zapowiedziane w Starym, my możemy już z całą pewnością twierdzić, że w Rozdz. III, 15 jest po-

możliwe, ho i ze słów Bożych trudno jest dana zapowiedź o Mesyaszu, że jest to Protoewangelia t. j. pierwsza wiadomość radosna o Mesyaszu, że mianowicie nasieniem niewiasty, które najbardziej zetrze głowę szatana-to będzie Jezus Chrystus. Wyraźnie potwierdził to św. Pawel, kiedy mówił (Gal. IV, 4) o Chrystusie, jako factus ex muliere-uczynionym z niewiasty i Mateusz przytaczający słowa Izajasza proroka... oto panna pocznie i porodzi syna... Emmanuela..." (Mat. 1, 23). Zycie i posłannictwo Jezusa Chr. było właśnie walką przeciwko szatanowi. Rozpoczęla się ta walka wraz z publicznem wystąpieniem Chrystusa. Po bezskutecznych pierwszych pokusach "opuścił Go dyabeł", aby potem prowadzić walkę przeciwko Niemu przez wrogo usposobionych faryze szów i kaplanów - nasienie szatana; ale i tu prawda zwyciężyła, "ukazał się Syn Boży, aby zburzył dzielo szatana" (1 Jan III, 8), Ostatnia walka była największa, tu okazała się wielka przebiegłość szatana w zdrajcy Judaszu, w "którego wstąpił szatan" (Łuk, XXII, 3; Jan XIII, 27). Według zapowiedzi Rodz. III—szatan miał ugodzić w piętę nasienie niewiasty; "<sup>7</sup>a jest godzina wasza i moc ciemnosci" (Łuk. XXII, 53)—z temi słowy Jezus pozwolił się pojmać. Swoją ludzką nature oddał na cierpienie i śmierć na krzyżu-to była zraniona pięta, ale jednocześnie ta pięta-krzyż Zbawiciela była narzędziem, które starło głowe szatana zupelnie-ut, qui in ligno vincebat, in ligno quoque vinceretur... (Por. Bade, Christologie des Alten Test. Münster 1850 – 52; Reinke, Beiträge zur Erklärung des A. T. 1853; Caillard, Jesus Christ et les prophéties messianiques, 1905; Zapletal, Alttestamentliches, Freib. 1903; Mat. Flunk, Expositio in Vaticinia Messiana. Oenip 1904; Meignan, L'ancien Test. dans ses rapports avec le Nouveau, 1896; Ad. Schulte, Die mess. Weissagung. des Alt. Test. 1906; Leinbach, Mess. Weissagungen, Regensburg 1909; Fr. Delitzsch, Mess. Weissagungen in geschicht. Folge, Berlin 1899 (prot.).

X. J. A.

Protoewangelia Jakóba ob. A pokryfy.

Protois Feliks ks. z dvecezvi parv-

skiej, dr. teologii, współczesny, napisał: Une Croisière en Méditerranée o rientale: Syrie, Galilée, Judée, Chypre, Egypte et Malte. 12-o, z iliustr.

Protokanoniczne Księgi ob. Biblii podziały, Kanon Ksiąg śś.

Protoktyści ob. Spory Orygenesowskie.

Protonotaryusze, albo notaryusze pierwotni byli przeznaczeni do spisywania aktów Męczenników. Przez Klemensa I w liczbie siedmiu ustanowieni w siedmiu dzielnicach wiecznego miasta drobiazgowo zbierali szczególy męczeństwa. Częstokroć mieszali się z tłumem (Acta mart. Opusc. selec. XIII, str. 2), aby podszedlszy bliżej, słyszeć pytania sędziego i odpowiadającego Męczennika. Po ogłoszeniu edyktu tolerancyjnego zmniejszona ich działalność znowu się powieksza, zbierają fakty z życia pży i Kła dla przekazania potomności. Prócz tego czynili skróty z konstytucyi pa-pieskich i tworzyli wiarogodne dokumenta, pisali listy od pży, dyplomy, bulle (Enc. Nowodw. t. 21, str. 527). Znaczenie ich było wielkie tak, że nawet pierwszeństwo mieli przed bpami. Pż Pius I, pierwszy położył temu tamę i przywrócił pierwszeństwo bpom. W kolei wieków zmniejszano lub powiększano liczbę i czynności P-6w, aż wre-zcie pż Pius IX konstytucyami "Quamvis p culiares" die 9 Februarii 1853 i "Apostolicae Sedis officium" IV Kalendas Septembris 1872, określił liczbę pierwotną siedmiu i ich obowiązki i przywileje.

Jeszcze szczegółowiej określa obecnie panujący pż Pius X, przez swoje "Motu proprio, "Inter multiplices" z d. 21 lut. 1905 r. powołując się na poprzedników awoich Bened. XIV epist S. R. Congr. d. 31 Martii 1744 "SSmus Dominus noster". a także d. 17 Februarii 1752 "In throno jestitiae", Piusa VII d. 13 decembris 1818 "Cum innumeri" i d. 4 iulii 1823 "Decet Romanos Pontifices"; Piusa IX d. 29 augusti 1872 "Apostocae Sedis officium", pragnie jak najwy-żej podnieść godność bpią gdyż jak pisze św. Cypryan "Episcopum in E clesia esse et Ecclesiam in Episcopo" ep.

69, n. 8. Widzimy podług dzisiejszego prawa

numero participantuim", jest ich siedmiu; są to przedniejsi urzędnicy Kuryi rzymskiej, zajmujący w hierarchii otoczenia pakiego jeden z najważniejszych stopni. Nazywano ich dawniej notaryu-zami, od XIV w. noszą tytuł honorowy protonotaryuszów dla odróżnienia od innych notarvuszów.

Wyjęci są z pod władzy bpiej i tem sie różnia głównie od drugiej kategoryi protonotaryuszów supranumerarii. Mogą używać w podróży oltarza przenośnego, a jako korporacya corocznie udzielać stopnia doktora teologii, obojga albo tylko prawa kanonicznego czterem kandydatom, rodem z Rzymu uprzednio wyegzaminowanym. (Const. cit. "Quamvis peculiares facultates" Pii IX). Sa oni rzeczywistymi prałatami; do przywilejów innych np. bioru, praecedentiae, usum pontificalium, należy mieć na uwadze Motu proprio Pii X "Inter multiplices" 21 Febr. 1905, I, n. 2-12.

Według konstytucyi "Sapienti Consilis" III, n. 5 protonotaryusze de numero podpisują bulle pskie. Ta sama konstytucya jednego stale do Kongregacyi Rytu naznacza. Naznaczani są przez pża, posiadają beneficya albo pensyę zarezerwowana po zawakowaniu Stolicy św.

2) Drugi rodzaj notaryuszów są to tak zwani notarii apostolici supranumerarii.

3) Następnie notaryusze ad instar participantium; początek ich sięga cza-sów Sykstusa V. Godność P-sza ad instar otrzymuje się na mocy pewnego urzędu, albo kanonikatu niektórych kapituł, z którymi związana jest powyższa godność. Takimi są: scriptores apostolici, milites s. Petri, milites de Lilio i inni; nadto kanonicy trzech bazylik: Św. Jana na Lateranie, Sw. Piotra i Najswiet. Maryi Wiekszej.

4) Protonotarii Apostolici titulares. Wszystkich powyżej wspomnianych kategoryi przywileje określa Motu proprio cytow. Piusa X c. I, II, III, IV od n. 2 do 76.

Literatura odnośna. Privilegia protonotariorum Apostolicorum; Andreucci, Tratt. de protonotariis apostolicis; Riganti, De protonotariis apostolicis; Buonaccorsi Marchesi, Antichita del protonotariato apostolico participante; Moroni, Lexijak i dawniej: Są tak zwani P-sze "de co s. v. Protonotariato; Micke, De

Bibliotheca, t. 6, p. 674 seq. et t. 9; Bouix, De CuriaRomana, Parisiis 1859; Analecta Juris Pontificii, 3 ser., zesz. 26; Enc. Nowodw. t. 21, str. 527; Trombetta, De juribus et privilegiis praelatorum Curiae Romanae.

X. K. N.

Protopaschiści byli to heretycy w I wieku obchodzący Wielkanoc razem z Żydami dn. 14 mies. Nizan, w przeciwieństwie do Chijan prawowiernych obchodzących tę uroczystość w pierwszą niedzielę po 14 Nizan. Nazywano ich tež Sabatystami od Sabathiusa žyda, który dal poczatek sekcie (ob. art. Spór o święcenie Wielkiejnocy). (Por. Macri, Hierolexicon; Glaire, Dictionnaire, t. II, s. 1872).

Protopopi (protoiereje) zwa się w kle greckim schyzm. 1) najpierwszy po bpie kaplan, infulat, przewodnik kleru katedralnego, któremu przysługuje prawo spełniania czynności bpich, za wyjątkiem wymagających święceń bpich, a także zasiada w sądzie bpim. 2) Rodzaj dziekana poza rezydencyę bpią; nadzorca więks ego dystryktu i wizytator przy-najmniej 10 parafij. 3) Proboszcz większej parafii, przy której jest także kilku niższych popów. Godność P-pa jest najwyższą, jaką pop cz. kapłan z czarnego duchowieństwa osiągnąć może w kle prawosławnym. (Por. Leroy-Beaulieu, La religion en Russie, Paris 1887; F. Kine, D. Russ. schism. Kirche, ihre Lehre u. ihr Kult. Graz 1894; por. Encyklopedye Lopuchina).

## Protosyncellus ob. Syncellus.

Prou Maurycy historyk i paleograf francuski, współczesny, ur. w r. 1861 w Sens (Yonne), od r. 1884 do 1899 pracował w Nationalbibliothèque, nastepnie jako profesor w Ecoles de Chartes, w r. 1910 został członkiem Académie des Inscriptions et Belles Lettres. Napisal: Manuel de Paléographie latine. Paris 1892-94, 2 t.; 1910 wyd. 3-ie pomnożone; La Gaule mérovingienne. Tże 1897. Wydal: Les Registres d'Honorius 1V. Recueil des bulles de ce pape.. d'après le manuscript original des archives du Vatican. Paris 1886-88, 4

protonotariis apostolicis dissert.; Ojet- fasc.; Nouveau recueil de fac-similés ti, Synopsis, p. 3209, t. 3; Ferrari, d'écritures du XII et au XVII s. accompagnés de transcriptions. Tze 1896. Catalogues des monuaies françaises de la Bibliothèque nationale. Les monnaies mérovingiennes. Tze 1893, 8-0; Toż... carolingiennes. Tze 1896, 8-0; Recueil des actes de Philippe I-er. Tze 1908, i inne. (Por. Blanc, Repertoire bibliogr. 1902, 8-o, s. 319; Herder, Konversations - Lexikon. Ergenzbnd. 1910; Hurter, Nomencl. liter. theol. 1913, t. V, p. 2-a, k. 1988).

X. 1. N.

Proudhon Piotr Józef, socyalista francuski, ur. w Besançon w 1809 r., dal się poznać z szeregu dziel w kwestyi społecznej. Pierwszą jego książką wyd. w r. 1840 było dzielko Qu'est-ce que la propriété? Na to pytanie odpowiedział w broszurze "Własność jest kradzieża". Na inne pytanie tamże postawione: "Kto to jest Bóg?" odpowiedział bluźnierstwem: "Bóg jest złem". Dalszemi pismami ściągnął na siebie prześladowanie. Dopiero jednak po rewolucyi w 1848 r. stał się popularnym. Założył w Paryżu dziennik "Le Représentant du peu-ple", który został zamknięty; wybrany posłem z dep. Seine do konstytuanty zwalczał na wszelki możliwy sposób piórem i słowem wszystkie stronnictwa wysuwając na czoło socyalizm. W r. 1849 założył Bank Judowy, mający na celu walkę z lichwą, instytucya ta jednak upadła. Za wykroczenie prasowe skazany na trzy lata więzienia nie przestał i tam pisać. W r. 1852 usunął się do życia prywatnego. Z powodu dziela De la justice dans la Révolution et dans l'Eglise, wyd. w 1858 r., zmuszony był na czas jakiś usunąć się do Belgii. † w r. 1865. Ważniejsze dziela P-a sa: Le Système des contradictions économiques ou Philosophie de la misère. Paris 1849. 2 t., w dziele tem ostro występuje pko komunistom, którzy go poprzedzili, zarówno jak i pko ekonomistom liberalnym szkoly angielskiej; Intérêt et principal. Tže 1849; Théorie de la propriété. Tže 1866; Théorie de l'impôt. Tre 1861, i inne. (Por. Desjardins, Proudhon' sa vie. ses oeuvres, sa doctrine. 1896; S. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XII, s. 342; Blanc, Dict. de la Pensée, t. I,

k. 1477; dobre streszczenie żywota P-a w "Contemporains" 1912, 30 juin.).

X. J. N.

Providentissimus Deus, sławna encyklika Leona XIII o studyach biblijnych,

wydana 18 listopada 1893 r.

Wewstępie na samym początku Ojciec św. mówi o porządku nadprzyrodzonym, o Objawieniu i jego źródłach, o samej Biblii, następnie zaznacza, że celem encykliki niniejszej jest podniesienie studyów biblijnych, jako też obrona Pisma św. przed napaściami bezbożnych i rozpowszechnianiem nieroztropnem, nieuzasadnionych nowostek.

Sama treść da się podzielić na dwie części: 1-o o doskonałości studyów bi-

blijnych: 2-o o metodzie.

Doskonalość studyów biblijnych. W tej części pierwszej można znowu zauważyć dwa działy: a) dowody doskonałości Biblii, b) zachowa-

nie się wobec tego Kła.

Za dowody doskonałości Bibli i služa: 1-0 sam charakter Pisma św.; 2-o przykład Chrystusa Pana i apostolów: 3-o posiłkowanie się Biblią w nauczaniu chijańskiem, bo przez Pismo św. poznajemy prawdy dotyczące Boga, Jezusa Chrystusa, Kla; tam też znajdujemy reguły, przykłady i pobudki prawdziwej świętości, Biblia jest najdzielniejszem źródłem wymowy świętej; 4-o wreszcie czwarty dowód to sprawiedliwa ocena Biblii przez Ojców Kła. Kończąc ten podział Ojciec św. podkreśla z jakiem usposobieniem należy przystepować do studyów biblijnych: z wiarą i pokorną modlitwą.

To też nie dziw, iż Kłśw. naj-troskliwszą opieką otaczał Bible. Świadcza o tem doskonale: prawodawstwo kanoniczne w tej mierze, trudy Ojców, scholastyków, a w czasach nowszych zakładanie katedr języków wschodnich, wydawnictwa krytyczne Biblii i inne prace egzegetyczne, podejmowane

za wpływem Stolicy św.

Metoda studyów biblijnych. W części drugiej omawianej encykliki widzimy trzy działy: a) o wrogach, których należy zwalczać, b) o wykładzie nauk biblijnych w seminaryach i akademiach, c) o obronie ksiąg Pisma świętego.

Wrogami w dzisiejszych czasach, których należy zwalczać są racyonaliści, prawdziwi spadkobiercy i synowie protestantyzmu. Otóż racyonaliści od-mawiają Pismu św. Boskiego charakteru, prawdomówności i autentyczności, stając rzekomo w obronie niezależnej wiedzy (scientiae liberae). Falszywym tedy doktrynom (falsi nominis scientiae) należy przeciwstawić prawdziwą naukę, którą Kl św. przez Apostolów otrzymał od samego Zbawiciela.

Zeby wytworzyć zastęp obrońców Ksiąg śś., konieczną jest rzeczą, aby w seminaryach duchownych i akademiach nauki biblijne odpowiednio były traktowane. Bpi winni obierać i zawczasu przygotowywać zdolnych alumnów na przyszłych profesorów. W zakładach naukowych duchownych ma być wykładany wstęp do Pisma sw. czyli introdukcya biblijna (introductio biblica). Pewne wybrane ustępy Biblii należy przy egzegezie tlumaczyć w ten sposób, aby zachęcać uczniów do podobnegoż studyowania innych. Za tekst podstawowy ma służyć Wulgata (quam Concilium Tirdentinum in publicis lectionibus, disputationibus, praedicationibus et expositionibus pro authentica habendam decrevit-Sess. IV, decr. de edit. et usu sacr. libror); pożytecznem będzie zestawiać ją i porównywać z innemi starożytnemi wersyami i oryginalnymi tekstami. Rozumie się, przy egzegezie należy się trzymać ogólnych zasad wykładni, czyli hermeneutyki biblijnej, a wiec ważyć sens słów poszczególnych, brać pod uwagę kontekst, miejsca równoległe i t. d. Ale to nie wystarcza: należy mieć na względzie nieomylne nauczycielstwo Kła, co nietylko że nie stanie na przeszkodzie naukowemu studyowaniu Biblii, ale bezwatpienia je podniesie. Ilekroć autentyczne rozumienie jakiego miejsca Biblii jest rozwiązane przez inne miejsce tamże, lub też przez określenia Kła (sive solemni judicio, sive ordinario et universali magisterio) winno być uważane za prawdziwe i za jedynîe odpowiadające zasadom zdrowej hermeneutyki. Innym miejscom Ksiąg śś. nie wolno przypisywać sensu niezgodnego z nauką katolicką. profesor Pisma św., aby odpowiadal chwalebnie swemu obowiązkowi, powinien posiadać doskonałą znajomeść całkowitej teologii, być biegłym w komentarzach biblijnych Ojców, Doktorów i najlepszych egzegetów. Przypomina tu Ojciec św. o powadze Ojców Kła, o ile są jednozgodni w tłumaczeniu jakiegoś tekstu dogmatycznego lub moralnego; podkreśla nawet powagę pojedynczych Ojców, jako prywatnych doktorów, od nauki których lekkomyślnie odstępować nie należy; poucza o wartości mistycznego sensu Pisma św. Rozkazuje mieć odpowiednie uznanie dla katolickich egzegetów, a z dzieł akatolickich pozwala korzystać z wielką roztropnością i ostrożnością.

Pragnie Ojciec św., aby nauki biblijne były duszą teologii, bo tak się właśnie zapatrywali na Biblię Ojcowie Kła i najznakomitsi teologowie.

Przygotowaniem do gł. bszych studyów biblijnych ma być przestudyowanie gruntowne filizofii i teologii w duchu św. Tomasza.

W dalszym ciągu encykliki jest mowa o obronie Biblii. Należy mianowicie najsilniejszymi dowodami wykazać zupełną Ksiag śś. powagę, nie można w calej pełni inaczej dokonać jak przez żywe, Klowi właściwe nauczycielstwo (vivo et proprio magisterio Ecclesiae; quae per se ipsa, ob suam nempe admirabilem propagationem eximiam sauctitatem et inexhaustam in omnibus bonis fecunditatem, ob catholicam unitatem, invictamque stabilitatem, magnum quoddam et perpetuum est motivum credibilitatis et divinae suae legationis testimonium irrefragabile. Conc. Vat. sess. III, c. III, de fide). Ponieważ jednak nieomylne nauczycielstwo Kła opiera się także na powadze Pisma sw. trzeba przeto przynajmniej wykazać jego autorytet ludzki i bronić jako dokumentu historycznego. Obowiązek ten ciąży przedewszystkiem na kaplanach, którzy winni być odpowiednio potrzebie wyćwiczeni w apologii biblijnej. Do tej zas potrzebna jest znajomość starożytnych jezyków wschodnich i takzwanej sztuki krytycznej. Zaajomość języków oryginalnych Biblii konieczna jest dla profesorów Pisma św., dla teologów pożyteczna; godne pochwały, jeśli alumni ubiegający się o stopnie nauko-

we w akademiach, tych też języków studyom się poświęcają.

W positkowaniu się krytyką należy doceniać dowody zewnętrzne czyli historyczne i pamiętać, żewewnętrzne dowody po większej części nie mają tak doniosłego znaczenia, aby mogły decydować sprawę, lecz są tylko jej potwierdzeniem.

Wobec najniesłuszniejszych zarzutów czerpanych przeciw prawdomówności Biblii z dziedziny nauk przyrodniczych - znajomość tych nauk bedzie dzielną pomocą dla apologetów i profesorów Pisma św. Zadnej prawdziwej sprzeczności pomiędzy teologiem a przyrodnikiem być nie może, byle tylko każdy w swych granicach pozostawał. Słuszność tego twierdzenia wypływa stąd, że przecież autorowie święci, natchnieni przez Ducha św., nie mieli zamiaru wcale czynić jakichś wykładów z zakresu przyrody, lecz jedynie brali z niej porównania i mówili językiem popularnym zastosowanym do ówczesnych pogladów na świat i przyrodę. Według tychże zasad należy rozwiązywać zarzuty czerpane z innych nauk pokrewnych, a zwłaszcza z historyi.

Godzi się przypuszczać, o ile są na to dostateczne dowody, że przepisywacze kodeksów dopuścili się niektórych pomyłek, może też być i autentyczne jakie zdanie ciemne: ale i dla tych powodów nie wolno ograniczać natchnienia jedynie do przedmiotu wiary i moralności, albo przypuścić, że autor Święty zbłądził. Takie przypuszczenie sprzeciwia się ustawicznej wierze i określeniom Kościoła.

Niezmiernie byłoby pożądanem, aby mężowie świeccy głośni z głębokiej nauki chcieli brać czynny udział w rozwiązywaniu trudnosci, jakie Biblia w zakresie ich specyalności nastręcza. Takie postępowanie, nie ulega watpliwości, bardzoby się przyczyniało do używiania wiary wśród ogólu. Niech jednak ci mężowie zawsze pamiętają, że nigdy między nauką, historyą a Biblią nie może być prawdziwej sprzeczuości. Jeżeli zaś trwa trudność w rozwiązywaniu jakiej kwestyi, należy swój sąd zawiesić i czekać na światło. Idąc za temi radami, niewątpliwie uczeni oddadzą wielkie usługi Kłowi.

W zakończeniu Leon XIII upo-

cyklice z należną czcią były przez nich strzeżone (qua par est religione custodiantur et observentur), aby vsilnie starali się o rozkwit studyów biblijnych w seminaryach duchownych, akademiach i między duchowieństwem. Wreszcie udziela Ojciec św. apostolskiego błogosławieństwa wszystkim bpom, calemu

klerowi i wiernym.

Takie jest krótkie streszczenie encykli-"Providentissimus Deus". Obszerniejsze z wyczerpującym rozbiorem, napisane przez ks. A. Zarembę w dziele: Leon XIII, żywot i prace, Warszawa 1902 ("Biblioteka Dziel Chrz.), str. 223 —342. Całkowity polski przekład, również ks. Zaremby, znajduje się w "Przeglądzie Katolickim" r. 1894, str. 193 nst., 209, 225, 241, pod naglówkiem: Encyklika św. Ojca naszego Leona XIII o studyach biblijnych.

Omawiana encyklika jest dokumentem pskim ogromnej wagi, porusza bowiem i doskonale oświetla najistotniej sze zagadnienia, dotyczące Ksiąg śś. A mianowicie o naturze natchnienia, jego obronie i rozciągłości, o egzegezie i apologii biblijnej. Stąd też autorowie nowych wstępów do Pisma św. mają w tej encyklice obfity materyal tak bardzo pożadany wobec szybkiego postępu nauk biblijnych w ostatnich

czasach.

Za najlepszy dowód wielkiej doniosłości encykliki Leona XIII o studyach biblijnych służą późniejsze dokumenty w sprawie biblijnej tegoż pża i Piusa X. Spotykamy w nich ustawiczne powolywanie się na encyklikę "Providentissimus Deus". Jako to List Leona XIII do jenerala Zakonu Braci Mulejszych z dn. 25 list. 1898; List okólny Leona XIII do kleru francuskiego z dn. 8 wrześ. 1899 r.; List apostolski Leona XIII o ustanowieniu rzymskiej Komisyi biblijnej—Vigilantiae z dn. 30 paździer. 1902 r.; List apostolski Fiusa X o sposobie uczenia Pisma św. w seminaryach duchownych - "Quoni m in re biblica" z dn. 27 marca 1906 r.; Motu proprio Piusa X o powadze orzeczeń rzymskiej Komisyi bibl., oraz o cenzurach i karach wymierzonych na tych, którzyby lekceważyli przepisy przeciw błędom modernistów wydane - "Praestantia Scripturae Sacrae" z d. 18 listop. klasztorów lub definitoryi. Na czele P.

mina bpów, aby uwagi podane w En- 1907 r.; Motu proprio Piusa X o formule przysięgi, składanej przez tych, którzy mają otrzymać stopień doktora z Pisma św.—"Illibatae custodiendae Religionis Nostrae" — z dn. 29 czerwca 1910 r.

X. A. L.

Providence bpstwo (dioecesis Providentiensis) sufragania metrop. Bostonu w Stanach Zjednoczonych, erygowane w r. 1872. Obejmuje Stan Rhode - I-land. 1085 mil kwadr. Mieszkańców 525,000, w tej liczbie 254 tysiące katolików, obsługiwanych przez 176 kapł. świeckich, 22 zakonn. w 77 klach, 15 misyach z kłami, 41 kaplicach. Jest 6 zgromadzeń zakonnych męskich i 17 żeńskich; w 39 szkołach katolickich uczy się 18,500

Provincialis bulla ob. Bulla Provincialis.

Prowincya kościelna jest to zbiór kilku bpstw złączonych w całość terytoryalną z arbp m v. metropolita na czele, względem którego bpi poszczególnych dyecezyi są sufraganami a nad którymi posiada on pewien prawem określony nadzór i juryzdykcyę. Podczas prześladowań i późniejszego rozpanoszenia się herezyi połaczenie tego rodzaju było wysoce wskazane i dla tego pojawia ono od najpierwszych czasów Chilaństwa, z biegiem ezasu zaś stopniowej ulega reorganizacyi. Pierwotnie prowincya klna dostosowywana była do państwowej i dla tego siedziba arbpa była zwykle stolica kraju. Z czasem przy organizowaniu wchodziły w rachubę inne względy i dla tego pierwotne ich rozmiary czestym ulegały zmianom (cyrkumskrypcya). miarę rozwoju życia synodalnego nabierały i prowincye doniosłego znaczenia zarówno odnośnie do nauki Kła, jak i moralności. Co do wpływu i jurysdykcyi por. art. Arcybiskup. Prowineye klne tworzyły się już to na sy-nodach, już na mocy konkordatów i układów z poszczególnemi państwami (por. poszczególne arcybiskupstwa).

Prowincya zakonna zwie sie według reguly zakonów żebrzących i św. Kongregacyi pewna określona przestrzeń terytoryum, na którem znajduje się kilka

z. stoi prowincyał (superior provincialis) | nien przynajmniej w pół roku od chwili wybierany przez przełożonych klasztorów prowincyi na pewien czas. Wykonywa on nadzór nad klasztorami pro-wincyi, przewodniczy kapitule powinc. i przedstawia prowincyę na kapitule generalnej. Władzę prowincyała określa regula poszczególnych zakonów.

Prowincyal ob. Prowincya zakonna.

Prowizya kanoniczna (provisio canonica) zw. się w prawie kanon, prawomocne udzielenie urzędu klnego przez właściwego zwierzchnika klnego. P. k-ej zawarte są trzy momenta 1) wybór kandydata na urząd klny (designatio personae), 2) udzielenie samego urzędu (collatio v. institutio canonica), 3) wprowadzenie w posiadanie urzędu

(immissio in possessionem).

I. Rodzaje prowizyi: 1 - o, zwyczajna (ordinaria) jeżeli stosownie do reguly wyższe urzędy udziela pž, nižsze bp., ježeli zaś wbrew regule na zasadzie przywileju lub prawa szczególnego, czyni to trzeci, albo sam tylko pż, P. jest nadzwyczajna (Extraordinaria). 2) Jeżeli udzielający urząd nie jest niczem krepowany co do wyboru kandydata P. zwie się swobodna (libera). Jeżeli na mocy prawa udzielający urząd obowiązany jest przyjąć przedstawionego przez trzeciego kandydata, P. zw. się konieczną (necessaria). Jezeli udzielający urząd posiada prawo wykonania wyłuszczonych na początku 3 momentów prowizyi, ma on pelne prawo P zyi (jus provisionis plenum), jeżeli zaś tylko jeden lub 2 z trzech-mniej pelne (minus plenum).

II. Warunki P. k-ej. 1) Kandydat do urzędu klnego winien być właściwy i godny (idoneus, dignus), powinien więc posiadać: a) wiek odpowiedni, b) należyć do stanu duchownego, a więc przyjąć przynajmniej tonsurę (c. 6, X, 1, 36) i być do tego przyg towanym, aby w ciągu r. mógł przyjąć inne święcenia potrzebne do czynnego sprawowania urzędu (Conc. Trid. Sess. XXII, c. 4. De ref.), w przeciwnym razie traci prawo do urzędu danego ipso facto, jeżeli z nim złączone jest duszpasterstwo; w innym razie po upomnieniu. Bp może jeszcze na rok jeden dyspensować (Const. Trid.

wyboru przyjąć subdyakonat. 1) Kandydat ma posiadać odpowiednie przygotowanie naukowe. Według sob. Trydent. bp winien mieć stopień naukowy, kandydat zaś do urzędu duszpasterskiego złożyć egzamin konkursowy, przed egzaminatorami wybranymi na synodzie dyec.; gdzie skutkiem różnych okolicznosci synody dyec. odbyć się pie moga, pż udziela bpowi prawo wyboru egzaminatorów, którzy zw. się prosynodal-nymi. 2) Urząd klny nie może być udzielony dopóki nie jest należycie uposażony. Jeżeli urząd w przeciągu prawem oznaczonym czasie nie został obsadzony, uważa się jako wakujący. Również jeżeli nominacya nie została we właściwym terminie dokonana, przechodzi na innego zwierzchnika klnego (ob. Devolutionis jus). Wreszcie prowizya powinna nastapic z zupełną swobodą ze strony udzielającego jak i przyjmującego urząd zarówno moralną jak i materyalna (ob. Symonia). Codo formy wykonania P. k-ej por. art. Instalacya i Instytucya kanonicz-

Prowincyonalny synod ob. Synod prowincyonalny.

Prowincyonalne synody w Polsce ob. Synody prowincyonalne wPol-

Proza jest to śpiew liturgiczny, który wszedł w skład modlitw Mszy św. w pewne uroczystości; śpiewa się lub odczytuje tylko po Graduale, stad nazywa się też Sekwencyą (ob.), Początek P. przypisują Notkerowi (ob.) zakonnikowi z Saint-Gall. ok. r. 880, zdaje się jednak, że i przed tem już P y istniały. P. składa się z wierszy nie rytmicznych, ale mających oznaczoną liczbę sylab i zakończonych rymem. (Por. Lebrun, Explic. des cerem. de la messe. t. I. p. II, a. VI, str. 209; Pissot, Manuel du cath.).

Prozelita hebr. gher, gr. προσήλυτος, lac. proselytus i advena - I Par. XXII 2; II Par. II, 17; XXX, 25; Ezech. XIV, 7; Tob. I, 7; Matth. XXIII, 15; Act. Ap. II, 11—tak nazywano tych, którzy pochodzili z pogan, ale wyrzekli się blędów i oddawali cześć Bogu. Od-XXII c. 12, De ref.). Bp nominat wi- różniano dwojakiego rodzaju prozelitów:

Prozelici sprawiedliwości - gere hatsedek lub bene habberith=synowie przymierza-zobowiązywali się do przestrzegania w zupełności przepisów Prawa Mojżeszowego, a zyskiwali za to wszystskie przywileje wybranego ludu; poddawali się obrzezaniu, otrzymywali "chrzest" przez zanurzenie w obecności przynajmniej trzech świadków i przy tem czynili wyznanie wiary, a w końcu składali na ofiare dwie synogarlice lub dwoje gola-

Prozelici Bramy—gere haszszaar—obowiązywali się do oddawania czei Bogu jedynemu, a nadto do przestrzegania przepisów noachickich: strzedz się wszelkiego bałwochwalstwa i bluźnierstwa, unikać mężobójstwa, strzedz się kazirodztwa i cudzolóstwa, rabunku, kradzieży, nie powstawać przeciwko władzy,

nie pożywać krwi,

W Nowym Testamencie jest wzmianka o wielu prozelitach—"czczących Boga" σεβόμενοι zamieszkalych w Azyi Mniejszej i w Grecyi. Ci to prozelici przyczynili się w znacznej mierze do szybkiego rozkrzewienia się wiary chijańskiej wśród pogan. (Por. O. M. Lagrange, Le Messianisme chez les Juifs, Paris 1909, p. 279 — 287; Dr. J. Felten, Neutestamentliche Zeitgesch. Regensburg 1910, t. I s. 514 - 524; Schegg, Bibl. Archaeologie, p. 517; Schürer, Geschichte des judischen Volkes, ed. 3, III, p. 102-135; Ks. Al. Lipiński, Archeologia Biblijna, Warszawa 1911, str. 361; M. Hagen, Lexicon Biblicum, Paris 1911, t. III, p. 694; W. W. Kirchen Lexikon, Freiburg, t. X, s. 470-475).

X. R. J.

Prudencyusz Aureliusz Klemens, ur. 348 r. prawdopodobnie w Saragossie w Hiszpanii, † ok. 413 r. Sprawował urząd adwokata, następnie zajmował wysokie stanowisko w wojsku za Teodozyusza I. Pod koniec życia porzucił światowe godności, oddał się życiu bogomyślnemu. Zasłynał jako pierwszorzedny chrześcijański poeta. Dziela jego: Libri duo contra Symmachum opisuje tu znikomosť božków pogańskich; Apotheosis—traktat poetyczny o Trój

prozelici Sprawiedliwości i prozelici Psychomachia; Cathemerinon—księ-Bramy. ga hymnów codziennych; Peristephanon; Diptuchon, streszczenie Starego i Nowego Testamentu. Utwory P. odznaczają się obrazowym językiem i głęboko czującem, wierzącem i miłującem sercem. Do lepszych wydań należą jezuity Arevalo w Rzymie, 2 tom. 1788 r.; przedr. Migne, Patr. Latin., LIX, LX; piękne też wydanie z komentarzem krytycznym Dressela, Lipsk 1860 r. Por. G. Rauschen, Zarys patr. Warszawa 1904, str. 186; A. Retke, Patrologiae Compendium, Varsoviae 1889, p. 234).

X. R. J.

Prudencyusz bp z Troyes, żył w IX w. Bliższe szczegóły z jego życia nieznane. Wiadomo tylko, że ok. r. 840 – 846 został bpem Troyes, brał udział w sporze Gotszalka o predestynacye,zajął stanowisko pośrednie pomiędzy Gotszaikiem a Hinkmarem. W tej sprawie napisał dwie rozprawy: De praedestinatione adv. J. S. Erig.; Tractatoria epistola adv. 4 cap; conventus Caris. † 861 r. W Troyes czczą Pru-dencyusza jak Świętego. (Por. W. W. v. Prudentius; Gams).

Pruner Jan, dr teologii, ur. w 1825 w Norymberdze, studya odbywał w Rzymie w Collegium Germanicum, następnie został profesorem teologii pasterskiej w Eichstätt, w r. 1869 kanonikiem, proboszczem i dziekanem kapituły w 1891. + w r. 1907. Był to maż prawdziwie apostolski, gorliwy szerzyciel pobożności, niezmordowany w urządzaniu misyj i dawaniu rekolekcyj, kierownik licznych stowarzyszeń kapłańskich. Napisał: Lehre vom Rechte u. Gerechtigkeit. 1857-58, 2 t.; Lehrbuch der kath. Moraltheologie. 1875, 2 t.; 1902 wyd. nowe; Lehrbuch der Pastoraltheolugie. 1900, 2 t.; 1904, wyd. 4 e; Verwaltung des hl. Bussakramentes bei Missionen. Augsburg 1888, nadto liczne pisma ascetyczne. Redagował też czasopismo "Eucharistica". Lehmkuhl wysoko ceni P-a, zaliczając go do sławniejszych teologów nowszych czasów. Jego "Teologia moralna" wyszła też w tłumaczeniu francuskiem z uczonymi dopiskami ks. Beleta w Paryżu 1880 r. ey św. i o Wcieleniu; Harmatigema; 2 t., 8-o. (Por. Bund, Catalogus au-

ctorum. Rothomagi 1900, 8-o, s. 134; 1884; Mowa o stanie Kościola w Keiters, Kathol. Literat. Kalender. 1902, 12-o, s. 241).

X. J. N.

Prusa (dyecezya armeńska) ob. Bur-

Prusalajtys Jan ks. — ur. się w Augustowskiem d. 2 paździer. 1826, ksztalcił się w seminaryum Sejneńskiem, wyświecony na kaplana 25 lipca 1850 r. zajmował różne stanowiska w dyecezyi sejneńskiej, czas jakiś był rektorem kla w Wejwerach, ostatecznie przez długie lata był proboszczem parafii Godlewo i i dziekanem maryampolskim. Ok. 1880 r. z powodu nadwątlonego zdrowia u-wolnił się od wszystkich obowiązków i jako rezydent zamieszkał w Warszawie, tutaj w 1886 r. wydał: Zycie przyszłe w dwoch tomach, tlum. z francus., dzielo X. Meric. W r. 1888 Błędy społeczne obecnych czasów z francus. W r. 1883 Podrecznik do ambony i konfesyonalu, z niemieck. W 1898 Naukowe dowody konieczności ist-nienia Boga z francus. W r. 1899 Jezus Chrystus z francus. Zmarł 22 lipca 1900 r.; pochowany na Powazkach.

Ks. L. L.

Prusinowski Aleksy ks. ur. 23 lipca 1813 w Gostyniu w W. Ks. Pozn., szkoly kończył w Poznaniu, gdzie też wstąpił do seminaryum duchow., zaś 1841 r. udał się na uniwers. we Fryburgu, następnie w Berlinie. Tutaj otrzymał 1844 stopień dra filozofii. Wyświęcony 1845 r. zostal nauczycielem religii i kierownikiem bursy przy gimnazyum w Trzemesznie, a w r. 1847 kaznodzieją kole-giaty św. M. Magdaleny w Poznaniu Tutaj zaslynał jako pierwszorzędny mówca, tak że mu powszechnie przyznawano tytul złotoustego. Wydawal też czasopismo "Wielkopolanin" oraz ludowego "Mazura". Gdy w r. 1853 został proboszczem w Grodzisku począł tam wydawać "Tygodnik Katolicki". Dotkniety nieuleczalną chorobą † 14 lut. 1872 w szpitalu Sióstr Milosierdzia w Poznaniu. Ze spuścizny literackiej wymienić należy: Kazania i mowy żało bne, Poznań 1853, drugie wyd. 1856;

Polsce, miana na kongr. stowarz. katolick. w Niemcz. Poznań 1860; Jan Klemens Hofbauer; Grodzick 1864; O jezyku polskim w W. Ks. Pozn. Tże 1861; pragnął dokonać krytycznego wydania dzieł Skargi, skończyło się jednak na Żywotach Świętych według wyd. Andrzeja Piotrkowczyka z r. 1615. Grodzisk 1866 r. Pisal też sporo artykułów do wydawanych przez siebie czasopism. (Por. Klem. Kantecki, Przed-mowa do Mów i Kazań P-go, Poznań 1884; Tygodnik Katolicki z r. 1872, str. 11; Brzeziński, Mowa żało-bna, na pogrz. ks. dr. A. P.; Motty, Przechadzki po mieście. Poznań 1892, V, s. 59, 81).

Prusy. Kraj rozciągający się niegdyś za Wisłą i Memlem z jednej, morzem Baltyckiem i Drwęcą oraz jeziorami mazurskiemi z drugiej strony, zamieszkały w II i III w. przez szczep gocki, a następnie przez naród pochodzenia letycko - litewskiego zwany Prusakami. Nazwa ta ukazuje się dopiero pod koniec X w.; w tym też czasie rozpeczyna się chrystyanizacya tego kraju. Jako pierwszy apł P. uchodzi sw. Wojciech (ob.) bp pragski, który 997 znalazi tutaj śmierć męczeńską. Ten sam los spotkal św. Brunona z Kwerfurtu (ob.). Wiek XI i XII wypełniają krwawe walki Polaków z Prusakami, którzy starają się ich ujarzmić a zarazem do Chijaństwa nawrócić. Już Bolesław Chrobry wymógł na nich przyrzeczenie ochrzczenia się. To samo Bolesław Śmiały i Krzywousty i ich następcy. Za każdym jednak razem Prusacy mimo poniesionych klęsk zrzucali z siebie jarzmo polskie i coraz zacieklej trzymali się pogaństwa. W ten sposób upłyneły dwa wieki. Dopiero po podbiciu Pomorza i zalożeniu klasztoru w Oliwie (ob.) Godfryd opat klasztoru w Łeknie i Chrystyan opat Oliwy, rozpoczęli dzieło misyjne we właściwem znaczeniu, roztropnością, łagodnością i poświeceniem krusząc zatwardziałe serca. Nie ustawały jednak jeszcze walki wewnetrzne miedzy nawróconymi, a uparcie stojącymi przy pogaństwie. Ci ostatni nie przestawali też napadać na ościenne kraje, zwłaszcza Mazowsze. Krwawe zapasy trwały więc w dalszym ciagu. Nie po-Mowy pogrzebowe i kazania. Poznań mogla zorganizowana przez Innocentego

III 1218 r. wyprawa Krzyżowców, ani meztwo założonych w tym celu 1225 r., Rycerzy Chrystusowych" Braćmi Dobrzyńskimi zwanych. Ci ostatni t. r. zostali przez Prusaków w pień wycieci Wobec tego Konrad książe Mazowiecki 1226 r. wezwał na pomoc Krzyżaków (ob.), którzy za zgodą pża, cesarza, w. mistrza Hermana v. Salza 1230 r. w sile 20 rycerzy i 200 zaciężnych pod wodzą mist za krzyżowego Hermana Balka przybyli do Prus (ob. Krzyżacy w Polsce).

Już pż Honoryusz upoważnił bpa Chrystyana, którego Innocenty III r. 1215 mianował bpem pruskim, do zakładania bpstw na ziemiach pruskich dopiero jednak Innocenty IV w bulli z 1 paźdz. 1243 r. polecił legatowi swemu Wilhelmowi z Modeny założyć 4 bpstwa: Chełmińskie (ob.), Pomezańskie (ob.), Warmińskie (ob.) i Sambijskie (ob.), zaś Alberta mianował arbpem pruskim, który od r. 1254 osiadł na stale w Rydze i któremu wspomniane bpstwa pruskie jako metropolicie podlegać miały. Stosunek bpów do zakonu został w ten sposób uregulowany, że 1/3 część kraju miała podlegać bpom, jako rządcom kraju. Lecz Krzyżacy z czasem zdobyli sobie takie wpływy i przywileje na obsadzanie stolic bpich i kanonikatów, że te przeważnie dostawały się kapłanom członkom zakonu. Wszczynali też Krzyżacy zatargi z bpami i metropolita, co wpływało na upadek karności klnej. Słowem jak pod względem politycznym tak i klnym bezwzględność krzyżacka fatalnie odbija się na losach kraju (ob. Krzyżacy w Polsce). Procz w Oliwie i Pelplinie Krzyżacy nie pozwalali na powstawanie klasztorów a i tym uczuwać sie dawała ich żelazna reka. Skutkiem tego duch religijny upadał, tem więcej że i zakon coraz więcej za świeckimi gonił celami. W ten sposób przygotowywał się grunt, na którym lada chwila herezya mogła zapuścić swoje korzenie.

Już pź Leon X 1519 r. i jego nastepca Adryan VI 1523 r., nalegali na w. mistrza zakonu Alberta Brandenbur skiego, syna Fryderyka Hohenzolern-Anspach, aby zajął się gruntowną reformą zakonu. Ten jednak wprost prze-ciwną poszedł drogą. Zamiast iść w duchu wskazań Stolicy Aplskiej, szukał zręcznej polityki jej władców z domu

natchnienia u Lutra. Jakoż 1525 r. Albert przyjął protestantyzm, ożenił się z kajężniczką duńską Dorotą, zmienił za zgodą króla polskiego Zygmunta I ziemie krzyżackie na księstwo świeckie i d a zabezpieczenia sobie spokoju złożył hold Polsce. Gdy za jego przykładem bpi pomezański Erhard v. Queis, sambijski Jerzy v. Polentz również przyjęli protestantyzm i pojeli żony, losy katolicyzmu w Pusach wschodnich zostały rozstrzygnięte; zapanowala tutaj wszechwladnie nauka Lutra. W Prusach zachodnich natomiast zwierzchnictwo Polski i gorliwość bpów ustrzegły ludność od apostazyi (ob. bpstwo Chełmiń-skie i Warmińskie). Ks. Pruskie po śmierci Alberta I (1568) dostało się maloletniemu i niedoleżnemu synowi jego Albertowi II Fryderykowi, lecz już w następnym r. Joachim elektor brandeburski otrzymał w spółlenno ks. Pruskiego dla siebie i swoich potomków. Gdy tedy 1618 zmarł Albert II Prusy połaczyły się z Brandenburgią Fryderyk Wilhelm, Hohenzollern zw. wielkim elektorem 1657 r. na mocy traktatu w Wehlau uzyskał niezależność P. od Polski, a syn jego Fryderyk III, zyskawszy aprobatę cesarską 1701 r. w Królewcu ogłosił się królem pruskim. Bostwo sambijskie i pomezańskie już po przyjęciu protestantyzmu ostały się czas jakiś pod bpem luterskim, które jednakże niebawem zastąpione konstystorzami w Królewcu, Saalfeldzie, pomimo opozycyi stanów żądających ponownego obsadzenia bpstw. Wr. 1751 zamiast 2 konsytorzy ustanowiono jeden pruski w Królewcu. Prusy zachodnie przy pierwszym rodziałe Polski 1772 r. dostały się Ho-henzollernom i stanowiły prowincy, oddzielną "Prusy zachodnie" obok "wscho-. (Por. Arnold, Kirchengesch. v. P., Königsberg 1769; Voigt, Gesch. P.s. v. d. ältesten Zeit bis z. Untergange d. Deutschen Ordens. Königs. 1827-39, 9 t.; Tże, Codex diplom. prussic. Tamże 1836-61, 6 t.; Tenże, Handb. d. Gesch. P. s. bis zur Reformation. Tze 3 t., 1850; Pierson, Preuss. Gesch. Berlin 1881; Rindfleisch, Herzog Albert v. Brandenb. d. letzte Hochmeister u. d. Reform in P. Danzig 1880).

Dzisiejsze Prusy są dzielem 400-letniej

Prusy.

Hohenzollernów, ale także wielce sprzyjających ich przedsięwzięciom okoliczności i warunków. Jądrem obecnych P, jest marchia Brandenburska przez kr. Zygmunta 1415 nadana Fryderykowi I Hohenzollern, burgrabiemu Norymbergii. Elektor Joachim II (1535—71), przez matkę swoją Elżbietę duńską po lutersku wychowany, pomimo złożonej ojcu Joachimowi na łożu śmierci przysiegi, odpadł od Kła katolic. i przy pomocy kaznodziei nadworn. Agrykoli wprowadził protestantyzm do całego kraju. Odstepstwo te nie tyle bylo owocem przekonania ile polityki i interesu. Zapewniało ono elektorowi poparcie ościennych książąt protestanckich, wzbogacało skarb przez zagarnięcie dóbr klnych, a wreszcie czypiąc księcia głowa Kła, w imię zasady protestanckiej "cujus regio ejus et religio", jednoczyło w jego ręku absolutną władzę świecką i klną. To też z nieubłagana zacietościa zabrano się do dzieła. Konfiskowano majątki klne i klasztorne, sekularyzowano bpstwo Brandenburg (ob.), Havelberg (ob.) i Lubuskie (ob.), odsuwano katolików od wszelkich urzedów, wreszcie na mocy prawa reformacyjnego uznano katolików za nie istniejących w państwie. Nie zmienily się też stosuuki, gdy elektor Jan Zygmunt 1613 r. dla pozyskania pomocy Holandyi i Unii przyjął kalwinizm. Nie wahał się on ogłosić papistów jako wspólnych wrogów. Wielki elektor w edykcie 1664 r. pośpieszył oznajmić, že katolikom nie wolno "nikogo innego prócz niego uważać za swego kinego zwierzchnika, "ordinarium ecclesiasticum", a w testamencie z r. 1667 chełpił się z walki pko "grubym okropnościom papieskim i bałwochwalstwu". Wprawdzie przy zdobywaniu prowincyi katolickiej zwłaszcza przy zagarnięciu dziedzictwa Jülich-Klewe, kilku bpstw na Szlasku, wreszcie Prus zachodnich. zobowiązywano się dozwolić katolikom swobodnie spełniać obowiązki religijne, wszakże elektorowie resp. królowie pruscy przyrzeczenie to uważali za martwa litere. Tenže wielki elektor chciał dla Magdeburga mianować samowolnie wikaryusza generalnego; Fryderyk II zaś (1740-86) osadził własnowolnie na stolicy wrocławskiej hr. Gottharda Schaftgotscha, a gdy ten poddał się pżowi, prześladował go jako zdrajcę. Tenże (ob.) i Marcina Dunina (ob.). Wreszcie

król przywłaszczył sobie prawo obsadzania beneficyum i tamował stosunki katolików z Rzymem. Nosił się nawet z zamiarem ustanowienia w Berlinie wikarvatu dla spraw katolickich, na wzór petersburskiego synodu. Majatki klne, katedralne i klasztorne obłożone zostały podatkiem do 50% dochodu, a nadto ciażył nad niemi ustawicznie miecz konfiskaty. Jednocześnie wszelkimi sposobami popierano protestantów; m. i. wszelkie urzędy po nad 300 tal. rocznej pensyi zostały dla nich zachowane. Posunieto sie nawet do tego, że jeżeli w innych państwach katolickich protestanci doznawali pewnych trudności, mszczono sie prześladowaniem i ograniczaniem katolików w Prusach. Odwoływanie się do trybunalu Rzeszy, prawie zawsze pozostawało bez skutku. Według pisma cesarskiego z r. 1720 wpłyneło z samych Prus więcej skarg, niż ze wszystkich innych państw Rzeszy razem. Pewne wyjatki uczyniono dla żołnierzy katolików. Fryderyk Wilhelm I (1713-40) reskryptem z 1720 r. ustanowił w głównych garnizonach wojskowych duszpasterzy, ci jednak nie mieli praw proboszczowskich, tak że chrzty i malżeństwa i t. p. dokonywali pastorzy. O szkołach katolickich, nawróceniach nie mogło być mowy.

Z w. XIX rozpoczęła się poniekąd nowa era. Wprawdzie 1803 i 1810 r. na mocy deputacyjnego postanowienia Rzeszy nastąpiła sekularyzacya bpstw. kapituł, klasztorów, wójtustw i komend, lecz w zamian za to rzad przyrzekł odszkodowanie, które w pewnej choć zgoła nierównoważnej mierze wypelniono. W r. 1821 na mocy bulli "De salute animarum", nastapilo uregulowanie stosunków klnych; ustanowiono 8 bpstw: Kolonia, Trewir, Paderborn, Monaster, Wrocław. Warmia, Gniezn,-poznań. i Chełmińskie, Za Fryderyka Wilhelma III (1797 1840) Kl katolicki był jeszcze wielce skrępowany, przyczem era t. zw. oświaty dodawała otuchy nieprzychylnym postanowieniom rządu. Na niektórych stolicach niemieckich znaleźli się też bpi nie odpowiadający poslannictwu, co niepomiernie wpływało na ostudzenie ducha religijnego. Epoka odrodzenia datuje się od uwięzienia biskupów Augusta v. Droste Vischering

konstytucya z 1850 r. w artykułach 15, | Pr. Dissert. Würzburg 1906; H. We-16 i 18 dawała Kłowi swobody. Artykuł 15 przyznawał Kłowi jak i każdemu wyznaniu zupe ną autonomię; art 16 dozwalał duchownym świeckim i zakonnym znosić się bezpośrednio ze swymi zwietzchnikami, wreszcie art. 18 znosił ogólne prawo nominacyi lub zatwierdzenia beneficyatów przez rząd, wyjąwszy wyraźnego patronatu rządowego. W tych warunkach życie katolickie Prusach zatętniało pelnem życiem. A jednak niebawem burżuazyjny liberalizm pruski zaczął podnosić głowe, a w trop za nim kroczyła coraz więcej ujawniająca się reakcya pko Kłowi. Wojna duńska 1864 r., austryacka 1866 i francuska 18.0 tamowały poniekąd rozpętanie antykatolickich pradów. Wnet wszakże upojony zwycięstwami i rowodzeniem kanclerz niemiecki hr. (później książe) Bismarck zapragnął ujarzmić Kł katoli-Pod pretekstem więc ogłoszenia nieomylności pskiej na soborze watykańskim rozpoczął się o ławiony kulturkampf (ob.), w którym minister kultu Falk tak haniebną odegrał rolę. Po klęsce jaka odniósł rząd pruski, dzięki zwłaszcza katolickiemu centrum w parlamencie niemieckim i sejmie pruskim, od r. 1887 stosunki klne w Prusach przybrały pomyślny obrót, tak że odtad Kl katolicki w P. używa wiekszych swobód, niż w innych niekatolickich, a także niektórych katolickich państwach jak we Francyi, Włoszech a obecnie i Portugalii.

Według statystyki z 1905 r. P. w 14 prowincyach swoich licza 13,352,444 katolików, obsługiwanych w 16 dyecezyach: Wrocław (z delegacyą), Warmia, Fryburg (w części pruskiej), Fulda, Gniezno, Poznań Hildesheim, Kolonia, Chelmno, Lemburg, Monaster, Olomuniec (w. części pru-kiej), Osnabrück z aplską prefektura dla Szlezwig - Holsztynu, Paderborn, Praga (w części pruskiej), Trewir. W dyecezyach tych pracuje 9,631 kaplanów świeckich i 734 zakonnych. r. 1907 licz no w P-ch 2,113 siedzib zakonnych (145 meskich i 1,468 żeńsk. z 3,935 zakonnikami i 26,893 zakonnica mi. (Por. Lehmann u. H. Granier, Preussen u. d. Kath. Kirche, 9 t, Leipz g 1878-1902; Dittrich, Gesch. d. Katholizismus in Alt. Pr. zeit 1525, 2 cz. 1901 - 19 3; Metzner, Beitr. zur

sterburg, Pr. u. Rom an d. Wende d. XVIII Jahr. Götting. 1908: G. J. Ebers, D. Recht d. Bischofswahlen in Alt. preus. 1907; Buchverger, K. H. L. t. II, k. 1582 i nst.; W. W., t. X, k. 369 i nst.).

(Ch.).

Pruszcz Piotr Jacek, historyk i biograf polski, ur. w r. 1605 w Tucholi, studya odbywał w akad. krakowskiej, której pisał się alumnem. † 1668 r. Napisal Klejnoty stołecznego miasta Krakowa, abo Kościoły i t. d. Kraków 1650, 4-o, wyd, 2-ie, pierwsze jest rzadkością bibliograficzną, najnowsze wyd. w 1861 r. w "Bibl. Polsk.". Turowskiego; Forteca duchowna Królestwa Polskiego, z żywotów ŚŚ... Patronów Polskich. Tże 1662, 4-o; drugie wyd. tego dzi ła wyszło p. t. Forteca Monarchów i całego Królestwa Polskiego i t. d. Tže 1737, 4-0; Morze laski Božej... przy obrazach Chr. P. i Matki Jego Przenajświętszej. Tże 1662, 4-o; 1740 wyd. 2-ie. (Por. Chodynicki, Dykcyonarz uczonych polskich. Lwów 1833, t. II, s. 359—60; S. Orgelbrand, Encykl. Powsz. t. XII, s. 362).

Pruszkowski Józef ks., ur. w 1837, kształcił się w Białej Radziwiłłowskiej, wstapił do seminaryum w Janowie w r. 1854, wysłany do akad. duchow. warszawsk. w r. 1857, ukończył ją w 1861 ze stopniem kandydata teologii, wyśw. na kapiana w 1860, był profesorem seminaryum dyec. podlaskiej, w r. 1868 proboszczem i dziekanem janowskim, następnie był czas jakiś w Warszawie potem proboszczem w Bobrownikach, od r. 1891 w Wawolnicy, od r. 1901 w Garbowie, W 1905 został kanonikiem katedry lubelskiej. P. napisał kilka dzieł treści historycznej. (Por. Pleszczyński, *Dzieje Akademii duchownej* w Warszawie, 1907, s. 238).

Pryguuy sekta rosyjska powstała z Mołokan (ob.); nazwę przyjęła od podskakiwania podczas sekciarskich nabożeństw, stąd też nazywają się S k a k u n y , (ob) lub Sopuny, ponieważ według zalecenia swego założyciela Lukjana Pietrowa sapia wzajemnie na siebie, aby się z grzechów oczyścić. Wreszcie nazy-Gesch. d. Einführung des Christ. in waja ich też Wiediencami lub Sion cami. (Por. Debiński, Raskoł i sekty Praw. Cer. Ros. Warszawa 1910, s. 91—93).

Prym św. ob. Felicyan i Prym śś.

Prymas ob. Legat papieski.

Prymas Rzeczypospolitej Polskiej ob. Gnieźnieńskie arcybiskupstwo i Legaci i nuncyusze w Polsce.

Prymat Piotra św. ob. Stolica Apostolska.

Prymicye czyli pierwsza Msza św. nowowyświeconego kapłana ma swoje specyalne prawa i przywileje u różnych narodów różne, jak to wskazują rytuały poszczególnych krajów. U nas np. (ob. Rutuał. wydanie Krakowskie z roku 1892, na str. 873) według zwyczaju neoprezbyter może, przybyrany w szaty liturgiczne, procesyonalnie podążyć do kościoła z domu rodzicielskiego lub z plebanii, w towarzystwie Manuduktora w komży, stule i kapie, pełniacego obowiazki archidyakona oraz pelnej asysty (do tej procesyi nie można używać baldachimu). Po odprawionej modlitwie rozpoczyna się Mszaśw., poprzedzona hymnem: Veni Creator z wersetem i oracyą. Jeżeli we Mazy św. sa jakie kolekty, natenczas neoprezbyter może dodać orscyę "pro se ipso sacerdote" łącząc w jedną z pierwszą oracyą, lecz msza św. musi być według formu-larza zwykłego, chyba że rubryki pozwalaja na Missam Votivam. Mszy św. następuje błogosławieństwo, którego można udzielać już osobno każdej osobie, już razem wszystkim, np. przy wielkim natłoku ludzi. Neoprezbyter z rodzina do 3-go pokolenia w dniu prymicyi dostępuje odpustu zupelnego, a inni obecni na M-zy św. 7 lat i 7 kwadragen, przy wypełnieniu warunków, niezbędnych do uzyskania odpustu.

X. M. S.

Pryscylian, Pryscylianie. P. heretyk hiszpański z 2-ej połowy IV w. z wyroku antycesarza Maksyma za herezyę, magię i zdrożne praktyki obyczajowe 384 r. stracony w Trewirze. Swój rozgłos w literaturze historyi klnej za-

wdzięcza P. głównie temu, że go błędnie uważano za twórcę herezyi, tym czasem szczepił on na gruncie hiszpańskim błędy gnostycko-manichejskie iz nich wyprowadzał praktyczne konsekwencye. Błędy te do Hiszpanii przyniósł niejaki Marck z Memfis w Egipcie, który dla nich pozyskał niewia-tę Agape, oraz bogatego i z powodu umartwionego żywota wysoce cenionego P-a., którzy pociągnęli za sobą dwóch bpów Instancyusza i Sylwiana, oraz retora Elpidiusza.

Nauka P-6w w streszczeniu była następująca: istnieje pośród światła i państwo ciemności z szatanem na czele; aniolowie i dusze pochodzą z istoty boskiej przeznaczone do zwalczania mocy ciemności, przez które wszakże sciągnięte na dól, zostały zamknięte w ciałach. Celem uwolnienia dusz przybył odkupiciel z pozornem, podobnem do zwykłego ciałem; cierpienia i śmierć jego były pozorne i symboliczne, przez nie jednak wyjednał prawo wewnętrznego odrodzenia człowieka. Odrodzenie to dokonywa się przez wymarcie rodzaju ludzkiego, dla tego plodzenie dzieci jest zbrodnią, natomiast grzechy cielesne są dopuszczone. Sakramenta jako puste znaki, odrzucali P-e również jak i większość dogmatów. Nawet co do Trójcy Przen. mieli pojęcia blędne, nie uznając tosunku Osób do siebie. Uważali Księgi apokryficzne za objawione, Pismo ś. tlumaczyli alegorycznie. Dopuszczali się też kłamstwa a nawet krzywoprzysiestwa, dla obrony swoich przekonań, a zwłaszcza nauki ezoterycznej t. j. tajemnej, przystępnej dla oświeconych członków sekty. Wreszcie odrzucali zmartwychwstanie ciał. Dodać do tego należy naukę o eonach i inne gnostyckie bledy, którymi przedzierzgali swoje wierzenia.

Ponieważ pieniedzmi i sztukami magicznemi P. zjednywał sobie sporo zwolenników bp katol. Higinus z Korduby, Idacyusz z Emeryty (Merydy) i Itacyusz z Ossonoby (Sassubo) wystąpili przeciwko nim, a synod w Saragossie 380 potepił ich. Zbytnia surowość Itacyusza w wykonaniu wyroku synodu, osiągnęła skutek wprost przeciwny, a nawet spowodowała przyłączenie się do sekciarzy bpa Higinusa, czem ci uzuchwaleni wybrali P-a na bpa Avili. Gdy ces. Gracyan wydał edykt potepiający P-w. u-

dali się oni do Rzymu do pża Gracya- lono Kla, sekta zaczęla się skłaniać ku na, celem usprawiedliwienia się, nie tam jednak nie uzyskawszy, jak również i u św. Ambrożego w Rzymie, przekupili wpływowego Macedoniusza, który wyjednal odwołanie edyktu i zwrot zabranych P-om kłów. Rzeczy przyjęły jednak inny obrót, gdy władze w państwie Rzymskiem przywłaszczył sobie Maksym. Ten zwołał 384 r. synod do Bordeaux, gdzie Instancyusz został złożony z urzedu, P. zaś i jego zwoiennicy wezwani na synod do Trewiru. Widząc rosnąca zaciekłość obu stron św. Marcin z Tours (ob.) blagał Maksyma o oszczędzanie życia heretyków. Zaledwie jednak s. Marcin odjechał, gdy cesarz śledztwo powierzył surowemu prefektowi Ewodyuszowi, który przekonał oskarżonych o zdrożne czarnoksiestwo i różne potworne występki i spowodował wyrok śmierci wydany przez cesarza i wy-konany niezwłocznie. Św. Marcin, Ambroży oraz pż Syrycvusz ganili surowość cesarza, a niektórzy bpi hiszpańscy, m. i. bp galijski Teognist unikali wspólności z głównym intrygantem bpem Itacyuszem. Cesarz tłumaczył się iż wydał wyrok nie na heretyków ale na przestępców, którym różne zbrodnie zostały dowiedzione. Synod w Trewirze pochwalił postąpienie cesarza, niemniej między bpami istniała różni a zdań co do tego, czy i kiedy władza świecka może się uciekać do kary śmierci względem heretyków. Sw. Marcin był sta nowczo przeciwnego zdania, a bpi Itacyusz i Îdacyusz ustapili ze stolic biskupich.

W Hiszpanii, a zwłaszcza w Galicyi skąd pochodził P., wyrok na P ch wprost przeciwny wywołał skutek. Zaczeto ich tam czcić jako męczenników i sekta rozwijala się bujnie. Uchwalone na synodzie w Toledo r. 4 0 18 kanonów pko P-om niepoprawiły położenia; nawet nie-którzy bri zarażeni zostali ich błędami. Rozwojowi sekty sprzyjało wtargnięcie do Hiszpanii aryańskich Swewów i Wandalów, którym wszystko wrogie Kłowi katolickiemu było na rękę. Ok. r. 415 kapłan Orozyusz prosił św. Augustyna w swojem "Commonitorium" o pomoc w walce pko P-om; w tymże celu synody w Astordze i Toledo oraz bpi z Galicyi zwracali się do pża Leona. Kiedy

upadkowi; wreszcie uchwały synodu w Bradze 563 r. zadały P-om cios śmiertelny i odtad zanikaja oni z widowni

Pisma P-a wydał Schepss p. t. Prisciliani quae supersunt, maximam partem nuper detexit adjectisque commentariis criticis et indicibus primus edidit G. Schepss. Accedit Orosii Commonitorium de errore Priscilianistarum et Originistarum. Vindobonae 1884; (Corpus script. e. cl. lat XVIII). (Por. Gams, Kirchengesch. v. Spanien. II, Regensb. 1864, t. II, str. 359 i nst.; Hefele, Conc. Gesch I, 2 Aufl. 744; II, 956; III 793; Schepss, Priscil an e. neuauffundener latein. Schrifsteller der IV Jahr Würzb. 1886; P. Dierich, D. Quellen z. Gesch. d. Priscilianismus w "Breslauer Disert." 1867; Künstelle, Antiprisciliana, 1905; E. Ch. Babnt, P. et Priscilianisme, Paris 1909).

(Ch).

Przanowski Maciej T. J. rusin, ur. w r. 1682, poświęcił się Bogu w zakonie 1703 r., uczył humaniorów i przez lat 6 filozofii, 8 — teologii, był prefektem studyów w Krakowie, rektorem w Kaliszu, Gdańsku i Poznaniu. † w r. 1764 w Krakowie. Napisał Dekret Boski w Assessorskich Sądach J. Kr. Mości Augusta II i t. d. Kalisz 1724, tol. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1259 i nstp.).

z Przasnysza (Prasneus) Pawel ob. Symplicyan Pawel.

Przaśnicki Wawrzyniec z Przasnysza zw. Niezgoda. słynny z wymowy ale podejrzanej prawowierności kaznodzieja króla Zygmunta Augusta. Wy iał książke w r. 1559 p. t. De vera et falsa poenitentia Dedykował ją Mikolajowi Czarpemu Radziwillowi. (Por. K. Mecherzyński, Historya Wymowy w Polsce, t. II, str. 42 i nst.).

Przaśników święto ob. Swięta żydowskie.

Przeborowski Adam T. J. ur. w Wielkopolece, przyjęty do Towarzystwa w r. 1647, uczył humaniorów, retoryki, filojednak król Ariamir 560 r. przeszedł na zofii, był spowiednikiem i kaznodzieją w jego wyprawach. † w Kaliszu w r. 1683. Nekrolog generalny Jezuitów mówi, że umarł "in castris Caesareis, 2 oct. 1683". Napisał Augusta Nowa Augustina świętego Matka... żywy obraz Monika S. i t. d. Warszawa 1680, 4-o: Klosy chrześcijańskiey pobożności pełne przy żniwie śmierci J. W. IMCP. Doroty Pnińskiey, Wojewodziny chelmskiey i t. d. Tże, fol. (Por. Sommervogel, Bibliothèque, t. VI, k. 1260)

Przecław z Pogorzelca herbu Grzymała bp wrocławski od r. 1341, w r. 1355 były kancierzem Karola IV; † w r. 1376.

Przecławski lub Przecławczyk zw. po lac. Preclaides ks. poeta łaciński za Zygmunta III, profesor filo-zofii i teologii w akademii krakowskiej, znawca języków obcych, proboszcz u św. Floryana, obrońca akademii w sporze między nią a Jezuitami o założenie szkół w Krakowie. † w r. 1635 w 60 r. życia. Napisal Quaestio de Angelis. Cracoviae 1621; Vindiciae scriptorum Tamże 1623; Arae in Academicos perennes. Tže 1627. (Por. S. Orgelbr., Enc. Powsz, t. XII, s. 368; Chodynicki, Dykcyonarz uczonych polaków, t. II, s. 361).

Przeczytański Patrycy, pijar polski ur. w r. 1750 wwojewódz. bracławskiem, kształcił się u Pijarów w Międzyrzeczu, a w r. 1775 wstąpił do ich zgromadzenia i w Łukowie ukończył kurs nauk filozoficznych, następnie nauczał w szko łach niższych w Łukowie i Międzyrzeczu, a od r. 1780 w Warszawie matematyki. Gdy Komisya Edukacyjna wydawała podręczniki szkolne do nauki algebry i geometryi P., który był znawca tych nauk, był doradca w tej sprawie. Wysokie zdolności pedagogiczne P-o sklonily przelożonych, że go przeznaczono na profesora nauk filozoficznych dla młodzleży zakonnej, sposobiącej się do stanu nauczycielskiego. Obowiązki te spełniał przez lat 20 z prawdziwym swoich słuchaczów pożytkiem, za co Stanisław August obdarzył go medalem "Merentibus" w r. 1791. Niezależnie od tych obowiązków pełnił jeszcze inne: przez lat 10 był prefektem szkół w Łomży. Wezwany w r. 1798

Jana III Sobieskiego i towarzyszył mu do Warszawy objął trudne obowiązki rektora i nauczyciela zarazem nowozało. żonego seminaryum był przytem konsultorem prowincyi, nie zaniedbując, o ile się okazya nadarzyła, ambony. Dwukrotnie przeznaczony na rektora domu w Piotrkowie. W r. 1810 obrany prowincyalem zakonu w trudnych dla zgromadzenia czasach obowiązki te gorliwie i sumiennie do r. 1816 r. spełniał. Wreszcie dekretem królewskim mianowany został członkiem honorowym dyrekcyi wychowania publicznego, a Towarzystwo przyjaciół nauk zaprosiło go na swego członka. † w r. 1817 w Warszawie. Napisal: Kazanie z okoliczn. przysięgi na Konstyt. d. 3-go Maja 1791 r. złożonej od szlachty ziemi Łomż. w Warszawie 1792, 8-o; Kazanie do konwiktorów w kolegium Konarskiego. Tže 1799; Kazanie na pogrz. Ludw. Górskiego Bpa Cezaropolit. Tže 1799; Kazanie na urocz. ś. Józefa Kalasant. Tže 1806; Kazanie miane w Piotrkowie z okoliczn. pokoju z Austrya. Tże 1809; Kazania. Warszawa 1814—22, 8-o t. 5; Kazania świąteczne i przygodne z rękop. wyd. Wilno 1824; Logika cz. sztuka rozumowania. Tže 1816, 8-o. (Por. Chodynicki, Dykc. uez. Polaków. t. II, s. 361—4; Belski, Vita et scripta... sch. Piarum, 1812, 12-o, s, 192-4; Pelczar, Zarys dz. kazn. t. II. s. 345 i nst.).

X.J.N.

Przedawnienie (praescriptio) jest to przemiana rzeczywis ego stanu rzeczy na prawomocny, wskutek ubiegłego pewnego, w prawie przewidzianego okresu czasu. Jest to więc albo przez dłuższe bezpieczne posiadanie nabycia prawa własności (praescriptio acquisitiva, u s u c a p t i o), albo przez dłuższe niekorzystanie z przysługującego prawa utrata takowego (praescriptio extinctiva, liberativa.

Dla przedawnienia nabywczego (acquisitiva) potrzeba 5 warunków, które wyrażają się w następującym dwuwierszu:

"Nonusu capies, nisi sint tibi talia quin-"Sit res apta, fides, titulus, possessio tempus".

Potrzeba więc 1) aby rzecz mogła być

posiadaną. Nie ulegają np. przedwanieniu prawa patronatu względem kla nie posiadającego takiego patronatu, kly, cmentarze, drogi publiczne, granice parafii i dyecezyi (De praescr. c. 4, X, 3, 29), rzeczy małoletnich i t. p. 2) Dobra wiara u posiadającego, że istotnie ma prawo do posiadania, stad zasada prawna: "Possessor malae fidei non praescribit". Warunek dobrej wiary wyma gany jest w prawie kanonicznem do calego czasu posiadania; dotyczy to przedawnienia nabywczego, gdyż co do utracającego wystarcza sam przeciąg czasu. 3) Wymagany też jest pewien tytuł posiadania chociaż pozorny, któryby usprawiedliwiał dobrą wiarę. 4) Przez posiadanie, nie rozumie się przywłaszczenia, ale animus dominii t. j. przeświadczenie że się jest posiadaczem, gdyż według zasady prawnej: "Sine possessione praescriptio non procedit". 5) Co do czasu wymaga się, aby okres posiadania nie był przerywany np. skargą, protestem, procesem i t. p., w przeciwnym razie czas liczy się od chwili spokojnego bezsprzecznego posiadania. Czas ten zgodnie z prawem rzymskiem resp. kanonicznem, jeżeli istnieje tytuł prawny określa się dla ruchomości na lat 3, ježeli nie istnieje, dla nieruchomości prywatnych z tytułem na 10 (inter praesentes) lub 20 (inter absentes), publicznych resp. kła i loca pia 40 z wyjątkiem Ecclesiae Romanae (kla Lateraneńskiego i pża) 100 lat. Serwitut pozyskuje sie jeżeli był wykonywany przez lat 10 (inter praesentes) lub 20 (inter absentes).

II. Dla P-a utracajacego (praescriptio extinctiva) wymagane jest: 1) aby upłynał określony czas, w którym przysługiwało uprawnionemu do nia praw postawienia go; 2) aby dłużnik był w dobrej wierze t. j. aby nie wiedział, ze ciąży na nim zobowiązanie, co nie może dotyczyć prawnego dłużnika, lecz drugiego np. spadkobierce lub obciażonego długiem podczas małoletnosci. Według prawa kanonicznego zobowiązania mszalne i inne płynące z fundacyj pobożnych nie ulegają przedawnieniu. Przeciwnie dla P-a utracającego wymagany jest termin 30 letni.

Czas wymagany dla wszelkiego rodzaju przedawnień określają prawa cykodeksu Napoleona obowiązującego dotad w Królestwie czas ten określają art. 2252 - 2277, w Cesarstwie rosyjskiem (Zbiór. Praw. ces. ros. tom. X, cz. I). (Ch.).

Przeistoczenie ob. Transsubstancyacya.

Przekleństwo jest to życzenie złego jakiemukolwiek stworzeniu. Zwykle po-łączone bywa z gniewem. Dyabli, różne choroby, pioruny, psia krew, różne bodajcie! najczęściej bywają treścią przekleństw. Zdaniem św. Tomasza z Akw. "przekleństwo w rodzaju swym jest grzechem śmiertelnym, o tyle cięższym o ile osobę, której złorzeczymy, więcej kochać lub szanować obowiązani jesteśmy. Trafia się, że przekleństwo jest tylko grzechem powszednim jużto z powodu małości przekleństwa, już dla braku zlej woli..." (II, 2, q. 76, a. 3). Najczęściej przekleństwa bywają bez złej woli, z nierozumnego przyzwyczajenia, takie są tylko grzechem powszednim.

W psalmie CVIII i jeszcze w kilku innych spotykamy się z okropnemi złorzeczeniami. Nie są to jednak przekleństwa w ścisłem znaczeniu, ale raczej przepowiednie tego, co nieprzyjaciół psalmisty zlego spotka za zle postępowa-nie. Zresztą złorzeczy im psalmista, gdyż 1) gorąco pragnie, aby się poprawili, 2) aby na tym świecie odpokutowali, 3) aby kara ta powstrzymała bezbożników od zlego, 4) dla zapobieżenia zgorszeniom ludzi sprawiedliwych. (S. Thomas, II, 2, q. 25, a. b. ad 3) (Por. P. Scavini, Theologia Moralis Universa. ed. 5, Paris 1867, t. II, 265,

X. R. J.

Przekłady biblijne ob. Biblijne tłumaczenia.

z Przemankowa Paweł ob. Paweł z Przemankowa.

Przemienie Pańskie jest uroczystościa klną, jaką obchodzimy na pamiątkę cudownej przemiany (Mat. 17, 1 — 9), Pana Jezusa, dla okazania uczniom swoim Boskiej natury, dla ugruntowania i wzmocnienia ich wiary. Świadkami owego przemienienia byli: Piotr. Jan wilne poszczególnych krajów- Według i Jakób (Mat. 26, 37; Mar. 5, 37; Łuk.

8, 51); nadto uczestnikami cudownego kołaja przeora Dominikanów w Sando-P-ia byli: Mojžesz w imieniu prawa i Eliasz w imieniu proroków, jakby na udowodnienie ludzkości, którą przedstawiali trzej wyżej wymienieni apostolowie, że Chrystus jest końcem i wypelnieniem. proroctw i prawa. P-ie miało miejsce na górze Tabor. Dowodem Boskości Chrystusa Pana jest tu slyszany glos Boga Ojca: "Ten jest Syn mój mily..." (Mat. 3, 17; Jan 12, 28). Uroczystość P-ia P. obchodzona 6 sierp., jest pochodzenia starożytnego, a w Kle wschodnim obchodzi się nawet z wigilia i świętowaniem, u Ormian zaś należy do 5-u głó wniejszych świąt Pańskich, poprzedzone nawet tygodniowym postem. Zachód później zaczął obchodzić pamiątkę P-ia P., lecz daty wprowadzenia tego święta ściśle podać nie można. Nowe to oficyum ogłasza Kalikst III w r. 1457, a w Rzymie nawet obchodzono tego dnia pamiatka św. Sykstusa II. Durand twierdzi, że P-ie P. miało miejsce na wiosnę, przeto tajemnica ta powinna się rozpamietywać w II niedzielę postu, kiedy właśnie Kł czyta Ewangelię o tej tajemnicy. Obecnie w dzień P-ia P. świętowania w Kle zachod. niema, choć dawniej, jak np. u nas świętowano. (Pcr. ks. Chodyński, Decretales pro Reg. Poloniae. II, p. 36). Oficyum dotąd było rytu tylko zdwojonego większego, dopiero Pius X podniósi je do rytu zdwoj. 2-ej klasy.

X. M. S.

Przemyska dyecezya łacińska. I. Początki dyecezyi i jej granice. Na Rusi Czerwonej wykonywali zrazu jurysdykcyę bpią pasterze dyec, lubuskiej (ob.) co Aleksander IV zatwierdził 11 lut. 1257. Gerard, opat Cystersów opatowskich mianowany między r. 1234 a 1238 bpem dla katolików na Rusi przez bpa lubuskiego Wawrzyńca, nie mógł objąć rządów dyec. Dla zaopiekowania się katolikami wysyła Stolica Aplska w XIII w. misyonarzy z zakonów: Kaznodziejskiego 1 św. Franciszka. Zaczem Dominikanie osiedlają się w Przemyślu przed 1257, a Franciszkanie 1235. A kiedy 1340 r. Przemyśl zostaje do Pol-ki przyłączony, bp lubuski mianuje bpem przemyskim niejakiego Iwana †

mierzu, który jednak zdaje się, że w Przemyślu nie mieszkał, być zaś może, że żył jeszcze w chwili kanoniczuego utworzenia dyec, przem., co nastapiło bulla "Debitum pastoralis officii" Grzegorza XI z 13 lut. 1375 r. Dyecezya w chwili swego utworzenia graniczyła z zachodu z dyec krakowską, od południa z Węgrami, od wschodu z dyec, halicką (później lwowską), od północy i wschodu z Chełmska. Granice od zachodu między r. 1785 a 1823 wskutek dwukrotnego tworzenia dyec. tarnowskiej zmienialy się kilkakrotnie; co do granic z dyec. halicka już w końcu XIV w. powstał spór a rozstrzygnięty 1398 r. ustalil granice od schodu trwające prawie do końca XVIII w., kiedy to przez przyłączenie do dyec. lwowskiej i przemyskiej części z dyec. chelmskiej obszary obu tych dyecezyj się powiększyły i dały powód do do dwukrotnej (1784 i 1787) regulacyi wzajemnych ich granic. Obecnie dyec, przemyska ma przestrzeni przeszło 410 mil kw.; długość największa wynosi ok. 30 mil., szerokość ok. 20 mil; graniczy na zachód z dyec. tarnowską, na północ z sandomierską i lubelską, na wschód z lwowską, na południe z Węgrami, sama zaś wchodzi w skład prowincyi klnej lwowskiej.

Il. Poczet bisukupów prze-

myskich:

1) Eryk Mora de Winsen, zak. św. Franci-zka (1377—1391). 2) Maciej Janina zak. św. Franciszka (1391 lub 1393 – 1420). 3) Janusz Doliwa z Lubienia (1421-1435) dawny kapelan Władysł. Jagielly, który za to, że mu Janusz pieniędzy na wojne dostarczał darował bstwu dobra Jaśliska. 4) Piotr z Chrząstowa h. Strzegonie (1435—1452). 5) Mikolaj z Blażejowic h. Odroważ (1453 -1474). 6) Jędrzej z Oporowa h. Sulima administrator bpstwa pozn. od 1477 1481. 7) Piotr Moszyński h. Łodzia (1482-1484). 8) Jan Biberstein Kazimierski h. Rogala (1484 -- 1485). 9) Jan z Targowiska h. Tarnawa (1486 -1492). 10) Mikolaj z Krajewa h. Łabedź, zw. Primus (1492-1498). 11) Jedrzej Boryszewski h. Poraj (1500 — 1503). 12) Maciej Drzewicki h. Ciołek (1504 lub 1505—1513). 13) Piotr Toprzed śmiercią Klemensa VI. Po nim micki h. Łodzia (1514-1520). 14) Ra-Rzym bpem przemyskim ustanowił Mi- fał Leszczyński h. Wieniawa (1521-

1523). 15) Jędrzej Krzycki h. Kotwicz myskim. Mąż dzielny, bp żarliwy, dla (1523–1527). 16) Jan Karnkowski h Jnnosza (1527 – 1531). 17) Jan Chojeński h. Habdank (1531-1535). 18) Piotr Gammrat h. Sulima (1536-1537). Stanislaw Tarlo h. Topor (1537— 1544).
 Jan Dziaduski h. Jelita (1545) -1559). 21) Filip Padniewski h. Nowina (1559—1560). 22) Walenty z Fulsztyna Herburt h. Pawęża (1560—1572). 23) Łukasz Kościelecki h. Ogończyk (1574—1577); 24) Wojciech ze Starozrzebów Sobiejuski h. D lega (1577 – 1580) uczył się w Bononii i Padwie, potem kan. płocki, archidyakon dobrzyński, sekretarz król., kan. krakowski, 1562 bpem chelmskim, 1577 zostaje bpem przemyskim, † 1580. 25) Szymon Ługowski h. Junosza bp nominat, † 1583. 26) Jan Burakowski h. Junosza (1583 —1584). 27) Wojciech Baranowski, h. Jastrzębiec (1585 — 1591). 28) Wawrzyniec z Goślic Goślicki h. Grzymala (1591—1601). 29) Maciej z Bużenina Pstrokoński h. Poraj (1601-09). 30) Stanisław Sieciński h. Rogala (1609 -1619) ur. 1555, zostaje dr. ob. pr. w Rzymie, później scholastykiem sandomierskim, kan. krak., proboszczem krak., poznańs., pułtuskim i lubaczowskim, sekretarzem Zygmunta III, bpem przem. Popieral unie kla ruskiego, do Przemyśla sprowadził Jezuitów, powstawał pko kumulacyi beneficyów połączonych z piecza dusz; zwołał synod do Przemyśla w 1612; 1613 † 16 październ. 1619, jeden z bpów przem. bardziej zasłużonych. 31) Jan z Woli Weżykowej Wężyk h. Waż (1620 — 1624). 32) Achaey Gro-chowski h. Junosza (1624 - 1627). 33) Adam Nowodworski h. Nalęcz (1628-1631). 34) Henryk Firley h. Lewart (1631—1635). 35) Jędrzej Szoldrski h. Lodzia (1635—1636). 36) Piotr Gembicki h. Nalecz (1637—1640). 37) Aleksander Trzebiński h. Jastrzębiec (1643 -1644). 38) Pawel z Piaseczna Piasecki h. Janina (1644—1649), 39) Jan Chrzeiciel Zamoyski h. Jelita (1650— 1654), 40) Jędrzej Zawisza Trzebicki h. Łabędź (1655—1658). 41) Stanisław ze Sarnowa Sarnowski h. Jastrzębiec (1658-1671) kan. krakowski, proboszcz koleg. warszawskiej, sekretarz królewski, referendarz koronny, opat sulejowski, —1862). 60) Antoni Józef Wałagia Motowarzysz podróży do Rzymu Jana Kazimierza, który go mianował bpem przedzerw. 1803 r. w Stanisławowie, studya

kła hojny, poważany, egzekutor testa-mentu króla Michała. Mianowany w r. 1677 bpem kujawskim, † w Warszawie 1680 r. 42) Jan Stanisław Zbaski h. Nalęcz (1678—1689). 43) Jerzy Albrecht Doenhoff h. Swinka (1690 - 701) syn Zygmunta starosty bydgoskiego i Teresy z Ossolińskich córki kanclerza Jerzego. Ukończywszy chlubnie nauki teologiczne, które pobierał w Rzymie, zo-tal kan, chelmińskim, kustoszem poznańskim, kanonikiem krak., probosz-czem piotrkow. i płockim. W 1687 zostaje bpem kamienieckim, później kanclerzem w. kor.; w 2 lata później bi-skpem przemyskim, którym był aż do mianowaniania go bpem krak. 1701, † marca 1702 r. w Kielcach; odznaczał sie niezwykłą wymową. Drukiem są wydane 2 jego kazania: na pogrzebie Maryanny Jablonow-kiej wojewodziny ru-skiej i podczas elekcyi Augusta II przy wprowadzeniu relikwij św. Felicyssimy. 44) Jan Kazimierz Bohum h. Paprzyca (1701 — 1719). 45) Jan Krzysztof ze Słupowa Szembek (1719 - 1724). 46) Aleksander Antoni z Pleszowic na Przedzielu Fredro h. Bończa (1724-1734); Walenty Alaksander Czapski h. Leliwa (1757-1742) zwizytował dyecezyę i on to miał dać św. Walentyna za patrona dyec. przem. Prekonizowany bpem ku-jawskim 1742, † w Gdań-ku 4 marca 1751, był miłosierny, sprawiedliwy i roztropny. 48) Waclaw Hieronim z Bogusławie Sierakowski h. Ogończyk (1742 — 1760). 49) Michał z Granowa Wodzicki h. Leliwa (1760-1.64). 50) Walenty Franc. Salezy z Osin Wężyk h. Wąż (1765–1766). 51) Jędrzej Stani-sław Kostka Młodziejowski h. Korab (1767-1768). 52) Józef Tadeusz Kiekrza Kierski h. Jastrzębiec (1768-1783). 53) Antoni Wacław Betański (1783—1786) sługa systemu józefińskiego. 54) Antoni z Golasza Dab Golaszewski h. Kościesza (1786-1824). 55) Jan Antoni Potoczki (1826-1832). 56) Michał Tomasz Korczyński h. Sas (1834-1839). 57) Franciszek Ksawery Algaro Zacharyasiewicz (1840-1845). 58) Franciszek Ksawery Berszten Wierzchleyski (1846-1860). 59) Adam Jasiński h. Sas (1860

byl rektorem uniwers, lwow., wicerektorem semin, duchow. we Lwowie, kan. lwow., opatem żółkiewskim (swieckim), dziekanem kat. lwow.; 28 wrześn. 1863 prekonizowany bpem przem., wydał instrukcyę dla zarządu szpitali ubogich, był na kanonizacyi św. Jozafata Kuncewicza, a udawszy się na sobór Waty-kański, † w Rzymie 17 grud. 1869, pochowany tamże w kle s. Maria sopra Minerva. 61) Maciej Hirschler (1870— 1881) ur. 1 marca 1807 r. w Winnikach, został drem teol. w uniwersytecie wiedeńskim, poczem był katecheta gimnazyum w Brzeżanach lat 14, dalej proboszczem w Gologorach, dziekanem brodzkim, kanon. lwows., dziekanem katedr. i pralatem domowym pap. Prekonizowany bpem 27 czerw. 1870 r., odznaczał się wielkiem przywiązaniem do Stolicy św. i cnotą milosierdzia. Wyjednał odpusty dla stowarzyszenia wstrzemięźliwości i postarał się o wyniesienie do godności bractwa; popierał kongregacye dekanalne i rekolekcye dla kleru; + 27 maja 1881 r. 62) Łukasz Solecki h. Ostoja (1882-1900). 63) Józef rebastyan Pelczar od 1900. O bpach, których w spisie powyższym są same tylko nazwiska, ob. osobne art. (Por. ks. Stanisław Sarna, Episkopat przemyski o. l. Przemyśl 1902).

III. Przywileje i uposaże-

nie bpów przem. Bpi przem. należeli do senatu dawnej Rzeczplitej polsk., w którym bp przem. zajmował dziesiate miejsce, tuż po bpach warmińskim i łuckim; obecnie sa członkami sejmu galicyjskiego. Uposażenie ich jest dość znaczne, gdyż bpstwo jest właścicielem dóbr radymniańskich i brzozowskich.

IV. Kapitula katedralna utworzona została przez bpa Eryka przed 10 stycz. 1390 r. Składala się z poczatku z 2 pralatów: dziekana i kantora oraz pewnej ilości kanoników, stosownie do wysokości dochodów. W 1421 r. widzimy proboszcza, 1442 archidyakona, 1444 kustosza; w 1630 przybywa scholastyk, ale jest tylko lat 6, dopiero 1700 wraca na stałe; w 1745 jest fundacya siódmej prałatury kanclerza. Liczba kanonij zwykłych wzrasta z czasem do 11, z tych 4 rodowe: Drohojowskich z

zakończył w Wiedniu doktoratem teol, skieh z 1744 i Witosławskich z 1745 r. Gdy jednak z biegiem czasu dochody kapituły malały wskutek bankructwa niektórych dłużników hypotecznych, rząd austryacki zajął się redukcyą ilości jej członków, tak iż od r. 1801 liczba ich wynosi 6, t. j. proboszcz, dziekan, scholastyk i 3 kanoników gremialnych; co do honorowych, to pierwszego z nich spotykamy w 1584 r.; liczba ich bywała różną; najwyższa dochodziła do 9 w 1868 i 1869. Na utworzenie siódmej kanonii gremialnej zapisal bp Solecki 40,000 zlp., ale stalla ta dotychczas nie jest zajęta. Do kapituly przyjmowano z reguly tylko kaplanów, choć przed pierwszym rozbiorem bywały od tego wyjątki, np. Stanisław ()rzechowski mając lat 12 został kanonikiem. Do 1514 nie żądano od kandydatów do kanonii dowodu szlachectwa; później przez 53 lat nie dopuszczano plebejuszów; od r. 1564 przyjmowano szlachtę "ex utroque parente" albo doktorów; od pierwszego rozbioru szlachectwo rodowe nie jest wymaganem. Sposób mianowania kanoników ulegał różnym zmianom. Pierwszych mianował bp Eryk; następni mieli być wybierani przez bpa i kapitulę. Gdy przybywały nowe fundacye, o wyborze rozstrzygały warunki fundacyi, przyzna-jąc je bądź funda orom, bądź bpowi, badź królowi. Dwie kanonie kaznodziei katedr. były patronatu akademii krakow. Obecnie proboszcza mianuje pż, dzieka-na, kustosza i kanoników hon. cesarz austryacki, z kanoników zaś gremialnych jednego bp, drugiego przedstawia kapitula, trzeciego prawo prezenty jest w rodzinie Drohojowskich. Zrazu nosili k-nonicy almucye (ob.); od bpa Piaseckiego czarne mantolety; Innocenty XII pozwolił na używanie rokiety i mucetów fioletowych jedwabnych, który bio-rą na większe uroczystości; Benedykt XIV dal 1743 przywilej noszenia na złotym lub pozlacanym łańcuchu krzyża czworograniastego: z jednej strony jest na nim orzel biały, mający na swych piersiach głowę św. Jana Chrzecciela (patrona katedry) na półmisku, z drugiej postać tegoż Św. w postawie stojącej, odzianego w skórę wielbląda, trzymającego w ręku krzyż z barankiem u u podnóża. Leon XIII pozwolił 1900 r. nosić kanonikom pas, rekawiczki i poń-1700; Snopkowskich z 1701, Goźliń- czochy, oraz guziczki i wypustki wszy-

stko fioletowe. Wreszcie proboszcz na herbu Junosza, bp aleksyeński, 1692—99; mocy pozwolenia Grzegorza XVI z r. 3) Paweł Konstanty z Dubrawki Dub-1842, a dziekan z dozwolenia Leona rawski, bp leoryeński, 1699-714; 4) Łu-XIII z 1903 r. mają prawo pentyfika-liów. Na trybunał koronny kapituła wysyłała jednego deputata. Na pieczęci ma św. Jana Chrzeiciela w tym ksztalcie jak na distinctorium. Posiedzenia zwyczajne miewała dawniej co tydzień w soboty, później w razie potrzeby, statut najnowszy przepisuje je raz na miesiąc. Sesye generalne są (po Trzech Królach i Narodzeniu św. Jana Pierwsze statuty kapitule dał bp Eryk 1390; niektóre późniejsze zmiany zatwierdz ł Eugeniusz IV r. 1432; później poprzestawano na zatwierdzeniu bpiem. Nowy statut ułożony z polecenia bpa Pelczara przedłożono 1908 do aprobaty bpiej. Spis chronologiczny kanoników od zalożenia kapituly podaje coroczny schematyzm dyec. przemyskiej. (Por. Federkiewicz, Kapituła przem. ob. łac. w "Kronice dyec. przem." z r. 1908 i in.).

Sufraganowie. Pierwsze staranie o sufragana robił bp Nowodworski, później Gembicki, Piasecki, a i synod prowincyonalny r. 1643 poruszyl te sprawe; dla braku jednak odpowiedniej dotacyi (przynajmniej 300 czerw. zł. wegier. rocznego dochodu) sufragani Stolica św. utworzyć nie chciała. Dopiero 1661 archidvakon Stanisław Stramszewicz przeznaczył kapital 33000 złp. i ogródek zw. "Gomulczyńskim" w Przen yslu. Na te fundacye Stolica Apostolska zgodziła się 29 marca 1678. Sufragan miał być brany jedynie z grona kapituły przemyskiej, a mianowanym być miał przez pża na przedstawienie bpa bez interwencyi królewskiej. Od nominacyi pierwszego sufragana w 1681 było ich 13 aż do 1786, kiedy Michał Roman Sierakowski, wskutek nie rezydowania w Przemyślu utracił kanonie i sufraganię. Odtąd, aż dor. 1882, wskutek zmniejszenia dochodów z fundacyi Stramszewicza sufragana nie było, aż na d. 25, 26 i 27 sierp. była na mocy dysżądanie Stolicy Apskiej go wznowiono. Prócz fundacyi Stramszewicza i kanonii otrzymuje 800 kor. z funduszu religijnego i dochód ze sumy 79200 zł. wydizelony z uposażenia bpów przemyski. I oraz Encykl. Nowodworskiego art. Przem. bpstwołac.). kich. Szereg sufraganów jest, jak następuje: 1) Jan z Dębów Dębski, bp bellipeński, 1681—91; 2) Ludwik Zaluski miejski (1 par.); 2) przemyski zamiejski

kasz Jacek z Czermina Czermiński, bp pergameński 1714—1717; 5) Stanisław Bezdan Hosius, bp utyceński 1718-1720; 6) Michał z Piechowic Piechowski bp gracyanopolski 1721—1723; 7) Franciszek ze Słupowa Szembek bp margaryteń ki 1713—1728; 8) Jedrzej z Prus Pruski bp taneński 1728—1759; 9) Hieronim Wielogłowski bp bendeński 1761-1765; 10) Michał ze Sielec Witoslawski bp karoneński 1768-1769; 11) Antoni Onufry z Urbanic Urbański bp ewaryjski 1769 + przed konsekracya; 12) Stanisław Wykowski bp diodeński 1770 -1776; 13) Michał Roman Sierakowski bp prusseński 1778—1786; 14) Ignacy Łobos bp leuceński 1882 — 1885; 15) Jakób Glazer bp. gabalitański 1887 -1898; 16) Józef Sebastyan Pelczar bp miletopolski 1899-1900; 17) Karol Józef Fischer bp mallenski od 1901... (Por. Federkiewicz, l. c. w Kronice dyec. przemyskiej z 1908).

VI. Synody dyecezyalne. Dyec. przem. jest jedyną w Polsce dotychczas w której po rozbiorze kraju był synod. Było ich ogółem 19, jako to: 1) 20 czer. 1415 (por. Archiwum Kom. historycznej Ak. Um. t. V); 2) 1511 (por. Vol. VIII Actorum episc. w Przemyślu); 3) 7 czer. 1519 w katedrze; 4) 4 paźdz. 1525; 5) 1 wrześ. 1529 w Radymnie (por. vol. VIII Act. Consist. w Przemyślu; 6) 1532; 7) 1539; 8) 1546; 9) 1547; 10) 1594 w Przemyślu (v. Acta Gosliciana); 11) 24 wrześ. 1607; 12) 1612; 13) 1613; 14) 1621 (por. Synodus dioec. premisl., Jarosław 1622); 15) 1634; 16) 1636; 17) 1641 (por. Syn. dioec. premisl., Kraków 1642); 18) w Brzozowie 11 i 12 lip. 1723 (por. Syn. dioec. premisl., Kraków 1723); 19) w Przemyślu w katedrze i u Franciszkanów od 19 do 22 sierp. 1902 (por. Acta et statuta syn. dioec. premisl. wydrukowane w Przemyślu). W 1908 w pensy papieskiej zamiast synodu kongregacya synodalna, (por. Kronika dyec. przem. z 1908), a także roczniki jej I

5) brzozowski (10); 6) dobromilski (10); 7) drohobycki (5); 8) dynowski (11 par. i 1 fil.); 9) glogowski (8 par. i 2 fil.); 10) jacmierski (7 par. i 1 fil.; 11) jarosławski (7 par. i 2 fil.); 12) jasielski (11); 13) jaworowski (8 par. i 3 fil.); 14) krośnienski (7 par.); 15) liski (9 par. i 1 fil); 16) ležajski (10 par. i 1 fil.); 17) lańcucki (0); 18) miechociński (10 par. i 1 fil.); 19) mościcki (II par. i 1 fil.); 20) olpiński (6 par.); 21) pruchnicki (10 par.); 22) przeworski (13); 23) rzeszowski (12); 24) rudzki (6 par. i 2 fil.); 25) rudnicki (9 par. i 4 fil.); 26) rymanowski (11 par. i 1 fil.); 27) rzepiennicki (10 par.); 28) samborski (10 par. i 3 fil); 29) sanocki (1); 30) strzyżewski (9); 3 ) tyczyński (8 par.); 32) żmigrodzki (16). Razem wiec 292 parafij i 30 fil., w których pod koniec 1912 r. było 1.281,166 katolików ob. łac., 8,358 dyssydentów i 209,375 żydów. W tymże czasie kapłanów świeckich było w dyecezyi 617, kłów par. 292, tilial. 30, zakonnych 25, ka-plie publicznych i półpubl. 340. Do pomocy i parady bpowi w administrowaniu dyecezya jest konsystorz, a do orzekania w sprawach malżeńs. osobny sąd.

VIII. Katedra. Pierwsza katedra przemyska była w starym kle, który pod wezwaniem śś. Piotra i Pawła zbudowany był z drzewa na podmurewaniu: wznosil się tam, gdzie obecnie jest dom dyecezyalny. Zajęty z czasem przez dyzunitów odebrany im został przez bpa Eryka, który go konsekrowal p. w. N. M. P., i ś. Jana Chrzciciela. Po spaleniu 1406 staraniem kapituły odbudowany służył za katedrę do 1412, został w XVII w. rozebrany. Drugą katedrą był kł na zamku, zbudowany z ciosowego kamienia, a darowany przez Wład. Jagiellę. Kł ten nie był zbyt przystępny, gdyż położony na wzgórzu zbyt stromem, a nadto z czasem okazał się za szczupły, postanowi no 1452 zbudować nową katedrę, która ledwie co zbudowana, w 1495 zgorzała. Odbudowa dokonana w stylu gotyckim przeciąguela się do 1571. Bp Aleksander Fredro wstapiwszy na stolice przem. 1724 postanowił katedre zniszczona przed łaty odnowie i to w stylu barokowym, nadto odbudował od poludnia kaplicę. Ale kiedy tę restauracyę z wielkim nakładem pracy i grosza

(7); 3) biecki (11 par.); 4) brzostecki (9); stna 1733 po nabożeństwie sklepienie nawy głównej runęło niszcząc owoce tylu zabiegów i ofiar, oraz kilkadziesiąt starych pomników. Bp Fredro z nieugiętą energią zabrał się do odbudowy kła, sprzedawszy w tym celu swe dobra rodzinne Przędziel. Wprawdzie dziela tego sam nie dokończył, ale umierając zostawił znaczny fundusz, tak, że 1744 mogła się odbyć konsekracya p. w. N. M. P. i ś. Jana Chrzciciela. Za bpa Sierakowskiego 1759 rozpoczęto budowę dzwonnicy, którą z początkiem XX w. podwyższono i odpowiednio zakończono. W 1883 za bpa Soleckiego zabrano się do gruntownego odnowienia katedry wedle planów Tomasza Prylińskiego: w pryzbiteryum przywrócono styl gotycki, resztę kła pozostawiono w stylu barokowym. Oltarz wielki fundacyi bpa Soleckiego jest tryptykiem gotyckim rzeźbionym o 2 kondygnacyach, środek części górnej tworzy witraż. Restauracyi katedry dokończył bp Pelczar w znacznej części własnym kosztem, przyczem polichromię ornamentacyjną i figuralną ścian wykonał Tadeusz Popiel. Witraże z daru różnych osób malowane są według pomysłu Matejki i Prylińskiego przez malarzy Lisiewicza i Unieżyckie-Skarbiec katedry był dawniej bogaty, ale Józef II znacznie go zubożył. Stracił wówczas między innemi: szczerozłoty kielich bpa Sarnowskiego, monstrancye gotycka bogata bpa Fredry, Dziś najcenniejszym artystycznym zabytkiem jest złoty kielich bpa Młodziejowskiego, za który ofiarowywano 200 tys. kor. i kopię, dalej kielich bpa Sierakowskiego z godłami Meki Pańskiej: dwa relikwiarze w kształ ie monstrancyi; dwa ornaty, bogato haftowane: jeden po-dobno bpa Szembeka, drugi Sierakowskiego. Z innych dzieł sztuki są w katedrze obrazy gobelinowe 4 ewangelistów wykonane w Medyolanie, dar bpa Fredry; pomniki: renesansowy bpa Dziaduskiego, i barokowy w kształcie oltarzyka kasztelana przemyskiego Fredry i jego żony, oraz freski w kaplicy Sanctis-simi. W kaplicy Fredrów jest cndowny krucyfiks, a w jednym z oltarzy figura Matki Božej koronowana 1766, która niektórzy uważają za tę samą, którą św. Jacek wyniósł z Kijowa. Oprócz kapituly jest przy katedrze kolegium wiukończono, wówczas w niedziele zapu- kary uszów fundacyi bpa Janusza z 1424; zawsze liczyło 3, za Goślickiego Sambor, Biecz, Jarosław, Przemyśl, Sąbyło ich 11, obecnie od 1824 jest cztedowa Wisznia. Kapucyni 3: Krosno, było ich 11, obecnie od 1824 jest czterech. Dawniej istniało jeszcze: kollegium mansyonarzy dla śpiewania codzień officium de Beata i odprawienia 1 Mszy ś. o N. M. P.; było ich 6. Prócz tych istniało kollegium psalterzystów dla śpiewania psalmów w godzinach wolnych od nabożeństwa, utworzone w 1618 z fundacyi Katarzyny Hum-nickiej; zrazu miało ich być 7, ale ze zmniejszeniem się fundacyi bp Kierski w 1780 przekazal ich obowiązki Passyonalistom. Kollegium to ufundował bp Dubrawski dziekan kat. przem. dla 6 kaplanów, było ich jednak tylko 5 dla spiewania codzień officium o ś. Krzyżu i odprawiania Mszy ś. o Męce Pańskiej w kaplicy Fredrów. Nadto bylo 11 altaryj (beneficia simplicia, z obowiązkiem odprawiania Mszy ś. przy pewnym oltarzu), które podobnie jak i Passyonalistów i Mansyonarzy zniósł rząd austryacki Józefa II. (Por. Łękawski Teofil, Katedra przemyska, Przemysl 1906 z licznemi rycinami; Federkiewicz, Kapituła prvemyska ob. łac. w Kronice dyec. przem. z 1911 i 1912; gdzie też obszernie i o nabożeństwach odprawianych w katedrze; Schematismus dioec. premisl. rit. lat. z 1912.

IX. Seminaryum ob. art. Seminarya duchowne w Polsce. X. Domy emerytów idemerytów. Bp Szembek wyznaczył szpitale w Przemyślu i Jarosławiu na umieszczenie emerytów, za których przełożonemu płacono z funduszów pozostalych po kaplanach zmarlych bez testamentu, z zapisów i t. p. Obecnie jednym z celów Domu dyecezyalnego, założonego przez bpa Pelczara, jest dawać mieszkanie emerytom; nadto ma on służyć na mieszkanie sufragana, profesorów seminar., księży przejezdnych, oraz mieścić drukarnię dyscezyalną i muzeum dyec. Demerytów wysylano dawniej do Przeworska.

XI. Zakony i klasztory. A) Istniejące: Dominikanie 4: Jarosław, Borek Stary, Dzików, Wielkie Oczy. Karmelici trzewiczkowi 1 w Sąsiadowicach. Franciszkanie 5: Przemyśl, Sanok, Krosno, Kalwarya pac-Dukla, Ležajsk, Rzeszów, Przeworsk, Przemyśl (kollegium, w 1821 - 1839 st.

Rozwadów, Sedziszów. Jezurci 2: Starawieś i Bąkowice pod Chyrowem. Redem ptoryści 1 w Mościskach. Sale zyanie 1 w Przemyślu. Misyonarze z La Salette 1 w Dembowcu. Benedyktynki 1 w Przemyślu. Karmelitanki bose 1 w Przemyślu. W i-zytki 1 w Jaśle. Siostry Opatrzności 2: w Łące i Przemyślu. Siostry Miłosierdzia 6: Moszczany, Przeworsk, Rzeszów, Sanok, Sambor, Turek. Dominikanki III reguly 5: Wielowieś, Bieliny, Tyczyn, Olpiny, No-z Irzec. Felicjanki 10: w Przemyślu 3 domy, Besko, Iwonicz, Rzeszów, Krościenko-Niżne, Gorlice, Jarosław, Słocino. Niepokalanki: Jaroslaw. Boromeuszki 3: Łańcut, Wielkie Oczy, Rzeszów. Józefitki (kongregacya III Zak. s. Franciszka) 2: Przemyśl, Krosno. Siostry franciszkańskie z Rodziny Maryi 10: Lomno, Sambor, Hyżnej, Bachórzec, Nosówka, Krasne, Mikulice, Nieszadowo, Wola-Krzywiecka, Jaworów. Służebnice Serca Jezusowego 7: w Przemyślu 3 domy, Krosno, Korczyna, Jaśliska, Krakowiec. Ser afitki 4: Przemyśl, Jarosław, Drohobycz, Bieździedza. Służebnicz-ki N. M. P. poznańskie 7: Balice, Jasło, Kolkówka, Nisko, Nowosielce-Kozickie, Pławo, Żołynia. Służebniczki N. M. P. starowiejskie: Starawieś (siedziba generalki i nowicyat) i 68 innych siedzib. Ogółem domów za-konnych męskich 27, żeńskich 126; w nich pod koniec 1912 było: kapłanów 155, kleryk w 102, braci konwersôw 106, zakonnic 1023. B) Nie istniejące: Augustynianie w Radomyślu; Benedyktynki w Jarosławiu; Bożogrob c y: Przeworsk, Rudolowice, Tuligłowy, Urzejowice; Brygidki w Samborze, Bonifratrzy w Przemyślu; Dominikanie: Przemyśl, Sieniawa, Jaworów, Łańcut, Mościska, Sambor, Żmi-grod Nowy; Dominikanki w Przemyślu; Franciszkanie w Jaroslawiu; Jezuici: Krosno, Golcowa (stacya missyjna), Jarosław dwa kollegia i stacya missyjna, Łańcut, Leżajsk (stacya missyjna), Lisko (st. mis.), Meściska (st. mis.), Moszczany (st. mis.), Mrzyturska, Jaslo. Bracia Mniejsi 9: glód (st. mis.), Mużylowice (st. mis.),

(st. mis.), Sambor, Sanok (st. mis.), Słotniki (st. mis.), Tyrawa (st. mis.), Zarszyn (st. mis); (Por. Wall Tomasz, Catalogus domorum P. I. in Polonia, Kraków 1899); Karmelici bosi: Przemysł, Jasło, Zagórz; Karmeli-tanki bose: Przemyśl (przed dzisiejszym klasztorem); Karmelici trzenaszej Encykl. i Encykl. Nowodwor.).

XII. Miejsca cudowne i łaskami słynące. Oprócz Krucyfiksu w katedrze jest wizerunek Chrystusa ukrzyżowanego w Kobylance na Pod górzu karpackiem, cel licznych pielgrzymek. Obrazy ukoronowane z dekretu kapituły watykańskiej są w Przemyślu w katedrze i u Franciszkanów, Leżajsku u Braci Mniejszych, Jarosławiu u Dominikanów, Rzeszowie u Br. Mniejszych, Starejwsi u Jezuitów, Kalwaryi pacławskiej u Franciszkanów, Dzikowie u Dominikanów, Tuligłowach (8 wrześ. 1909, koronator Józef Pelczar bp przem.). Obraz cudowny poczajowski, również ukoronowany, ma się także obecnie w tej dyecezyi znajdować. Nadto sa obrazy N. M. P. laskami słynące w Babicach, Borku Starym, Brzozowie, Haczowie, Hyżnem, Jaśle, Krzemienicy, Łańcucie, Rudkach, Rymanowie, Sąsiadowicach. Sieniawie, Sokołowie, Tarnowcu i Zagórzu Starym. (Por. Fridrich, Historye cudownych obrazów N. M. P. w Polsce, t. II, Kraków 1904); X. Wacław z Sulgostowa w swem dziele O cudownych obrazach w Polsce Przenajśw. Matki Bożej, Kraków 1902, wymienia nadto: Dobromil, Łańcut (obraz Matki Bożej Różańcowej), Łączki, Przeworsk u SS. Mil., Sambor (2 obrazy), Staszków-ka. Wielkie Oczy.

XIII. Zabytki sztuki klnej, Biecz ma farę gotycką z 1326, w niej niezwykle pięknie rzeźbione stale, obrazy i ornaty godne widzenia; w miescie dom z izba, gdzie się urodził Marcin Kromer. (Por. Bujak Franciszek, Materyaly do historyi miasta Biecza w VII t. Sprawozdań Komisyi do badania historyi sztuki w Polsce). W

mis.), Przeworsk (st. mis.), Ruszatycze portret świętobliwego Marcina Laterny (ob) w tem mieście urodzonego. Dukla, zkad pochodził bł Jan, opodal Jego pustelnia; o zabytkach Dukh (por. Swieykowski Emanuel, Monografia Dukli, Kraków 1903; x. Czesław Bogdalski, Bł. Jan z Dukli, Kraków, 1903). W Jarosławiu fara, niegdy kł. Jezuitów, w stylu odrodzenia z 1571 (por. Zubrzycki, Miasto miczko wi w Drohobyczu, Missyc narze: Przemyśl, Głogów, Sambor, wozdań Komis. do hadama nieczosu. Brzozów; Paulini: Starawieś; Pija-ki w Polsce; Ignacy Rychlig, Kł Kol-ry: Rzeszów; Reformaci: Rzeszów. legiaty W. W. Swiętych w Jarosła-wiu; tenże, Kł i klasztor Benedyktynek w Jarosławiu, 1903; Sarczyński, Wiadomości histor, i statyst o Jarosławiu, Lwów 1826; Pamiątka z Jarosławia, 1908). W Krośnie ki Franciezkanów z 1380 z nagrobkami Kamienieckiego i Włodkowej, oraz kaplicę Oświęcimów, zdobną w prześliczne rzeźby Falkoniego. (Por. Antoniewicz, Klasztor franciszkański w Krośnie, Lwów 1910). Fara z XIV w. ma 3 dzwony słynne swym dźwiekiem oraz wiele zabytków o wielkiej artystycznej i archeologicznej wartości, n. p. antypedyum z wizerunkiem Wieczerzy Pańskiej ambona, obraz ś. Kazimierza, prototyp wielu znanych kopij; obraz Przemienienia Pańskiego malowany na drzewie; 2 obrazy allegoryczne: spowiedź i ostatnia godzina, nadto ornaty, kapy, stare nagrobki. (Por. x. Wład. Sarna, Opis powiatu krośnieńskiego, 1908). W Leżajsku fara z początków XVII w. ma obrazy szkoly flamandzkiej i włoskiej; a u Braci Mniejszych organy u nas jedne z najwiekszych. W Przeworsku fara z XV w. z chrzeielnicą śpiżowa z 1400; o zabytkach Rzeszowa. (Por. Pęckowski Jan, Dzieje miasta Rzeszowa do końca XVIII w., 1913; por. nadto: Tomkowicz, Inwentaryzacya powiatu gorlickiego w I t. Teki Grona konserwatorów Galicyi Zachod., Kraków 1900; x. Władysław Sarua, Opis powiatu jasielskiego, Jaslo 1908)

XIV. Szkoły. W 1912 było w dye-cezyi gimnazyów szkół realuych z językiem wykładowym polskim 23, semiparyów naucz. 5, szkół wydział. 23, przemysłowych ok. 20, ludowych 1,475, rolniczych 3, dla różnych gałezi przemysłu 15, szkoła praktyczna dla dziewczat. W Przemyślu jest od 1838 szkola dla or-Drohobyczu fara gotycka z 1882 ma ganistów, założona przez bpa Korczyńskiego. Nadto po miastach są szkoły prywatne, a w 5 klasztorach pensyona-

ty dla dziewcząt.

XV. Bractwa, stowarzyszenia religijne, instytucye dobroczynne i praca społeczna. W r. 1912 było przy kłach parafial, i fi lial. przeszło 1,876 bractw i stowarzyszeń religijnych różnego imienia. 1873 założono stowarzyszenie kapłańskie Bonus Pastor, do którego od 1901 mają wszyscy kapłani należeć; celem jego popieranie duchownego dobra wśród kleru i wieinych. Urządza misye i rekollekcye ludowe. Głównym założycielem tego stowarzyszenia i pierwszym jego rektorem był x. Henryk Sleszyń-ki, pralat domowy i kan. hon. przem. Or ganizacyą pracy społecznej zajmuje się Związek katolicko-społeczny, założony w 1906, mający istnieć w każdej parafii, z którym połączone jest Bractwo N. M. P. Królowej Kor. Pol. Celem jego jest: 1) uświęcać członków, 2) krzewić cześć N. M. P. jako Królowej K. P., przyczyniać się do dobra społeczeństwa naszego pod względem religijnym, moralnym i ekonomicznym, a mianowicie do umacniania zasad katol. w życiu prywatnem, rodzinnem i publicznem, jako też do naprawy naszych stosunków społecznych w duchu sprawiedliwo-ci i miłości chiańskiej Obszerne sprawozdanie z działalności Zwiazku w calej dyecezyi podaje zeszyt 7 i 8 Kroniki dyec. przem. z 1911; w tymže samym roczniku jest (str. 49) statut Bractwa. Nadto istnieją po wielu parafiach Kółka rolnicze i kasy Reiffeisena; stowarzyszenia mieszczańskie katol., rzemieślaików, robotników katol., młodzieży handlowej, opieki nad terminaterami, nad slugami, nad sierotami, uhogiemi dziećmi, nad uczniami. Zakład wych wawczy dla ubogieh i opuszczonych chłopców, założony 1892 w Miejscu Piastowem przez x. Broni-lawa Markiewicza (ob.), utrzymywany przez Towarz. "Po-wściągliwość i Praca" m eścił w 1904 osób 235. Ochronek pod sterem zakonnic jest 78, szpitali większych 15, mniejszych domów ubogich przeszło 70; po bardzo wielu parafiach są czytelnie ludowe i b blioteki parafialne, a w kilku miejscowościach spółki i towarzystwa gospodarczo przemysłowe oraz straże ogniowe ochotnicze. (Por. statystykę za r. 1904 w Kronice dyec, przem. 1906).

XVI. Prasakatolicka. Organem akcyi katol.-społecz. w dyec. przem. jest Echo przemyskie, wychodzące od 18 lat dwa razy na tydzień. Pismem urzędowem kuryi bpiej jest Kronika dyecezyi przemyskiej, miesięcznik wychodzący od 1901, podający prócz pism Pża i orzeczeń dykasteryj rzymskich wszystko to, co się odnosi do dvecezyi i zawierająca obraz jej życia. Pismo to było bardzo ważnym źródłem do niniejszego art., zarówno jak i dokładnie kladany Schematismus Dioecesis premisliensis rit. lat. W Przemyślu istnieje wydawnictwo dyecezyalne dzieł religijnych, a w Starejwsi Kongregacye Maryńskie wydają raz po raz bro-szury popularne. Od 1903 istnieje w Przemyślu Drukarnia udziałowa, bedaca własnościa duchowieństwa.

XVII. Bibliografia. Oprôcz dzieł wyżej przytoczonych por. Katholische Kirche und ihre Diener in Wort und Bild, 1900, t. II; Encykl. Nowodwrs. art Przemyska dyec. łac. Hauser. Monografie miasta Przemysla, 1883, art. Przemyśla,

M. B.

Przemyska dyecezya. r. g. Oficyalny tytuł tej dyecezyi taki: zjednoczone eparchie-przemyska, samborska i sanocka. Episkopstwo samborskie rzeczywiście istniało kiedyś samodzielnie (są jego ślady w XIII w.), a potem się z przemyskiem połaczyło, ale sanockiego nie było nigdy, tylko w Sanoku rezydował niekiedy władyka przemyski. Obecnie (1913 r.) w tem bpstwie unickiem t. zw. Kryloszanów katedralnych Kryloszanow honorowych 9: dekanatów 40 a nadto Kraków (u św. Norberta), z ogromną parafia, sięgającą aż do Ołomuńca, ma osobnego parocha i 2,530 parafian, z tego w samym Krakowie 1,200; samodzielnych parochij 688, wikaryatów różnego rodzaju sto kilkadziesiąt; kapłanów pracujacych w duszpa-sterstwie 788, na emeryturze 5, bez zajęcia 1, zajętych nauczaniem na kapelaniach rozmaitych, katechetów etc. 52; z tego bezżennych 28 (tylko!), wdowców 1.0, żonatych aż 685; wysłużonych dziekanów 15; cerkwi "macierzystych" 715, filialnych 575, kaplic 44; alumnów w seminaryum przemyskiem 27, uczących sie we Lwowie 86. Klasztorów bazy-

liańskich w tej dyccezyi 6: w Dobromi- lechno-Wawrzyniec Terlecki lu, w Drohobyczu, w Krechowie, w Krystynopolu, Ławrowie, Żółkwi (niegdyś opactwo); zakonników kaplanów 36; kleryków 52, laików 40=128. Bazylianki sa w Jaworowie w liczbie 17 i Przemyślu 5. Nadto znajdują się w tej dyecezyi domy kongregacyi zakonnej t. zw. Służebniczek N. M. P.; w Krystynopolu nowicyat dla 3 dyecezyj unickich, zakonnic 6, w nowicyacie 21, kandydatek 14; 2) w Sielcu Belskim 2 zakon.; 3) w Zużlu 3; 4) w Sokalu 6; 5) w Zólkwi 4; 6) w Przyłbicach 3; 7) w Przemyślu I-4; 8) w Przemyślu II-5; 9) w Jarosławiu 3; 10) w Wetlinie 2, 11) w Porochniku 2; 12) w Do-bromilu 3; 13) w Samborze 3; 14) w Uhercach wieniawskich 2; 15) Droho-byczu 3; 16) Truskawcu 2; 17) w Wysocka niższym 2. Ludności unickiej w calej dyecezyi 1,260,127.

Kto i kiedy powołał do życia episkopie przemyska-nie wiadomo i daty jej poczatków są chwiejne i niepewne. Schematyzmy dyecezyalne i rozmaici autowie ruscy usiłują zestawić szereg bpów przemyskich od najdawniejszych czasów i podać ich jak najwięcej, ale to nie zawsze wytrzymuje krytykę historyczną. W naszem przekonaniu na lepiej wywiązał się z tego zadania ks. prof. Tad. Gromnicki, którego spis episkopów przemyskich jest najwierniejszy i historycznie najpewniejszy, a co się ich tyczy do początku XVII w. jedyny w swoim rodzaju, za nim wiec i my tutaj pójdzie-

Pierwszym historycznie znanym sprawdzonym faktycznie władyka, przemyskim był Antoni (Dobrynia Jadrenkowicz) od r. 1218 do 1225; po nim choć może niebezpośrednio, nieznanego imienia, zabity ok. r. 1243; trzeci, ze znanych, Memnon, ok. 1288; dalej bylby taki porządek historycznie pewnych władyków: Marek r. 1330 r., Cyryl Wołoszyn o. 1353, Hilaryon ok. 1366, Atanazy pomiędzy 1392 i 1407, a może i dlużej, Gelazy 1415, Eliasz pomiędzy r. 1440-1442. Aleksander (nazwany też Atanazym a nawet Anastazym) pomiędzy r. 1445 -1467. Iwan (też Jona, Iwonka, Iwanko) 1468-1476, Joanicyuszok. 1497, Antoni (też Onyki) 1506 - 1520,

od 1528-1549, Jacek-Antoni Radyłowski z poczatku pomocnik Ter-leckiego, a od 1549—1581 r. rządzący bp, Stefan Bryliński 1581-1-91, po nim Michal-Mateusz Kopystyński 1591 — 1610. Ten ostatni wbrew kanonom cerkiewnym wdarł się na władyctwo, na którem dbał gorliwie o temporalia, ale zaniedbywał sprawy duchowne, ściągnał na siebie ekskomunikę, nawet na metropolitę i chociaż ra-zem z Balabanem powziął był myśl Unii, ale się potem cofnał i jej nie zawarł; a w owym czasie w dyecezyi przemyskiej wielu już było unitów, a nawet namiestnik jego w Sanockiem, Harasym Dubiecki, połączył się z Rzymem i z wielu duchownymi poddał się pod opieke Wawrzyńca Goślickiego bpa lacińskiego miejscowego. Odtad bywali bpi przemyscy uniccy i dyzuniccy.

Szereg unickich bpów rozpoczyna Atanazy Krupecki (w świecie Aleksander, szlachcic, urodzony w ła-cińskim obrządku) od r. 1610. Miał on bardzo trudne zadanie, wycierpiał wiele za swoje przekonania, czyhano nawet na jego życie, a poparcia od rządu polskiego czesto nie miewal, ale zawsze okazywał gorliwość niezwykła, działalność energiczna, która paraliżowali nieraz wdzierający się do rządów pasterskich niepowołani (od r. 1611 - 1679 jako władykowie dyzuniccy byli: Jan Chłopicki, Boryskiewicz Kopiński, Sylwester Wojutyński Hulewicz i Antoni Winnicki). Krupiński † w 1652 r. in odore sanctitatis. Następcą jego został Prokop Chmielewski odr. 1653; też meczeński żywot był jego udziałem, również go prześladowano, a sąd mu sprawiedliwości nie wymierzał, popierając poniekad jego przeciwnika Winnickiego, nic mu ostatecznie nie pozostawało, jak opuścić dyecezyę, gdzie go mało co nie zabili wichrzyciele i wrogowie Unii, szukać pokoju w ciszy klasztornej. W Dermaniu na Wolyniu Bogu oddał ducha pobożnie na początku 1664 r. Antoni Terlecki, rodem z Wolynia, wychowaniec kolegium greckiego w Rzymie, dr. filozofii i teologii, archimandıyta dermański, pomocnik Chmielewskiego, po jego śmierci został bpem przemyskim 1664 r. Jego rządy paster-Joachim pomiedzy 1522-1528, O-skie też były nieszcześliwe i przez Win-

nickiego zakłócane, który nie wiele so- znowu na zjeździe we Lwowie 1769 r. bie robił z wyroków królewskich i zbrojnie Terleckiego wydalił i tam pozbawiony należytego poparcia skutecznego ze strony rządu, otoczony niebezpieczeństwami i trudnościami, usunął się do klasztoru do Dermania, a opiekę nad Unitami w dyecezyi przemyskiej objął Susza bp chełmski. Terlecki † w Der-maniu przy końcu 1669 r. Jan Małachowski na stolicy przemyskiej od 1669—1691 też nie mało wycierpiał, wyzuty zupelnie z dochodów, przesładowany od dyzunitów, musiał nakoniec bpstwo opuścić; udał się do Warszawy i tam przebywał przy dworze Jana III, a z jego ramienia kierował Unia w Przemyskiem oficyał o. Porfiry Kulczycki, z zakonu św. Bazylego. Dopiero po śmierci Antoniego Winnickiego, gdy synowiec jego Jan, w zakonie Innocenty, zostawszy episkopem, przystąpił jawnie do Unii, zaczyna się spokój i jedność w dyecezyi przemys., zainaugurowana przez Innocentego Winnickiego, bpa katolickiego od r. 1691; rządził on dyecezya do śmierci na początku 1700 r. W historyi odegrał wybitną role przez to, że zakończył rozdarcie owczarni na dwie części, wiek cały prawie trwające. Po jego zgonie brat jego Gabryel w zakonie Jerzy od r. 1700 był pasterzem przemyskim. Starał się ten bp o naukowe kleru wykształcenie, założył seminaryum duchowne w Przemyślu, utwierdzał gorliwie Unię i szersze miał pole do działania, kiedy 1708 r. † metropolita Załęski, on był jego nastę-cą (opatem też w Dubnie i Dermaniu), pozostając bpem przemyskim. Gorliwie zajmował się sprawami Kla, wchodząc zawsze w rozmaite szczególy nawet swojej pasterskiej, tak obszernej działalności. Przy końcu września 1713 r. †. Hieronim Ustrzycki 1715 - 1748, był na synodzie w Zamościu, gdzie występował przeciw Bazylianom, z którymi też potem staczał walki; zresztą okazywał gorliwość pasterską; następnie uczynił swoim koadyutorem Onufrego Szumlańskiego i ten stal się jego następcą, rządząc już samodzielnie bpstwem aż do śmierci d. 20 kwietnia 1762 r. Atanazy Szeptycki 1762 —1779 odprawił synod prowincyonalny, 1762, potem 1767 byl na zjeździe bpów w Krystynopolu w sprawie dyzunitów i

w kwestyi stanowiska wobec konfederacyi barskiej, zbierał materyały na budowe katedry w Przemyślu, którą chciał po-stawić, lecz śmierć mu w tem przeszkodziła. Maksymilian Ryllo 1785—1794, z pochodzenia polak, przy-jaciel Bazylianów; jeden z najznakomitszych bpów ruskich; jego dz ałalność w Chelmie i potem w Przemyślu znana dobrze i na uznanie zupełne zasługuje. Od Józefa II otrzymał na katedrę kł po Karmelitach. Antoni Angelowicz 1796—1808, w sprawie wznowienia metropolii halickiej bardzo się zasłużył; zasługi też położył około podniesienia majątków bpich. W 1806 r. został metropolita, ale nadal administrował dyecezyą przemyską. Michał Lewicki 1813-1816, rządził krótko, też przeniesiony do Lwowa w charakterze metropolity. Jan Snigórski 1818—1847 w młodym wieku (bo miał zaledwo lat 34, a 11 kapłaństwa) przekonizowany, a zawdzięczał to swojej wielkiej pobożności, inteligencyi i niezwykłej gorliwości; należał on do najznakomitszych pasterzy, odznaczając się wielkimi przymiotami i dodatnia bardzo działalnością; czcił go też kler łaciński, z którym zacny ten bp najlepsze zachowywał stosunki blizkie. Pelesz powiada, że ta-kiego, jak on, bpa zakonnika, dyccezya przemyska nie mała. Grzegorz Jachimowicz 1849—1859, kierował bpstwem podczas obudzenia się ruchów narodowościowych w Austryi, w czem on odegrał wybitną role. Zajmując się namiętnie sprawami politycznemi, nie miał czasu w rzeczy kine wglądać. T o-m a s z P o l a ń s k i 1860 — 1869, chociaż już był człowiekiem wiekowym, ale krzatał się gorliwie póki mógł w swojej dyecezyi: zwiedzał ją, odbył podróż do Rzymu, zaprowadził kanoniczny sposób obsadzania beneficyów, brał udział w t. zw. konkordyi z bpami lacińskimi(1863), ale w parę lat potem zaniemógł bardzo i już nie mógł zajmować się sam sprawami hpstwa i w charakterze wikaryusza aplskiego i administratora wyznaczono Józefa Sembratowicza, który te rządy sprawował do r. 1872. Jan Stupnicki 1872 - 1890, miał czynny udział w obradach sejmowych, jako wicemarszałek, przytem zajmował się archeologia i numizmatyką, posiadal

piękne zbiory w tym zakresie, ale też wizytował dyecezye i wgladał w jej potrzeby; w ostatnich jednak latach zapadal na zdrowiu, co tamowało jego pa-sterską działalność. Po jego śmierci administrował dyecezya Julian Kuiłowski 1890-1891, pasterz dawnego autoramentu, bp - obywatel kraju, jak bywało niegdyś za czasów Rzeczypospolitej. Julian Pelesz 1891 - 1896, znany historyk, uczony teolog, wybitna w Kle unickim osobistość, rządził dyecezyą przemyską niedługo, gdyż † w r. 1896 r. mając zaledwie 52 lata. Po nim objal rządy Konstanty Czechowiczh. Ostoja, 46 jakoby pasterz tej dyecezyi i dotąd (1913) na tej katedrze zostaje, gorliwie pracując w winnicy

Pańskiej. Jak niewiadomo, kto to bpstwo założył, tak też nie posiadamy wiadomości, od kogo ono swoje pierwsze otrzymało uposażenie. Zwykle utrzymują, że Lew Danilowicz wiele tej episkopii zapisal; następnie królowie polscy dużo bardzo majatków nadali, a dawniej nadane zatwierdzili, tak że z czasem wytworzyło to wcale pokaźną całość. Nawet Pelesz oddaje im sprawiedliwość. Lecz z biegiem czasu episkopowie przemyscy utracili nie mało majątków; przepadło ich dość z różnych przyczyn; rewindykacye były z rozmaitych powodów nielatwe. Za czasów bpa Onufrego Szumlańskiego, w drugiej polowie XVIII w., do chody bpstwa z majątków miały wynosić 10,000 zlp. circa propter, z tego opłacało się hyberny i pogłównego ok. 900 złp.; nadto składało duchowieństwo podwładne bpowi t. zw. katedratyk, co rocznie stanowiło od 14-16 tys. złp. Takie dochody były aż do zaboru kra-Józef II owe "cathedraticum" skasował i stałą wyznaczył pensyę. Obecnie dotacya bpa przemyskiego obliczona na 24,000 koron; bpi posiadają teraz 5 wsi (Walawę, Wilcze, Wielunicę, Straszewicze i Kusowisk) i jeśli one nie przynoszą owej sumy, to rząd uzupełnia ją z funduszu religijnego. (Por. Schematyzm przemyski na r. 1913; Pełesz, Geschichte der Union, Wieden 1879 -1880; Znakomity artykul o tem ks. dra T. Gromnickiego w Encyk. Kośc. Nowodworskiego, gdzie też podana wyczerpująca literatura tego przedmiotu).

J. M. G.

Przemyśl miasto na Rusi Czerwonej leżące po obu brzegach Sanu, niegdy stolica książąt przemyskich, obecnie dwóch dvecezyj katol.: łacińskiej i grecko-ruskiej oraz powiatu (dawniej ziemi) przemyskiej. Polożony malowniczo na pochylościach wzgórz Przem. w 1910 r. liezyl 54,978 ludności, t. j. 25,306 kat. ob. lac., 12,018 kat. ob. gr. rus., 16,062 żydów i 692 osób innych wyznań. Poczatki P-a gina w mgle historyi. Według bajecznej tradycyi podanej przez Długosza, ks. polski Przemysław założył P-1 w VII w. i nazwał go od swego imienia. Nestor pisze, że 981 Włodzimierz pokonał na czele Waregów plemię Lachów i zajął ich grody: P-l, Czerwień i inne. Lechicki ów P-1 leżał na teraźniejszej górze zamkowej, w miejscu zw. obecnie "Starym zamczyskiem". Po pogromie przez Włodzimierza miasto opustoszało. Bolesła v Chrobry 1018 wcielił ziemię przemyską do swego państwa, od którego odrywa ja 1031 Jarosław ks. Kijowski. Bolesław Śmiały 1071 znowu ja przywraca Polsce, ale już 108/ Ruryk Rościsławicz siedzi tu, jako pierwszy ks. przemyski do 1092, a po nim Wolodar Rościsławicz do 1124. W 10 lat poźniej stolica ziem czerwieńskich przeniesiona do Halicza, a potomkowie Włodzimierza krwawe boje między sobą staczają, wśród których w 1214 P-l na czas długi dostaje się Leszkowi Bialemu. Kazimierz W. przyłączywszy 1340 do Polski Ruś Czerwona, wznosi w P-u zamek. Po jego zgonie został P-l oderwany i przyłączony do Wegier, ale 1387 królowa Jadwiga odzyskała go napowrót. Troskliwa opieka królów i wzrastająca zamożność okolicznego ziemiaństwa sprowadzają pomyślny rozwój P-a w XV, XVI i początkach XVII w., pomimo pożarów (1489, 1498 i 1535), morowego powietrza, wylewów Sanu i napadów nieprzyjacielskich. Od napadu Kozaków (1648) i Szwedów (1656), odpartych zwycięsko, gorszą była inkursya Rakoczego (1657). Wojska jego stanawszy pod P-em zajęly klasztor Benedyktynek, a przeprawiwszy się przez San zajęły klasztor Reformatów, będący wówczas za miastem. Lu zamordowano bezbronnego brata Józefa Reklewskiego, poniszczono oltarze i relikwie, powywlekano z grobów ciała zmartych, zniszczono doszczętnie kł z klasztorem. Zaczęto następnie miasto

zaniechano, a zgodzenie sie na to przy-pisano interwencyi ś. Wincentego m., którego relikwie sprowadzone 1651 znajdują się w kle Franciszkanów, a sam odtad jest Patronem miasta. Upamiętniają ten wypadek 2 obrazy: jeden malowany na ścianie w kle Franciszkanów, drugi w ratuszu. Kiedy 1672 Muhamed IV z Kozakami i Tatarami wtargnał do Polski, nawiedziła w październ. czerń tatarska ziemię przemyską. Wówczas Przemyślanie postanowili ich odeprzeć i każdy zdolny do boju chwycił za bron, a ochotnikom tym przewodził gwardyan Reformatów, O. Krystyn Szykowski. 8 październ., gdy 3 hordy Tata-rów ze zdobyczą i jeńcami rozłożyły się obozem na polach o mile od P-a, wyruszył o. Krystyn wieczorem z ochotnikami z miasta, napadł dzicz we śnie i odebrał łupy i jeńców. Po I rozbiorze miasto zostalo sprzedane przez rząd austr. Ignacemu Cetnerowi, ale na prośbę mieszczan Józef II przywrócił P-wi autono-mię i rząd miasto wykupił. W maju 1882 bawił tu nuncyusz aplski (później kard.-bp) Serafin Vannutelli z powodu konsekracyi bpa Soleckiego (ob.); w 1901 w dniach 26-28 sierpn. obradował tu II Kongres Maryański polski i zarazem Wiec katol. stowarzyszeń polskich (ob. Księgę pamiątkową tegoż, Przemyśl 1912). P l jest miejscem urodzenia świętobliwego Stanisława zak. Franciszkanów, od Tatarów umęczonego 1240; Jędrzeja Wargockiego (ob.); Dybowieckiego Stanisława, lekarza Zygmunta III; Marcina z P-a dra med. i prof. astrologii w akad. krak. ok. 1475. Kły ob. lac. są w P-u następujące: 1) Katedra (ob. art. Przemyska dyecezya); 2) Kłś. Antoniego Padewskiego Braci Mniejszych. Pierwszy ich klasztor (drewniany) i kł wznieśli 1629. Piotr Cieciszowski i żona jego Felicyanna ze Zmigroda; gdy w lat kilka zgorzał, odbudował go 1645 Hermolaus Tyrawski, a Andrzej Maksym Potocki wojewoda kijowski ok. 1770. 7) Fredro wojewoda Podolski opasał murem. Kł na przedmieściu Błonie w 1911 wy-3) Kł ś. Józefa Karmelitanek stawiony. 8) Kaplica na cmentarzu; nad-Bosych. Osiedliły się one w P-u 1 mar. 1884, przybywszy z Karmelu fary Łobzowskiej w Krakowie. Kl. wybudowany z jałmużu 1900 w stylu gotycko-romańskim. (Por. Karmel Przemyski, publicznym. Kly i kaplice łacińskie nie Przemyśl 1900). 4) Kł ś. Maryi Ma- istniejące: 1) Kł ś. Piotra najdawniej-

szturmować, ale za ofiarowaniem okupu | gdaleny Franciszkanów. Ok. 1235 przybyli do P-a dwaj Franciszkanie: Jakób Lachara i Maciej R:s, wysłani przez Grzegorza IX na Ruś, przyjęci przez mieszczanina Jędrzeja Serena, który im zapisał dom z ogrodem. Na tem miejscu wzniósł kł i kłasztor bp Eryk 1379. Obecny kł zbudowany w latach 1754-1778 mieści obraz cudowny N. M. P., koronowany 1777. (Por. Fridrich, Historye cud. obrazów N. M. P. w Polsce t. 11, Kraków 1904; x. Wacław z Sulgostowa, O cudownych obrazach w Polsce Przenajśw. Matki Bozej, Kraków 1902) .5) Kl Serca Jezusowego. Ki ten pierwotnie p. w. ś. Ignacego zbudowany był dla Jezuitów przez Anne z Tyrawskich Ulińska (córke fundatora kla s. Antoniego). Budowę rozpoczęto 1627. W 1820 zamknieto ten kl, urządzenie wewnętrzne częścią sprzedano, a częścią rozdarowano, a sama światynie obrócono na skład wojskowy, który tu był do 1885. Odtąd kł był pustką i coraz bardziej niszczał, a przedstawienie bpa Soleckiego celem odzyskania go pozostały bez skutku. Udalo się to dopiero 1908 bpowi Pelczarowi kł ten obok katedry najpiękniejszy w P-u o 2 wyniosłych wieżach ocalić od zagła-Odrestaurowany i urządzony kosztem w części rządu, a przeważnie ofiarnością bpa i wiernych, został 13 listop. 1904 konsekrowany p. w. Serca Jezusowego; w nim między innemi są nabożeństwa dla wojska i szkół. W w. ołtarzu obraz Serca Jezusa pędzla Tad. Popiela, w kaplicy ś. Piotra obraz tegoż Świętego, malowany przez Zemba-czyńskiego. (Por. Łękawski, Katedra przemyska wraz z kłem filialnym Najśw. Serca P. Jezusa, Przemyśl, 1906). 6) Kł ś. Trójcy Benedy. ktynek. W 1616 Maciej Wałowicz mansyonarz przemyski wystawił za Sanem kaplice s. Trójcy, która wkrótce potem oddał Benedyktynkom. Kł pod temże samem wezwaniem wystawił Franc. to kaplice w seminaryum duchownem, przy domach Zgromadzeń: Salezyanów,

szy, odbudowany przez bpa Erykap. w. odbudowana 1763, zamknięta ok. 1786; N. M. P. i ś. Jana Chrzciciela, był ka-tedrą do 1412; w 1618 darowany Jezu-cmentarz; 5) ś. Michała na Podzamczu, itom, rozebrany 1679; wznosił się koło kla Serca Jezus, 2) Kl Dominikanów, rozebrany 1787, na miejscu gdzie sąd. 3) Ki Dominikanek z 2 połowy XVI w., był po stronie połud. klasztoru Dominikanów, zniesiony 1782. 4) Kł Braci Milosierdzia ze szpitalem fund. 1678 przez Pawła z Bużenina Mniszcha, zniesiony 1787, gdzie obecnie Starostwo. 5) Kł ś. Ducha ze szpitalem, ufundowany 1461 przez Jędrzeja z Pomorzan rowskiego, wznosił się z początku za murami miasta przy ul Dobromitskiej. Spalony 1638 został odbudowany p. w. śs. Walentyna, Stanisława i Wojciecha, a gdy powtórnie się spalił, wówczas Aleksander Maksymil. Fredro, wojew. podolski, przeniósł szpital do miasta na zachód od klasztoru Braci Mniejszych i wybudował przy nim kł ś. Rocha, rozebrany w 2 połowie XVIII w. 6) Misyonarze mieli kaplicę w swym domu, gdzie obecnie semin. duchowne lac. 7) Kaplica na zamku, wspominana w aktach z XVI w. Cerkwi ruskich jest obecnie 2: 1) Katedralna, zbudowana 1625, jako kl Karmelitów bosych p. w. ś. Teresy, z kopula na górze nad miastem. Po zniesieniu klasztoru przez Józefa II, kł zostal 1784 oddany Rusinom na ich katedrę; ma piękną ambonę w kształcie okretu, a w skarbcu mitre bpią, według tradycyi przerobioną z korony, posłanej Danielowi halickiemu przez Innocentego IV; cerkiew ta jest obecnie p. w. Narodzenia ś. Jana Chrzciciela. 2) Cerkiew N. M. P. na przedmieściu Błonie, dawn. drewniana, przed 30 laty z górą wymu-rowana o 3 kopułach. Liczba cerkwi dawniej w P-u istniejących miała wynosić 28, ale nie istniały one równocześnie. W 2 polowie XVII i XVIII w. było ich 9: 1) Katedralna (dawna) Narodzenia ś. Jana Chrzcic ela, zbudowana ok. 1500 przez Koźmę, kowala. Zniszczoną kazał bp Atanazy Szeptycki rozebrać, by na jej miejscu wznieść nową. Rozpoczął od budowy wieży, na ktorej obecnie jest zegar miejski, ale śmierć przerwała dzielo, a na katedre przeznaczono kl pokarmelicki. 2) ś. Trójcy na wschód za murami miasta, przy niej mieszkali Bazylianie. 3) ś. Mikołaja na Podgórzu w północnej stronie za murami, zgorzała 1759, z innymi darami biblioteki liczy ok.

zniesiona pod koniec XVIII w.: 6) Przemienienia Pańskiego na Garbarzach, zgorzała 24 grudn. 1748; 7) ś. Jerzego na Garbarzach, zniesiona w początku XIX w.; 8) Zjawienia Pańskiego opodal klasztoru Benedyktynek, zniesiona pod koniec XVIII w.; 9) N. M. P. przy ul. Wegierskiej, zbudowana 1612, zniesiona 1786.

Archiwa i biblioteki w P-u sa nastepujace: 1) archiwum bpstwalac. od r. 1470; 2) biblioteka i ar-chiwum kapituly lac. Początki biblioteki datują się z przed r. 1421; pomnażana darami kanoników i osób do kapituły należących, aż do ostatnich czasów, liczy przeszło 14,000 tomów prze-różnej treści, przeważnie teologicznej i kanonicznej. Manuskrypta można podzielić na 3 części: a) do dziejów kapituły, b) rękopisy dziel różnej treści, c) dokumentów Z tych 32 z XIV w. (najstarszy z 1352); przeszło 80 z XV w.; 31 z XVI w.; 22 z XVII w; 9 z XVIII w. po 1759; odtąd rozpoczyna się nowsza część archiwum. Spis dokumentów po 1647 sporządził kan. przem. Fryderyk Alembek zowiac go Trzebiniana ku czei bpa Trzebickiego. Po 1770 sporządzono 2 sumaryusze dokumentów, za-wierających zapisy na rzecz kapituly przem.: jeden od 1604 do 1672, drugi od 1670. Niektóre dokumenta ogłosił drukiem bp Korczyński w kwartalniku: Przyjaciel chijańskiej prawdy; inne x. Pawłowski (ob.) w Premislia sacra, wreszcie wszystkie ważniejsze wydał prof. Xawery Liske w VII i VIII t. Aktów grodzkich i ziemskich (1870 i 1880). (Por. Federkiewicz, Kapitula przemyska o. l. w Kronice dyec. przem. 1912): 3) archiwum bpstwa ruskiego. Uporządkowane w 1858 przez x. Anton. Petruszewicza (ob ) ma najstarszy dokument z 1302; 4) biblioteka i archiwum kapituly ruskiej, której założycielem był kan. Jan Ławrowski († 2 czerw. 1849), który jeszcze za życia oddał kapitule cześć swej książnicy, obejmującej 14,139 ksiąg i manuskryptów z poleceniem utworze-nia biblioteki publicznej. Bp Śaigurski († 1817) dolączył 2,096 książek, tak że

17,200 ksiąg i rękopisów. 2 najstarsze | rękopisy łacińskie pochodzą z XIII w., a z XIV w. jest 1 rekopis łaciński a 3 słowiańskie. Polski manuskrypt najstarszy z XV w. p. t. "Rozmyszlanye 5 żywoczy Pana Jezusa". Jest także mszał w języku ormiańskim z 1734; nadto wiele dokumentów do dziejów Polski, obu dyecezyj przem. i P-a; Dyaryusz wojny chocimskiej przez Jakóba Sobieskiego. 5) Archiwum i biblioteka Franciszkanów ma najstarsze dokumenta i druki z końca XVI w.; 6) Archiwum i biblioteka Braci Mniejszych ma druki z XVII i XVIII w. i odpis kroniki klasztoru z początku XVIII w. z opisem napadu Tatarów 1672; 7) Archiwum miejskie uporządkowane w 1874 — 1877 zawiera także dokumenta do różnych nietylko przem. kłów i klasztorów się odnoszące. W 1909 zawiązano w P-u Towarzystwo Przyjaciół nauk liczące w swem gronie wielu kaplanów. Z drukarni katol: ok. 1758 bp. Wacław Sierakowski urządził drukarnię i oddał ją Jezuitom. Oprócz drukarni udziałowej (p. art. Przemyska dyecezya) jest drukarnia, będąca własnościa kapituły ruskiej z daru bpa Śnigurskiego w 1840 z której dochód ma isć na utrzymanie pralata-kanclerza kapituly. W P-u ok. 1821 była loża masońska, a o. Błażej Chmielewski zak, Braci Mniejszych po kazaniu wygłoszonem pko masonom z obawy ich zemsty przeniósł się do Królestwa kongresowego, gdzie 10 lat przebywał († 15 sierp. 1831 r. w P u. Zydzi osiedli w P-u prawdobnie na podstawie przywileju Kazimierza W. r. 1367, ale jeszcze w r. 1542 było w P-u 18 rodzin żydowskich. Za Zygmunta Augusta budują synagogę, a gmina ich otrzymuje samorząd, a gdy w w. XVIII należący do niej zaczęli się wyłamywać z obowiazków względem niej to starsi synagogi żydowskiej wytoczyli im o to skarge przed bpem Sierakowskim. Upadek ekonomiczny P-a pod koniec XVIII w. wyszedł na korzyść Zydom. Oprócz prac przytoczonych por. Słownik geograficzny, oraz Hauser, Mo-nografia miasta P-a, 1883, gdzie na początku autor podaje prace odnoszące się do dziejów miasta. M. B.

z Przemyśla Antoni ob. Antoni z Przemyśla.

z Przemyśla Bartłomiej ob. Bartłomiej z Przemyśla.

Przeniesienie świąt ob. Świąt przeniesienie.

Przeor i przeorysza tytuł przysługujący w niektórych zakonach przełożonemu klasztoru, jak u Augustyanów, Dominikanów, Karmelitów, Paulinów, Serwitów i Braci milosiernych, w których nawet przełożony prowincyi ogólny nosi ten tytul (p. provincialis, p. generalis). U Benedyktynów i zakonach pokrewnych, a także rycerskich u Premonstratensów i in., tytuł ten noszą przelozeni mniejszych domów (p. conventualis); w większych domach (z opatem lub w. mistrzem na czele) drugi przełożony zwie się także P-em (claustralis). To samo dotyczy i zakonów żeńskich, w których przełożona zwie się przeorysza (priorissa v. praeposita).

Przeradzki Antoni T. J., rusin, ur. w r. 1717. wstąpił do Jezuitów w 1748, uczył humaniorów w Chojnicach, retoryki w Mariemburgu, Gdańsku i Krakowie, gdzie też był kaznodzieją. † albo wyszedł z Towarzystwa po r. 1768. Napisał Maurycyusz, Państw wschodnich Cesarz tragedya... do Prześwietney Młodzi ćwiczącej się w naukach... na widok dana. Poznań 1754, 4-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque, t. VI, k. 1265).

Przerebski Jan h. Nowina, syn Jana kasztel sandomier., ur. 1519 r. Wró-ciwszy z Padwy bawił na dworze Sa-muela Mac ejowskiego, zostaje sekretarzem królewskim, regentem kancelaryi koronnej, kan. kruświckim, w 1545 kan. krak., w 1547 r. proboszczem kapituly krakow., w 1550 r. proboszczem poznańskim a po zgonie bpa Maciejowskiego administrował dyec. krak., występując w obronie Kła. Następnie mianowany podkanclerzem kor. bawił przy królu, stanowczy, gdy chodziło o po-myślność kraju. W 1556 r. spotykają go dwie najwyższe prelatury katedralne: probostwo gnieźn. i dziekania krak. Pod koniec życia prymasa Dzierzgowskiego zostaje mianowany jego koadyutorem cum iure sucessionis, oraz bpem chelmskim. W 1559 r. wstępuje na stolicę

ces. Ferdynanda, zalatwiając tam wszystkie sprawy ku zadowoleniu króla i narodu, z wyjatkiem sprawy dotyczącej Baru. W 1560 r. zwołał synod dycc. do Kalisza, a dla archidyakonatu gnieźń. do Gniezna, a niebawem potem odbył synod prowincyonalny w Warszawie, na którym wiele zbawiennych postanowień co do zarządu dyec. i obowiązków bpów zapadło. Następnie P. całą swą uwage zwrócił na swą archidyecezyę, starając się w niej przeprowadzić postanowienia synodalne, ożywić gorliwość kleru, pobudzić jego czujność w sprawie pieczy dusz i obrony przed napaściami heretyckiemi; dawne szkoły reformować i nowe zakładać. Plany te jednak z malymi wyjatkami spelzły na niczem, gdyż prymas zapadlszy nagle w ciężką febrę † 12 stycz. 1563 r. w Łowiczu, gdzie w kolegiacie pierwszy z prymasów jest pochowany. Rozum, nauke i prawość P-o sławi Hozyusz w liście do wojewody pozn. Marcina Zborowskiego, W walce z herezyą nie rządził się surowością, ale starał się o odcięcie źródeł, skąd ona wypływała, oraz troskę swą zwrócił na to, by kler stal na wysokości swego powołania. Jako podkancierzy koronny nie wahał się stawić nieugiętego oporu, acz bezskutecznie wyjazdowi Bony z Polski, widząc w tem szkodę dla ojczyzny. Założył szkołe w Skierniewicach, do której sprowadził na nauczyciela Benedykta Herbsta. Mimo krótkich rządów pasterskich P. należy do znakomitych bpów w Polsce. (Por. Korytkowski, Arcybiskupi gnieźn. t. III).

M. B.

Przerebski Wincenty, syn Jana ka sztel. sieradzkiego h. Nowina bp włocławski. Otrzymawszy wychowanie w domu rodzicielskim oddany został na dwór króla Kazimierza Jagiellończyka, którego został sekretarzem. W r. 1488 otrzymał kanonie krak., a także dziekanię kurzelowską, scholasteryę łęczycką, wreszcie kanonię gnieźn. Król Jan Olbracht 1498 mianował go podkanclerzem przy Krzesławie z Kurozwek. Tegoż r. otrzymał bpstwo płockie, konsekrowany w Krakowie 9 stycz. 1499. Odtąd oddał się na usługi dyccezyi. Zatwierdził statuty kapituly katedr. płockiej, zajał

gnieźn, a niebawem posłuje od króla do w r. 1500 zbadanie obyczajów i gorliwości księży parafialnych, uporządkował biblioteke katedralna i polecil dokonać jej spisu, wprowadził lad do zarządu majątkiem klnym i poboru dziesięcin, wreszcie wydał różne ważne rozporządzenia, nad których wykonaniem czuwal. Po 4 latach P. przeniesiony został na stolicę włocławską po śmierci Krzesława z Kurozwek, prekonizowany 25 lipca 1503 r. I tutaj rozwinal wielka gorliwość pasterską. Odwiedzał parafie jak i dobra bpie, oraz zamki w Raciążku, Ciechocinie, Komorsku, Wolborzu za-prowadzając wszędzie ład. Święcił kleryków i kaplanów dla własnej i obcych dyecezyj. W 1504 r. towarzyszył kr. Aleksandrowi do Gdańska, przy nadaniu przywiiejów temu miastu W r. 1506 jeździł w delegacyi od stanów po nowo obranego króla Zygmunta I i w następnym roku był na jego koronacyi. Uczestniczył w sejmach, gdzie bronił interesów Kła i nie skapił rad królowi. Dn. 15 sier. 1511 r. w Włocławku rażony został apopleksyą. Współcześni oddają mu gorące pochwały jako gorliwemu i rozumnemu pasterzowi, kraj milujacemu mę-żowi. Po dwóch latach walki ze śmiercia † 20 wrześ, 1513 r. (Por. Encyk. Powsz. art. ks. S. Chodyńskiego).

> Przesądzenie (praejudicium) oznacza w pewnej sprawie zapadłej i uprawomocnionej wyrok, który uważany jest za wskaźnik dla innych podobnych spraw. Nazwa i znaczenie znane sa już w starożytnem prawodawstwie rzymskiem (Cicero, Pro Munera, c. 28; Quintil. Instit. 5, 2 i nast). W nowszem prawodawstwie zym. ces. Justynianin oświadcza się pko P-iu "cum non exemplis, sed legibus judicandum sit" (l. 13. Cod. 7, 45). Prawo kan. uznaje P. w praktyce Kuryi (por. Permaneder, Kirchenrecht 3 Aufl. Landshut 1856, n. 648). Praejudicium zowią się także pewne ciężary prawne, które spadają na stronę sądzącą z powodu, iż nie zachowuje przepisu prawnego lub nie ulega sadowemu zaleceniu jak np. obowiązek milczenia.

Przestępstwo ob. Delictum.

Prześcieradło św. - cienka tkanina płócienna w którą Pan Jezus po zdjęciu z krzyża został owinięty i złożony się poprawą kleru, poleciwszy kapitule do grobu (Mat. XXVII, 59; Marc. XV.

46; Luc. XXIII, 53; Joan. XX, 6). ze Akademii profesorem hermeneutyki, Zwyczaj grzebania w ten sposób przyjęty przez Żydów od Egipcyan (Gen. L, 2, 3, 25). Po zmartwychwstaniu Chrystusa Pana niewiasty znalazły prześcieradla te uświęcone dotknięciem Bożego Ciala i przechowały je u siebie. Gdy odnaleziono relikwie drzewa krzyża Chrystusowego i owym prześcieradłom zaczęto cześć oddawać w różnych miejscowościach. Najsłynniejsze relikwie prześcieradel śś. miały się dostać do Besançon, Cadouin, Cahors, Compiegne, Turynu i Rzymu. Czy wszystkie te relikwie św. prześcieradel są autentyczne, dziś trudno orzec. Kł oddawna obchodzi pamiątkę św. Prześcieradła w Piątek po Il niedzieli Postu rit. dupl. mai. (Por. Chifflet, De linteis sepulchralibus. Anvers. 1624).

Prześladowanie chrześcijan obacz Chrześcijan prześladowanie.

Przeszkody do małźeństwa ob. Malżeństwo.

Przetocki Jacek poeta, kaznodzieja i proboszcz paraf. Wysoka i Borkowice; żył w XVII w. O życiu jego brakuje szczegółów, wiadome są tylko owoce jego pracy literackiej dzięki wzmiankom w bpa Ig. Krasickiego, Zbiór wiadości, Warsz. 1781; Bentkowskiego, Hist. lit. pols.; Juszyńskiego, Dykcyonarz poetów polskich; Wiszniewskiego, Histor. liter; Maciejowskiego t. III, Piśmiennictwa polsk. Według tych źródeł P. wydał: Lamenty albo żale ser-deczne... nad śmiercią Jezusa, Kraków 1647, książkę tę nie oparta na Ewangelii a na różnych legendach sam autor wycofał. Pisana była wierszem. Tubae Radzivilianae, 1644, wierszem; Gdański prorok abo Elizeusz Aurimontana do Gdańszczan .... 1649, przekład częścią proza, częścią wierszem poematu bpa warmińskiego Jana Dantyszka p. t. Jonas propheta, sive de interitu civitatis Gedanensis etc. Wydał też Kazania, oraz kilka mów i Miłosierdzie Maryey Bogaredzicy.

Przewłocki Aleksander ks. kand. św. teologii, ur. w r. 1815 w Warszawie, po ukończeniu szkół u Dominikanów i Pijarów wstąpił do Akad. duch. w Warszawie i ukończył ją w 1840 r. ze stopn. kandydata teologii; był w 1850 r. w tej- w seminaryum wykazał wielkie zdolno-

introdukcyi do Ksiąg ś. ś. i archeologii. † w 1858 r. Pisał artykuły do "Pamiętn. Relig. Moraln." m. in. Rzecz o typach w Piśmie św. zawartych, sposobach do ich odkryciach służacych i korzyściach jakie ma teol. dogm. z typów. t. XXI, str. 430. (Por. Pleszczyński, Dzieje Akademii duchownej w Warszawie, 1907, str. 114).

Przewodnia niedziela ob. Wielkanocny czas.

Przeworszczyk-1) Jan, wierszopis i nauczyciel muzyki z XV w., ur. w Przeworsku, napisał ważny dla historyi muzyki w Polsce śpiewnik: Cantionale labore et ingenio honesti Joannis olim ludimagistri in Przeworsk, 1434, 4-o, w rękopisie. Wyjątki z tego śpiewnika umieścił Juszyński (Dykcyonarz poetów) i Wiszniewski (Hist. liter. pols. t. 1, str. 293; t. VI, str. 415). Juszyński przytacza przekład Salve Regina Zdrowa Gospodze miłosty, Zywota słodkosty, pieśń do N. M. Pany, rozpoczynającą się od słów Na wsze nadzieje przemieła Tys wszytka niebieska siła i urywki z innych pieśni. Niestety, Juszyński kancyonalu nie wydał, a w spuściźnie bibliotecznej po nim go nie znaleziono. W każdym razie z tych przytoczonych urywków widać, że już w XV w. śpiewano w różnych kościolach po polsku. (Por. S. Orgelbr., Encyk. Powsz. t. XII, s. 386; Surzyński, Muzyka figuralna w kośc. polskich, 8-o, s. 42).

2) Krzysztof, z końca XVI i pocz. XVII w., napisał: Vita Beati Michaelis Ord. S. Mariae de Metro de poenitentia. Cr. 1605, 4 o. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. pols. t. VIII, str. 178).

Przezdziecki Henryk ks., współczesny, ur. 1873 r. w Warszawie z rodziców Edwarda i Anastazyi z Korytkowskich. Początkowe wykształcenie otrzymał w domu rodzinnym, srednie w Warszawie w IV gimnazyum i gimnazyum pragskiem; w 1891 wstapił do seminaryum warszaw., 22 grudnia 1895 r., wyświęcony na kaplana, do r. 1897, wskutek niezatwierdzenia urzędowego, oczekiwał na stanowisko w archid. Ponieważ już

go na wyższe studya teologiczne do Petersb. Akademii duchownej. Po czterech latach studyów i po napisaniu rozprawy otrzymał w 1901 r. stopień magistra św. teologii. Po powrocie do dyecezyi mianowany kolejno był wikaryuszem na Woli a później św. Trójcy w Warszawie. Od 1903-1907 zajmuje stanowisko profesora w warszaw. seminaryum św. Jana. Wykładał początkowo język polski, hist. biblijną, archeologię i świeżo wprowadzony przedmiot-socyologię, a następnie z wielką znajomością życia teol. moralną i pasterską. Obok pracy pedagogicznej ks. P. zajmował się i dotychczas się zajunuje piśmiennictwem. Kiedy w Królestwie w czasach wolnościowych powstały ruchy rewolucyjne i ogarnely ogół robotniczy, ks. P. stanał na stanowisku demokracyi chrzejscijańskiej; brał czynny udział przy wydawnictwie organu stowarzyszenia demokracyi "Towarzysza pracy", "Pracownika polskiego" i dla braci robotniczej głosił konferencye społeczno - ekonomiczne w kle na Pradze; konferencye te były dru-Wskutek nadwatlonego zdrokowane. wia w r. 1907 opuszcza Warszawe, nie żegna się jednak z umiłowaną pracą pedagogiczną, a zamieszkawszy w Łagiewnikach, zostaje prefektem szkoly handlowej w Zgierzu. Kiedy zaś w r. 1909 podzielono terytoryalnie m. Łódź i utworzono nowe parafie, władza duchowna powołała P-o na stanowisko proboszcza parafii św. Józefa. Proboszcz nowoutworzonej parafii osobiscie odwiedza swo:ch parafian, by się zapoznać z potrzebami ludności i tym potrzebom zaradzić; następnie stary i szczupły kościołek św. Józefa rozszerza, gruntownie restauruje i przyozdabia. W czasie W. Postu zgromadza w swym kle inteligencyę miejscowa na nauki rekolekcyjne. W 1913 r. zostaje mianowany sędzią delegatem do spraw małżeńskich. Jednocześnie rozpoczyna wydawnictwo tygodnika w Łodzi Przewodnik katoticki. Przez dłuższy również przeciąg czasu P. należał do komitetu Encykl Podr., którą zasilał gruntownymi artykulami z zakresu przeważnie apologetyki, socyologii i teologii moralnej.

Rr.

Przeznaczenie (praedestinatio) w teo- gensburg 19122, t. II, p. 78. i in,

ści naukowe, władza duchowna wysyła logii oznacza zarządzenie Boże co do go na wyższe studya teologiczne do Pe- istot stworzonych.

I. Określenie P-a.

A) W rozumieniu ogólnem P-em zowiemy wszelką decyzyę Bożą odwiecznie powziętą (prae = destinatio czyli praevia destinatio) a w czasie ziszczoną. Tak pojęte P-e słusznie utożsamiają z opatrznością Bożą (ob. art. Opatrzność). Św. Ambroży, In Hexaëm., l. 2, c. 5, n. 2-używa wyrazu praedestinatio jako providentia.

W rozumieniu ścisłem P-e oznacza odwieczne zarządzenie Boże co do istot rozumnych, które dążą do celu nadprzyrodzonego, czyli jest to "providentia in ordine supernaturali" (Pesch,

Prael. Dogm., t. 112, n. 336),

Pojęte jak najściślej (strictissimo sensu) P-e mówi o decyzyi (destinatio) odwiecznej, którą P. Bóg powziął co do skutecznego zbawienia pewnych ludzi. Czyli jak mówi św. August (De don. per seo., c. 14, n. 35)—jest to "przewidzenie i przygotowanie dobrodziejstw Bożych, przez które najpewniej bywają ocaleni ci, którzy dostępują zbawienia" ("quibus liberantur quicumque liberantur").

W Bożem działaniu co do przeznaczenia rozpoznajemy akt umysłu (praevisio), "których—pisze św. Paweł—przejrzał i przenaznaczył" (Rom. VIII, 29) i akt woli (praedesinatio), jak zaznacza wyraźnie św. Paweł "Bóg nas przeznaczył... wedle postanowienia woli swojej" (Eph. I, 5).

Mając na uwadze to działanie Boże, teologowie zazwyczaj o P-u rozprawiają w traktacie o Bogu i Bożych działaniach np. Tanquerey, Synopsis theol. dogm. spec., Romae 1911, <sup>13</sup>, p. 295—

311 i in.

Przeznaczenie dotyczy porządku nadprzyrodzonego, do którego wprowadza człowieka P. Bóg przez udzielenie łaski i doprowadza do celu czyli chwały w niebie, czyli jak określał św. Tomasz (In I sent., dist. 40, q. 1, a. 2) P-e "jest to przygotowanie łaski w czasie obecnym, a chwały w przyszłym". A zatem kwestya P-a sprowadza się do problematu o szafowaniu przez Boga łaski, to też niektórzy z teologów rozprawiają o P-u w traktacie o łasce Chrystusowej np. Specht, Lehrbuch der Dogmatik, Regensburg 1912², t. II, p. 78., i in.

B) Mając na uwadze cały proces usprawiedliwienia i uwieńczenia w niebie człowieka usprawiedliwionego, teologowie rozróżniają w nas pewne stadya w P-u czyli momenty:

1-o poczyna się ono wraz z pierwsza laską uczynkową (prima gra-

tia actualis);

2-o rozwija przez inne łaski uczynkowe, a zwłaszcza przez łaskę wiary (gratia fidei), stąd P-e zowie się wezwaniem (vocatio) - praedistinatio ad fi-

3-o dokonywa się na ziemi w chwili, gdy człowiek otrzymuje łaskę poświęcającą (justificatio), stąd Pismo św. zowie usprawiedliwionych — wybranymi (electi) (Eph. I, 1-11; I Piotr. I, 1) -praedestinatio ad gratiam;

4-o jasni je P-e w wytrwaniu in perseverantia) (ob. art. Łaska n. V);

5-o wreszcie zyskuje dokonanie i uświęcenie w ch wale-praedestinatio ad gloriam, stad przeznaczeni nosza miano błogosławieni Ojca Niebieskiego" (Matth. XXV, 34 "wezwani według postanowie-nia święci" (Rom. VIII, 28).

Proces ten nakreślił wyraźnie św. Paweł: "których (Bóg) przejrzał i przeznaczył, aby byli podobni obrazo i Syna jego..., a których przeznaczył, tych wezwal (vo avit); a których wezwal, tych też usprawiedliwił (justificavit); a których usprawiedliwił, onych też uwielbil (glorificavit))" (Rom. VIII, 29-30).

P-e o ile obejmuje w szystki e stadya (momenty) zowie się P-em zupelnem, calkowitem (praedestina-

tio completa, adaequata).

P-e do pewnego tylko momentu albo tylko do wiary; albo do samego usprawiedliwienia; albo do chwaly tylko-zowie się P-em niezupełnem niecalkowitem (praedestinatio in-

completa inadaequata).

Ze względu na stosunek laski dochwały, iż ostatnia jest dokończeniem pierwszej (gloria - con-ummatio gratiae (ob. art. Łaska, n. V), teologowie P e do laski ostatecznie skutecznej zowią praedestinatio ad gloriam radicalis; P-e zaś do samej chwaly-praedestinatio ad gloriam formalis.

Wreszcie rozróżniają teologowie P-e ogólne (praedestinatio generalis) t. j.

Bóg chce naogół ludzi zbawić i uczynić szczęśliwymi i - P-e szczegółowe (praedestinatio specialis) o ile P. Bóg postanowił pewną część ludzi niechybnie przyjąć do wiecznej szczęśliwości.

Całe jądro zagadnienia spoczywa w rozwiązaniu problematu co do przezna-

czenia t. zw. szczegółowego.

II. Istnienie P-a, tak pojetego. jakeśmy określili, jest prawdą wiary

(de fide).

Od blednych dodatków oczyścił nauke o P-u sobór Trydencki (Ses. VI, cap. 12, can. 15 et 15, a dawniej sobór w Walencyi (855 r.) can. 3 i synod w Quiercy (853 r.) cap. 1 sformulowaly po katolicku wiarę powszechną Kla w P-e (Ob. Denzinger - Bannwart, Enchir. symb., Frib. Brisg. 190810, n. 805, 825, 826, 322, 316).

Zresztą Pis mośw. mówi czesto o P-u (Matth. XXII, 14; XXV, 34; Luc. X, 20; XII, 32; Joan. X, 28...; XVII, 9; Act. XIII, 48; Rom. VIII, 30; XI, 5; Eph. 1, 4...; I Tim. VI, 10; I Petr. I i (ch. cr. trurici)

I, 1 i in. (ob. cyt. wyżej).

Tradycya zdumiewa swoją powszechnością, jak to zaznaczył w swych dziełach św. Augustyn, De praedestinatione sanctorum i De dono perseverantiae, gdzie (c. 19, n. 48) pisal: "jestem przeświadczony, iż ktokolwiek występuje przeciwko tej predestynacyi, której broni podług nauki Pisma św., ten niezawodnie bladzi". Co św. Prosper (Resp. ad capit. object. Gallor., c. 1) również twierdzi: "przeznaczenia Bożego żaden chrześcijanin katolik odrzucać nie

Zreszta rozum każe taki sam wniosek postawić. Do życia wiecznego, nadprzyrodzonego — rozumuje św. Tomasz (1 q. 23 a. 1) musi człowieka skierować Bóg, Pan i Rządca wszechbytu. Skierowanie to dzieje się w czasie. Lecz to, co Bóg czyni w czasie, od wieków po-stanowił. A zatem P. Bóg od wieków postanowił zbawienie wieczne wybranych.

Upada tedy blad co do P-a głoszony

przez pelagianizm (ob.).

III. Przyczyna przeznaczen i a pewnych ludzi, iż ci niechybnie będą zbawieni, należy do najtrudniejszych dla wytłumaczenia kwestyi w teologii. A) Blędy odwieczną decyzyę Bożą, przez którą heretyckie co do przeznaczenia Kł potępił. B) w teologicznem poglębieniu te- 19); P. Bóg nie chce śmierci grzesznika, go problematu dopuszcza Kł różne sy-

stematy.

A) Herezye predestynacvańskie na ogól: 1) zacieśniają powszechność zbawienia, czyli twierdzą, iż P. Bóg niechce pozytywnie i odwiecznie powziętą decyzyą wszystkich ludzi zbawić, lecz tylko wybranych; 2) Chrystus Pan nie umarł za wszystkich ludzi lecz tylko za wybranych, 3) potępieni będą ci, których P. Bóg przeznaczył odwiecznie bez wzgledu na ich dobre czy złe czyny.

W tak jaskrawej formie występuje predestynacyanizm u heretyków V w. z Lucidusem na czele (eb. art.

'Lucidus) u Gotszalka (ob).

W złagodzonej formie predestynacyanizm głosili zwolennicy Kalwina t. zw. Postlapsarii (v. Infralapsarii), nauczający, że P. Bóg odwiecznie przewidziawszy grzech Adama (Adami lapsum), postanowił niektórych ludzi potępić z góry) i w tem widzą bezwzględną sprawiedliwość Boża: innych wybrał z dobroci swojej do wiecznego zbawienia i udziela im łask skutecznych. Po synodzie Dordraceńskim (ob.) zdanie to przeważa wśród Kalwinistów; nieliczni tylko oświadczaja sie za pogladami samego Kalwina, że P. Bóg powział decyzye, przeznaczającą jednych do zbawienia, innych z góry na potępienie bez względu na przewidziany upadek Adama, stad noszą nazwe Antelapsarii (Supralapsarii).

Jansenizm (ob.), maskując swe poglądy wykrętami, w istocie odnawia predestynacyanizm złagodzonego kalwinizmu.

Nauka Kościoła zowie herezya pomysły predestynacyańskie w ostrej a nawet w złagodzonej formie. Ob. cyt. wyżej kanony Synodów w Quiercy i Walencyi, Arles z 475 r. i in.; Synodu II w O. range z 529 r. (Ob. Denzinger - Bannwart, n. 200), Sobor Trydencki, Sess. VI, can. 17 (ob. Denz. - Bannw. n. 827); potępienie zdań Janseniusza (ob. Denz. Bannw., n. 1096). Naucza Kl: 1-0 P. Bóg wolą uprzednią i szczerą, nawet po przewidzeniu upadku Adama chce zbawienia wszystkich ludzi.

Pismo św. Starego Test. barwnie opisuje miłość i miłosierdzie Boże dla rodzaju ludzkiego, obciążonego grzechem pierworodnym (Sap. XI, 24-27; XII, lecz aby się nawrócił i żył (Ezech. XXXIII. 11).

W Nowym Test, dźwięczy ta sama nuta (Matth. IX, 13; II Petr. III, 9; Joan. III, 16; I Tim. IV, 10). Owszem zginać może nawet wybrany do nieba (Rom. XIV, 15). P. Bóg chce zbawienia nawet niewiernych (1 Tim. II, 1

OO. Kla powszechnie nauczają o po. wszechnej woli Bożej co do zbawienia ludzi. Swiadectwa te zebrał Petau (De Deo, l. X, c. 4-5; De incarn. l. XIII, c. 1-14); Passaglia, De partitione divinae voluntatis, Romae 1851 i nowsi, jak Franzelin, de Augustinis i in. Nawet przeciwnicy nauki katolickiej przyznaja, że wszyscy OO. greccy byli zdania tego, co dzisiejsza teologia katolicka; z Zachodnich tylko św. Augustyna chca uważać za swego poplecznika. Lecz nie brakuje wyraźnych swiadectw w pismach Doktora z Hipony, że czuł i myślał ściśle po katolicku np. De catechiz. rudibus, c. 26, n. 52; De Spiritu et Littera, c. 58. Walcząc z pelagianizmem, odrzucającym w ogóle przeznaczenie, podkreślał św. Augustyn mocno istnienie odwiecznego P-ia w P. Bogu, a słowa te niebacznie do swych pomysłów naginają Protestanci i Janseniści. To też od zarzutów predestynacyańskich bronil Swego Mistrza już św. Prosper, Obiect. vinc., c. 1—2. (Por. Faure, In Enchirid. S. August, c. 103; Tanquerey, op. c., p. 300-301; Labauche, Lecons de théol. dogm. t. Il; L'homme. Paris 1911<sup>2</sup>, p. 210-217. 2-0. Kł zawsze nauczał wślad za wy-

raźnemi świadectwami Pisma św., że Chrystus Pan umari za wszystkich ludzi (ob. art. Odkupie-

nie).

3-o. O odrzuceniu zaś grzeszników (reprobatio pecatorum) (ob. art. Reprobacya) określił Kościół, że dzieje się ono nie absolutnie, lecz warunkowo to jest Pan Bóg odwiecznie wydał dekret potępienia na tych, których przewidział grzechy i ostateczna niepokutę. Sobór w Walencyi (855) (por. Denz. - Bannw., 322); Sobor Trydencki cyt. wyż.

Test. grzesznikowi Już Stary przypisuje potępienie (Os. XIII. 9) "zatracenie twoje Izraelu"-, twoje"=, tua" = "ex te". Opowiada, že P. Bóg nie dzieje się dla zasług naszych, lecz chochce potępienia grzesznych (cyt. wyż j). W Now. Test. wyraźnie mówi Zbawiciel, że niezbożni pćjdą na wieczne meki za swe zle czyny (Matth. XXV,

Tradycya jak jest powszechną, co do zbawczej woli Bożej, obejmującej wszystkich ludzi, tak również mówi, że P. Bóg dobry, potępia tylko tych, którzy na to zasłużą własnymi grze-chami. Św. Augustyn, Contra Jul., III, 18: św. Fulgencyusz, Ad Momim, I, 25 i in.

Racye predestynacyańskie, przytaczane przez Postlapsarii, nic nie mówią. Powolują się, że w postępowaniu bezwzględnem grzeszników jaśnieje sprawiedliwość Boża. Tymczasem należałoby rzec — okrucieństwo! Tak bowiem motywuje kalwinizm P. Boga, że ludzkość nie widząc miłości i milosierdzia wzdryga się na myśl o bezwzględności karania, czemu zresztą przeczy Pismo św. (cyt. wyżej) i rozum, pomny na atrybuty Boże: mądrość i świętość, sprawiedliwość i dobroć.

B) Teologiczne systematy, usiłujące wytłumaczyć przyczynę P-ia wiążą się ściśle z poglądami na wiedzę Bożą (ob. art. Bóg) i na stosunek łaski do wolnej woli (ob. art. Laska).

Teologowie katoliccy uznają bezspor-

nie wszyscy, że

1 o, przeznaczenie niezupełne co do piewszej łaski uczynkowej iści się bez względu na nasze zaslugi, albowiem łaska ta jest absolutnie darmo dana (ob. art. Łaska); tak samo nie można sobie wysłużyć ostatniej łaski, czyli wytrwania w do-brem (ob. art. Łaska).

2-o, przeznaczenie zupełne, obejmując wszystkie stadya od pierwszej łaski aż do chwały w niebie jest wzięte całkowicie również darmo dane, albowiem stanowi porządek nadprzyrodzony nam nienależący się z żadnego tytułu,

K westyę sporną stanowi pytaniej czy w przeznaczeniu do same, chwaly wybranych P. Bog powział decyzyę ze względu na zasługi (post praevisa merita) ludzi, czy też uczynił to bezwzglednie (ante praevisa merita).

Teologowie i tu przyznają, że co do wykonania zamiarów Bożych w czasie (in ordine executionis), P-e do chwaly i trudne do rozwiązania zagadnienie

dzi tu o kwestye, czy w odwiecznych swych wyrokach P. Bóg postanowił zbawić pierwszych ludzi uwzględniwszy ich przyszłe zasługi -jak chce Molinizm i jego zwolennicy; czy też uczynił to bez wzgledu na zasługi wybranych - co otrzymują Tomiści i inni teologowie.

1-o. Tomiści a wraz z nimi zwolennicy szkoły Augustyańskiej, Kon-gruiści (ob.), teologowie z Salamanki, Skotystów i in., przyjmując z całą pewnością, że potępienie dzieje się ze wzgledu na grzechy odrzuconego,-co do sprawiedliwych-wybranych nauczaja, iż P. Bóg postanowił ich zbawić bez wzgledu na ich zasługi.

Poglądy swe rozwijają w następujący sposób: a) P. Bóg odwiecznie uprzednią, szczerą i prawdziwą wolą (voluntate antecedenti, vera et sincera) przeznaczył wszystkie istoty rozumne do szczęśliwości, nawet odwiecznie przewidziawszy grzech pierworodny; b) nie-których jednak ludzi wybiera z pośród innych i tych decyzyą bezwzględną i skuteczną (decreto absoluto et efficaci) chce zbawić. c) przewiduje odwiecznie w swych dekre-tach, że ludzie ci będą dobrze czynili i wytrwają do końca, przeto postanawia w czasie (in ordine executionis) dać im chwałę w niebie, jako nagrodę życia zbożnego; d) o innych przewiduje w dekretach swych, że umra w grzechu śmiertelnym i tym przeznacza potępienie.

Powołuja się Tomiści na Pismo św. które podkreśla w P-u wolę, decyzyę Bożą (Rom. VIII, 28; XI, 11); wyraża się, iż nas Bóg wybrał, abyśmy byli święci (Ephes. I, 4...) i t. p. Zresztą podkreślają, że poznanie Boże musi być niezależne od stworzeń, wola decydować zgodnie z panowaniem Bożem absolutnem i t. p.

Słabe strony tomizmu słusznie widzą w braku wytłumaczenia, w jaki sposób wola pod działaniem łaski pojętej podług tomizmu i pod wpływem ab. solutnych dekretów Bożych—jest wolną. Tomiści zowią to tajemnicą, a zatem przyznają się do tego, że ich system nie wiele rzuca światła na to glębokie teologiczne (ob. art. Łaska, Euc. t.

25—26, str. 86).

2-o. Moliniści (ob. art. Molina) i bardzo wielu teologów różnych szkół Lessius, Vasquez, Frassen, Tournely, św. Franciszek Salezy, i in. nauczają, iż P. Bóg zdecydował zbawienie wybranych, przewidziawszy odwiecznie ich zasługi.

System swój rozwijają w ten sposób: a) P. Bóg nawet po przewidzeniu grzechu pierworodnego chce szczerą i prawdziwą wolą, aby wszyscy ludzie byli zbawieni, stad dla wszystkich przygotował środki wystarczające do zbawienia; b) niektórym jednak ludziom, których przewidział (ope mediae scientiae), że będą współdziałali z łaską, udziela łask skutecznych (gratias efficaces, ob. art. Łaska); c) stąd tych przeznacza, po rozpoznaniu ich zaslug (post praevisa merita), do chwaly niebieskiej. Stad z dobroci swojej raczy brać pod uwagę przyszle zasługi człowieka, czyli dopuszcza człowieka do przyczynienia się ku własnemu zbawieniu.

Zwolennicy tego sposobu tłumaczenia powolują się na liczne wyrażenia w Piśmie św., sprzyjające temu wykladowi (Matth. XXV, 34...; I Cor. III, 8; IX, 24; II Tim. IV, 8; Rom. II, 5), zwłaszcza na II Petr. I, 10, gdzie Apostol upomina: "więcej, bracia starajcie się, żebyście przez dobre uczynki pewne czynili wezwanie i wybranie wasze".

Upomnienie to powtarzają oo, Kła św. Ambroży, De Fide, l. 5, c. 7. n. 83; św. Jan Chryz., Hom. 79 (v. 80) in c.

25 Matth., n. 2 i in.; Kł w ustawicznem nauczaniu i modłach swoich.

Tomiści zarzucają może słusznie, lecz bardzo subtelnie, że system molinistyczny uwłacza niezależności wiedzy Bożej, bezwzględnej powadze i panowaniu nad stworzeniami; lecz z drugiej strony upomina św. Franciszek Salezy (Ep. ad Lessium), że "zdanie to (molinistyczne) było mi najmilsze i miłosierdziu Bożemu i łasce bardziej odpowiadające".

Teologicznie też rzecz biorąc, widzimy, że poza molinizmem w kwestyi P-a niema właściwie dostatecznego wytłuma-

czenia problematu.

IV. Znamiona przeznaczenia rozróżniają teologowie A) ze strony P. Boga; B) ze strony ludzi.

A) P. Bóg najpewniej i najniezmienniej przeznaczył ludzi do wieczności.

Błąd pelagiański (ob.) i semipelagiański potępił Kł (ob. wyżej) dzięki opracowaniu tej kwestyi przez św Augustyna (zwłaszcza w dziele *De don. praed.* 

Sanct.).

Zresztą Pismo św. prawdę tę podaje wyraźnie (Joan. VI, 37, 39; X, 28; II Tim. II, 19 i in.). Stale tego uczył Kł, bo i rozum sam nie pozwala ze wzgledu na wszechwiedzę absolutną w Bogu przypuszczać jakiejś w tej kwestyi niejasności (Por. św. Tomasz, 1, q. 24, a. 1, etc.).

B) Ze strony człowieka P-e nie jest rzeczą pewną, jak to określił sobór Tryd. (cyt. wyżej), mając na uwadze naukę Pisma św. I Cor. IV, 4; X, 12; Philip. II, 12; wykład o. o. Kła np. św. Augustyna, De correct. gratia, c. 13 i in. Ob. też św. Tomasz, 1 q.

23, a. 1 ad 4.

Stąd o liczbie wybranych nie pewnego powiedzieć nie można. Wszakże teologia ustala:

a) liczba wybranych będzie bardzo

wielka, podług Apoc. VII, 9.

b) naogół mniej ma być wybranych, niż odrzuconych, jeśli bierzemy w rachubę cały rodzaj ludzki; chcą to oprzeć na słowach Matth. XXII, 14. Lecz słusznie pisał Faber, Creator. III, że w przypowieściach raczej spotykamy większą liczbę wybranych. niż potępionych np. jeden sługa za zmarnowane talenty potępiony, dwóch nagrodzonych, na godach jeden odrzucony i t. p.

c) Suarez (De praedest., l. VI, c. 3) wnioskuje, że z pośród katolików więcej będzie zbawionych, niż potępionych, albowiem nawet grzesznicy przyjmują przed śmiercią Sakramenta śś.

it. p.

d) Z pośród chijan jest wielu akatolików w dobrej wierze i tych zapewne P. Bóg nie odrzuci (Tanquerey, op. cit., p. 310).

e) Nawet Mahometanie wierzą w Boga prawdziwego, stąd w dobrej wierze będąc latwiej się zbawią (Lugo, *De Fide*, disp. XII, sect. 5, n. 50-51).

f) Poganie również w dobrej wierze będący otrzymują łaskę i mogą się zbawić (ob. art. Łaska, Kościół).

Znaki przeznaczenia chcą u- | Praedestination; Buchberger, Kirchl. ustalić teologowie, ażeby na nich wsparty człowiek ufał, że jest na drodze do zbawienia.

a) sumienie bojaźliwe i troskliwe, aby grzechu uniknąć podług I Joan. III,

b) duch umartwienia (Rom. VIII, 17);

c) szczera pokora, albowiem Bóg pokornym łaskę dawa" (I Petr. V, 5); d) gorliwość o chwałę Bożą (Jac.

V, 20);

e) miłość bliźniego czynna, a zwłaszcza darowanie uraz i miłość nieprzyjaciół (Matth. V, 7; Vl, 12);

f) zamiłowanie modlitwy a zwłaszcza nabożeństwo do Matki Boskiej, do Serca Jezusowego i do Meki Pańskiej

V. Bibliografia. Z obszernej literatury łacińskiej wspominamy P. Lombardus, In I Sent. dist. 40, 41; św. Tomasz, 1, q. 23, 24; Bellarmin, De grat. et lib, arbitrio, 1. 2, c. 9 —15; R iz, De volunt. Dei, d. 19...; De praedest. et reprob, Lugd. 1628; Suarez, De div. praedest. et reprob. w trakt. De Deo; Lessius, De praedest. et reprob i De perfect moribusque divin., l. 14, c. 2; Salmant, tr. V, d. 1...; Gonet, Clyp. Tomist., tr. V, d. 1—6; Ed. Paris 1875, v. II, p. 207...; Tricassinus, De praedestin. hominum ad aloriam Paris 1669. Gondin ad gloriam, Paris 1669; Goudin, Tract. Theol., t. III, q. 2 et 3, Ed. Lovan. 1874, v. I, p. 291...; Duplessis d'Argentrée, Comment. hist. de praedest; Schrader, Commentarii I-II de praedestinatione, Vindob. 1865; Mannens, De voluntate Dei salvifiea praedestinatione, Lovan. 1883; Godts, De paucitate salvandorum, Brux. 1899<sup>3</sup>; nadto w caloksztaltach i i podręcznikach do teol. dogm. Peronne, Franzelin, Hurter, Egger, Katschthaler, zwłaszcza Pesch, Praelectiones Dogmaticae, Frib. Brisg., t. II2, p. 173 236; Tanquerey, Synopsis theol. dogm. specialis, Romae 191113; p. 295 -311.

Z niemieckich dziel: oprócz calokaztaltu teol. Scheeben - Atzberger. t. IV, p. 244...; Heinrich - Gutberlet, t. VIII, p. 329...; Pohle i in., zwłaszcza Specht, Lehrbuch der Dogmatik. Regensburg 1912, t. II<sup>2</sup>, p. 78-92; specyalne art. i opracowania W. W. art. w 1798 r. w Krzczonowie, dyec. lubel-

Handlex., München 1912, t. II, k. 1559—61; Limbourg, Zur Prädestinationslehre w Zeitschr. für kath. Theologie, Innsbruck 1879, p. 197 etc.; tionslehre w. Oehry, Ueber die Zahl der Auserwählten, tamże 1884; Straub, Zur Erklärung des göttlichen Heilswillens bezüglich der Kinder, tze 1887; Pfalf, Zur Prädestinationslehre des hl. Augustin, tże 1893, p. 483... i w Der Katholik, Mainz 1893, t. I, p. 162...; Baltzer, Des hl. Augustin Lehre über Prädestination und Reprobation, Wien 1891.

Z francuskich wspominamy: Lacordaire, Confér, 1851, Resultats du Gouv. divin.; Bergier, Diction théol. art. Elus; Castelein, S. J., Le rigorisme, le nombre des élus et la doctrine du salut, Bruxelles 1899; Mangenot - Vacant, Diction de théol. art. Elus (t. IV, k. 2350); M. Jacquin, La question de ta prédestination aux V et VI siècles w Revue d'hist. eccl. 1904, t. V, p. 265-283; 725-754; 1906, t. VII, p. 269-300; Th. Van Oppenraaij, La predestination dans l'eylise reformée de Pays-Bas, Lou-vain 1906; Labauche, Leçons de théol. dogmatique, t. II; Dogm. spécia-le, L'homme, Paris 1911<sup>3</sup>, p. 204— 219.

Po polsku posiadamy z niemiec. tlumaczone art. Przeznaczenie w Encykl. Kośc. M. Nowodworskiego, Warszawa 1898, t. XXII, str. 241 — 240; z francus. Jangey, Słownik apolog. Wiary katolickiej, tlum. ks. W. Szczesniar, Warszawa 1896, t. III, str. 354—375; opracowanie ścisłe ks. J. Tylka, Dogmatyka katolicka, część szczeg., Tarnów 1902<sup>2</sup>, str. 291-300.

Ks. Cz. Sokołowski.

Przyalgowski Wincenty ks. ur. na Litwie, po krótkim pobycie na Litwie zo-stał kapelanem wojskowym, poczem przeniósł się do Kronsztadu i objął tam obowiązki proboszcza, wreszcie do Moskwy, gdzie † 15 kwiet. 1878 r. Wydal Zywoty Biskupów wileńskich, Peterburg 1861.

Przybycie ob. Accesio.

Przybylski---1) Deminik ks. ur.

belskiem, nauki teologiczne pobierał w który skończył w r. 1820 ze stopniem magistra teologii, następnie był profesorem szkół w Szczebrzeszynie i proboszczem. W r. 1846 został profesorem egzegezy, introd. do Ksiąg St. Test. i języka hebrajskiego w akad. ducb. warszawskiej, † wr. 1857. Z prac piśmien-nych ks. P. wydrukowano w "Pam. Relig. Moral." t. VIII, s. 373 rozprawe: O potrzebie i użyteczności czytania Pisma św. (Por. Pleszczyński, Dzieje akad. duchownej w Warszawie, 1907, st. 106).

2) Jan Stanisław ks. profesor uniwers. Jagiellońskiego, kaznodzieja katedralny. + w r. 1840. Napisal: Kazania w czasie pogrzeb. nabożeńs. za Jana Pawła Woronicza. Kraków 1830. (Por. Pelczar, Zarys dz. kazn. t. II, s. 346).

Przybylski Ignacy pedagog, ur. w r. 1770 w Reschlu w Prusach Wschodnich. Wstąpił do zgromadzenia Pija-Był nauczycielem w różnych kolegiach, a następnie proboszczem w Kursdorfie pod Wschowa, rektorem w Płocku i w Kaliszu, † 1838 r. Napisal: Arytmetyka z potrzebnemi przysto. sowaniami monet, miar i wag różnych, Warszawa 1818; Geometrya początkowa, Warszawa 1823.

Przybylski Jacek Idzi ur. w 1756 r. w Krakowie. Po ukończeniu wszechnicy w rodzinnym grodzie ze stopniem dra filozofii, zajmował się nauczycielstwem. Od r. 1785 był bibliotekarzem i profesorem w akademii krakow. + 1819 r. Zasłużył się wielce piśmiennictwu polskiemu przetłumaczeniem na język ojczysty prawie wszystkich epopei z obcych literatur, jako to: Miltona, Raj utracony, Kraków 1791; Raj odzyskany, 1792; Kamoensa, Luyzyada, 1790; Wirgilego, Eneida, 1811; Homera, Iliada i Odyssea, 1813; wydai przekład P. Kochanowskiego, Orlanda szalonego, Ariosta. Napisal też kilka mniejszych utworów oryginalnych.

Przybytek Mojźeszowy. I. Aż do czasu wybudowania Przybytku na puszczy,

skiej, uczył się w Opolu i w gimn. lu- go miejsca, przeznaczonego na oddawanie publicznej czci Panu Bogu. Patryarseminaryum w Lublinie i na wydz, teo- chowie najcześciej wznosili ołtarze i skłałogicznym przy uniwers. warszawsk., dali na nich ofiary w miejscach, gdzie im się Bóg objawił, a także na pagórkach i górach. Po zbudowaniu zaś P-ku, według ogólnej zasady, tylko tam, a następnie w Światyni godziło się składać ofiary. Czytamy w księdze Kaplańskiej (17, 8-9): "Który ofiaruje calopalenie albo ofiarę, a do drzwi Przybytku Swiadectwa nie przywiedzie jej, aby byla ofiarowana Panu, zginie z ludu swego". A w księdze Powtórzonego Prawa (12, 13-14): "Strzeż, abyś nie ofiarował całopaleń twoich na każdem miejscu, które ujrzysz: ale na tem które obierze Pan". Mimo to jednak, aż do czasów niewoli Babilońskiej, widzimy dosyć liczne wyjątki od tej ogólnej zasady. Dla słusznych przyczyn sami Prorocy nawet składali niekiedy ofiary poza P-kiem, czy też Świątynia. To niestosowanie się w pewnych wypadkach do ogólnego zakazu, nie było przestapieniem prawa, lecz jego interpretacya.

P-k był malą świątynią przenośną (por. August., De civ. Dei XV, 2, 4), zbudowaną według wskazówek samego

Boga (Ex. r. 26 i 36, 8 nast.).

II. Nazwy Przybytku. Rozmaite nazwy P-ku spotykamy w Piśmie Świętem: hebr. Bajith = dom, Ohel = namiot, Miszkan = stałe mieszkanie; gr. Σκηνή, Vulg. Tabernacułum, Wuj. Namiot, Przybytek. Nadto złożone nazwy: ohel moedh, co według wielu egzegetów znaczy: namiot zgromadzenia, Siedmdziesięciu przetłumaczyli: σαηνή τοῦ μαρτυρίου, a za nimi i Vulg. także tabernaculum testimonii.

III. Opis Przybytku. O wymiarach P-ku, materyale, z którego był wykonany oraz kształcie mamy następujące wiadomości.

Długość P-ku wynosiła trzydzieści łokci, szerokość i wysokość

po dziesięć.

Sciany składaly się z desek z drzewa akacyowego setim (hebr. szitta, ets szittim). Ściana północna i południowa liczyły po dwadzieścia desek szerokich po półtora lokcia; z achodnia oprócz dwóch desek narożnych szerokich po pół łokcia, posiadała szesć desek szerokich także po póltora Hebrajczycy nie posiadali żadnego stałe- łokcia. Od wschodu, gdzie znajdozwieszała się do połowy kolumn zas lona. Deski ścian od strony wewnętrznej powleczone były złotą blacha. Ustawiano je pionowo na podstawach srebrnych, majacych w tym celu zrobione odpowiednie wglębienia. Podstawy te u spodu kończyły się klinami, które wrzynały się w ziemię. Dla utworzenia jednolitych ścian, mogących się oprzeć wichrom, deski łączyly się za pomocą wcięć i wypuklosci, znajdujących się na kantach desek i odpowiadających sobie. Prócz tego dla wzmocnienia ścian, wzdłuż każdej z nich przechodziło pięć rzędów kółek złotych, po dwa rzędy u dołu i u góry, a jeden w środku, przez które przesuwano drążki, również z drzewa aka-

cyowego, powleczone złotem.

U góry przeciwległe ściany (północna i południowa) łączyły się za pomocą wiązań, na których rozwieszano przy-krycia, służące za dach. Przykryć tych było cztery: pierwsze czyli w ewnetrzne, bisiorowe, (por. bisior, hebr. szesz, buts, Sept. βύσσος, Vulg. byssus, według jednych egzegetów oznacza cienkie płótno, według innych tkaninę bawełnianą), misternie tkane z nici ciemno błękitnych, purpurowych, karmazynowych i białych, ozdobione wyobrażeniami Cherubinów; drugie utkane z szerści kóz; trzecie—ze skor baranich ufarbowanych na czerwono; czwarte ze skór tachasz. Jakie zwierzęta rozumieć przez wyraz hebr. tachasz (Ex. 26, 14) egzegeci się nie zgadzają. Jedni sądzą, że to cielce morskie, inni, že psy morskie, inni ina czej. I cielce morskie i psy morskie znajduja się w morzu Czerwonem i sąsiednich, mają skórę nieprzemakalną, a więc bardzo właściwa na zwierzchnie przykrycie P-ku. Siedemdziesięciu przetłumaczyli δακίνθινα,, Vulg. jantinae, Wuj. fijolkowej farby.

Dzielił się P k na dwie części: S w i ęte, hebr. hak-kodesz, Vulg. sanctum i na Święte Świętych, hebr. kodesz hak-kodaszim, Vulg. sanctum sanctorum. Długość Świętego wynosiła dwadzieścia łokci, a Najświętszego — dziesięć. Przed Najświętszem spadała wspaniala bisiorowa zaslona (hebr. parokheth=oddzielenie) o czterech kolo-∣same w sobie, oczyściwszy je i prze-

wało się wejście, wznosiło się pięć ko- rach jak przykrycie wewnętrzne i po-lumn, podtrzymujących belkę. Z belki dobnież Cherubinami ozdobiona. Zawieszona była na czterech kolumnach, powleczonych złotą blachą, a wspartych

na złotych podstawach.

W Swietem znajdowały sie: 1-o przy ścianie północnej, t. j. na prawo od wejścia – stół Chlebów Pokładnych; 2 o naprzeciwko, przy ścianie południowej – świecznik Złoty; 3-o w pośrodku, nieopodal zasłony Najświętszego – oltarz Kadzielny. Do Świętego wolno było wchodzić tylko kaplanom.

Najświętszem ustawiono arke Przymierza. Tutaj wchodzić mógł jedynie Arcykapłan i to raz na rok w dzień Pojednania. (Lev. r. 16).

Przybytek otoczony był dziedzińcem, hebr. chatser, Vulg. atrium, Wuj. sień (Ex. 27, 9—18; 38, 9—20) sto lokci długim i pięćdziesiąt szerokim. Srebrne słupy z miedzianemi zaostrzonemi u spodu podstawami wbijano w ziemię w odległości pięciu lokci jeden od drugiego. Łączyły się słupy za pomocą srebrnych drutów, opatrzonych takimiż haczykami. Do nich to przyczepiano opony z bisioru kręconego. W ten sposốb dziedziniec był ogrodzony i oddzie-lony od obozu. W środku wschodniej strony ogrodzenia znajdowało się wejście, szerokie na dwadzieścia łokci, zasłonięte spadającą kosztowną kotara, która w razie potrzeby można było rozsuwać.

W części dziedzińca bliższej, gromadzić się mogli wszyscy Izraelici, przychodzący włożyć swe rece na żertwy, które przez kaplanów miały być ofiarowane. Reszta dziedzińca była przeznaczona wyłącznie dla kaplanów, tudzież Lewitów i nazywała się dziedziń-cem Kapłańskim. W pewnej odległości, naprzeciwko wejścia do P-ku, znajdował się oltarz Calopalenia; bliżej P-ku nieopodal południowej strony ogrodzenia stala umywalnia miedziana.

Planem swym i stylem P-k zbliżony był do światyń egipskich, ale zostało zeń usunięte wszystko, coby przypominało wierzenia politeistyczne Egipcyan. To też słusznie zauważa ksiądz Vigouroux: Jak Chrystyanizm przyswoił sobie niektóre zwyczaje pogańskie dobre Boga.

i mozaizm zapożycza niektóre rzeczy z Egiptu, oczyszczając je z wszelkiej cechy pogańskiej i uświęcając zwyczaje starożytne znamienną cechą monoteistyczną". (por. Vigouroux, La religion mosaïque et la religion egyptienne, w "La Bible et les découvertes", Paris

1896, t. II, str. 510-47). IV. Sprzety do Przybytku należące. 1. Arka. Arka, hebr. aron, Sept. κιβωτός, Vulg. arca, Wuj. czesto skrzynia, nosiła rozmaite nazwy: arka Swiadectwa (hebr aron ha-edbuth, Sept. κιβωτός τοῦ μαρτυρίου, Vulg. arca testimonii), ponieważ zawierala w sobie Prawo Boże czyli oświadczenie, świadectwo woli Bożej; arka Przymierza albo testamentu (hebr. aron hab berith, Sept. πιβωτὸς τῆς διαθήκης. Vulg. area foederis lub testamenti), ponieważ za-chowanie Prawa, które się w niej mieściło, było warunkiem przymierza, a sama Arka była widzialnym znakiem przymierza, zawartego między Bogiem a ludem wybranym; arka Boża (aron ha-Elochim, Sept. κιβωτὸς τοῦ θεοῦ, Vulg.

Opis Arki znajduje sie w ksiedze Wyjścia (r. 25, 10-22; 37,1-9). Była to skrzynia niewielka, zrobiona z drzewa akacyowego, długości miała dwa i pół łokcia, szerokości i wysokości po półtora. Wewnątrz i zewnątrz powleczona złotą blachą, naokoło u wierzchu otoczona ozdobną koroną złotą (czyli obramowaniem). Na dłuższych bokach u kantów występowały po dwa kólka zlote, a przez nie przesunięte były stale dražki z drzewa akacyowego, także złotem powleczone; na nich Arkę przeno-

arca Dei), ponieważ stała sie tronem

Pokrywa arki, z najczystszego złota wykonana, nazywała się Ubłagalnią lub wyrocznią, herb. kapporeth, Sept. ίλαστήριον, Vulg, propitiatorium i oraculum. Dwa Cheruby (hebr. kerubhim), odręcznie wytłaczane i rozciągane ze złota, rozpostartemi skrzydłami osłaniały wierzch pokrywy. Pan Bóg przemawiał z Ubłagalni, ukazując się pod postacią obloku (Ex. 25, 22; Num. 7, 89), nazwanego później przez Rabinów szeki ah.

kształciwszy na swój użytek, tak też naczynie z manną (Ex. 16, 33-34; 3-o laskę Aarona, która cudownie zakwitła (Num. 17, 10; ob. także Hebr. 9, 4). Po wybudowaniu Świątyni Arka posiadala tylko tablice Prawa (3 Reg. 8, 9). Podczas pobytu na Pustyni, z pośród Lewitów jedynie Kaatyci mieli zaszczytny obowiązek strzeżenia Arki (Num. 3, 31). W bitwach Arka byla rękojmią pomocy Bożej; to też niekiedy ja na pole walki wynoszono. Dzieje Arki kończa się w czasach Jeremjasza. Prorok ten ukryl ja na górze Nebo wraz z oltarzem Kadzielnym i przybytkiem Mojżeszowym, tak że po niewoli Babilońskiej nie zdołano jej odnaleźć. W drugiej więc Świątyni miejsce Najświetsze było puste,

W najglębszej części świątyń egipskich, odpowiadającej miejscu Najświętszemu w Przybytku, znajdowała się lódź święta, zwana bari, na której ustawiano maleńka świątyńkę, zwaną naos, wykonana z kamiemia. a czasem z drzewa, zawierającą wewnątrz bożki, a zewnątrz posiadającą na wierzchu postaci skrzydlatych geniuszów. Widoczna za-chodzi analogia między naos'em a arką Przymierza, Jednakże podobieństwo jest tylko powierzchowne, gdyż: 1-o Arka nie była wcale światyńką lecz skrzynią, relikwiarzem, w którym mieściły się świętości Hebrajczyków, będące najważniejszym protestem balwochwalstwa i politeizmu egipskiego. 2-o arka Przymierza była tylko jedna, jakto jasno widać z opowiadania biblijnego, — naos'y zaś egipskie były liczne; 3-o Cheruby na Ubłagalni to nie bożki ani geniusze; Ubłagalnia była tronem Bożym na ziemi, są przeto Cheruby na niej wyobrażeniem Cherubów pozostających przed tronem Bożym w niebie. Możnaby przypuszczać, iż Pan Bóg dlatego właś-nie rozkazał Mojżeszowi uczynić Arkę podobna nieco do owych naos'ów, noszonych na procesyach egipskich i stad dobrze znanych Izraelitom, aby ich przez to latwiej odwieść od bałwochwalstwa, którego Arka ze swemi świętościami była tak znamiennem zaprzeczeniem.

2. Stół Chlebów Pokladnych. Stół Chlebów Pokładnych, hebr. szulchan, Sept. ἡ τρηπεζα, Vulg. mensa. Inne nazwy; szulchan hap-panim = stół Wewnatrz Arki złożono: 1 o tablice Oblicza, szulchan hattahir = stól Prze-Prawa (Ex. 40, 18; Deut. 10, 5), 2-o | czysty, szulhan hammaarekheth = stół Pokładów, Sept. ή τραπεζα τῆς προθέσεος, Vulg. mensa panum propositionis. Zrobiony był z drzewa akacyowego powleczony zlotą blachą; długi na dwa lokcie szeroki na jeden lokieć, wysoki półtora łokcia. Brzeg stolu otoczony był zlotą koroną. Każdą z czterech nóg zaopat-rzono kółkiem złotem, przez które w kierunku długości stołu przetykano drążki pozłocone, służące do wygodniejszego przenoszenia tego świętego sprzętu. (Ex.

**2**5, 23—30; 37, 10—15). Na stole tym według liczby pokoleń Izraela leżało stale dwanaście płaskich chlebów pszennych niekwaszonych, składano je w dwóch miejscach po sześć, jeden na drugim; na wierzchu każdej seryi stawiano male naczynie z kadzidłem. Co sobotę przynoszono świeże chleby, a stare spożywali kaplani (Mat. 12, 4). Zwały się te chleby pokładnymi, Vulg. panes propositionie, hebr. lechem hammaarekhet, lub tež hebr. lechem happanim = chleby Oblicza, ponieważ przed obliczem Bożem leżały (Ex. 25,

3. Świecznik, Świecznik, hebr. menora, gr. ἡ λοχνία, Vulg. candelabrum. Mojżesz rozkazał go sporządzić z najczystszego złota, dlatego nazywał się Złotym; zwano go także Siedmioramiennym, bo posiadał siedem ramion, oraz lichtarzem Swiętym i Przeczy-

Prócz opisu biblijnego i tradycyi żydowskiej przechowały się wyobrażenia Swiecznika na luku tryumfalnym Tytusa, na synagodze tyberyadzkiej, na monetach hasmonejskich i t. d. Wyobrażenia te jednak nie sa dokładne i w niektórych szczególach różnią się między soba. W ogólnym zarysie Świecznik tak się przedstawiał. Z podstawy wznosił sie słupiec; ze słupca zaś wybiegały równolegle trzy pary zaokraglonych ramion (Wuj. zowie je "piórami"); wszystkie sześć ramion sięgało tej samej linii wysokości co i wierzch słupca, tworzącego siódme ramię. Rzeźby delikatnej roboty ozdabiały pień i ramiona. (Ex. 25, 31-39; 37, 17-24). Na siedmiu kończynach stało siedm lamp złotych.

Kapłani codzień rano i wieczór napełniali lampy najczystszą oliwą (Ex. 25, 37; 27, 20; Ex. 37, 23; Lev. 24, 2), w miarę potrzeby oporządzali je złotemi

sili odcinki. W Piśmie Św. (Ex. 27, 21) czytamy o paleniu się lamp aż do rana; stąd wnosicby można, że tylko nocą płonęły; jednak według Józefa Flawiusza (Antiq. III, 8, 3) nocą się wszystkie palily, a w dzień tylko trzy. Ważył świecznik jeden talent. Wy-

miaru Biblia nie podaje; Rabini utrzymują, że był trzy łokcie wysoki, a dwa

szeroki.

4. Oltarz Kadzenia. Oltarz Kadzenia, hebr. mizbeach ham-miktar albo mizbeach hek-ketoreth, Sept. θυσιατήριον θυμιάματος, Vulg. altare ad adolendum thymiama, lub altare thymiamatis (Ex. 30, 1-10; 37, 25-29). Zbudowany był z drzewa akacyowego, powleczony złotemi blachami, dlatego też nazywał się także Złotym; długość i szerokość ołtarza wynosiły po jednym łokciu, a wysokość dwa; miał u wierzchu naokoło koronę złotą, a w katach u góry sterczały cztery złote rogi symbol mocy Bożei, a zarazem skuteczności modlitwy i ofiar. Do dwóch ścian przymocowane były po dwa kółka złote, przeznaczone na drążki, podobnie jak u Arki i Stolu. Codzień rano i wieczór (Ex. 30, 7-9) kaplani na tym oltarzu palili kadzidło.

5. Oltarz Calopalenia. Oltarz Calopalenia hebr. mizbanch ha-ola. Sept. θυσιαστήριον όλοκαυτώματος, Vulg. altare holocausti (Ex. 27, 1 — 8; 38, 1 — 7), długości pięciu łokci i tejże szerokości, wysoki zaś na trzy łokcie. Zrobiony był z drzewa akacyowego, pokryty miedzia-nemi blachami, stąd otrzymał nazwę miedzianego. Podobnie jak ołtarz Kadzenia w katach u wierzchu posiadał cztery rogi lecz miedziane. Po bokach znajdowały się cztery kółka do drążków. Wewnątrz oltarz był pusty, a kiedy go ustawiano, pustkę zapełniano ziemią oraz kamieniami i, prawdopodobnie, piec u-rządzano. Zbliżali się kapieni z ofiarami do oltarza po wzniesionej z boku lekkiej pochylości, gdyż prawo zabraniało użycia tutaj schodów (Ex. 20, 16).

Kiedy Aaron po raz pierwszy składał ofiare, cudownym sposobem powstał ogień: "a oto wyszedłszy ogień od Pana po-żarł całopalenie". Odtąd kapłani, codzień rano drew dorzucając, troskliwie święty ten ogień podtrzymywali nożycami i w złotych naczyniach wyno- na oltarzu i innego ognia (obcego, alienum) do ofiar nie wolno było używać. M. Hagen, Lexicon Biblicum, Parisiis 6. U m y w al n i a. Umywalnia, hebr. kijor, Sept. λουτήρ, Vulg. labrum (Ex. 30, 17—21). Było to wielkie naczynie miedziane z wodą, którą kaplani, mający sprawować swięte czynności, obmywali rece i nogi, a może i ofiary. Kształtu umywalni Pismo Święte nam nie podaje. Według Rabinów wodę w miarę potrzeby za pomocą dwóch kranów, z przeciwległych stron umieszczonych, spuszczano do dolnej miednicy, otaczajacej podstawę umywalni.

Oprócz wymienionych sprzętów, wiele jeszcze było mniejszych, jakoto: kadzielnice, noże do zabijania ofiar, czary it.d.

V. Materyalu na wybudowanie Przybytku i sporządzenie wszystkich jego sprzętów dobrowolnie dostarczyli Hebrajczycy na wezwanie Mojżesza: "Każdy dobrowolnie niech ofiaruje Panu: złoto, i srebro, i miedź, i hiacynt, i szkarłat i karmazyn dwakroć farbowany, i bisior, sierść kozia" i t. p. Samego złota użyto 29 talentów i 730 syklów, a srebra 100 talentów i 1775 syklów.

Robotami kierowali, jako mistrzowie przez Pana Boga wybrani, Bezeleel i Ooliab. Delikatniejsze przedmioty własnoręcznie wykonywali. Wykończono wszystko w przeciągu sześciu mie-

sięcy.

VI. Przybytek ze wszystkimi sprzętami mial rozmaite znaczenia jak: symboliczne, typiczne, kosmiczne, moralne. Nie wdając się w szczegóły najogólniej tutaj zaznaczymy, że 1-o P-k był symbolem przymierza, zawartego między Bogiem aludem wybranym, oraz symbolem teokracyi panujacej u Hebrajczyków. 2-o Był typem Kościoła Chrystusowego. 3-o Miał według Filona, Józefa Flawiusza i niektórych katolic kich autorów, znaczenie kosmiczne, t. j. wyobrażał wszechświat (universum). 4-0 Miał wreszcie znaczenie moralne, oznaczał trzy stopnie życia duchownego (via purgativa, illuminativa, unitiva). VII. Bibliografia. Dr.

Dr. Peter Schegg, Biblische Archäologie, Freiburg im Breisgau 1887, st. 406 — 430; M. Trochon, Géographie et archéologie biblique, Paris 1901, str. 555 570; J. Jahn-M Bobrowski, Archaeologia Biblica, Vilnae 1829, t. II, str. 170—8; Fr. X. Kortleitner, Archaeologiae summarium, Oeniponte 1906, str. 13-34; w Halli, Za powód poslużyło dochodze-

1911, t. III, kol. 116-18; Vigouroux. Dictionnaire de la Bible, Paris 1912, t. V, str. 1951-61; P. Scholtz, Die heiligen Alterthümer des Volkes Israel, Regensburg 1868; D. B. Haneberg, Die religiösen Alterthümer der Bibel, München 1869; B. Schäfer, Die religiosen Alterthümer der Bibel, Münster, 1891; Dr. H. Zschokke, Historia Sacra antiqui Testamenti, Vindobonae et Lipsia, ed. sexta 1910, str. 99 — 106; J. B. Pelt, Histoire de l'Ancien Testament, 6-ed., Paris 1911, str. 238-48; monografie w wydawnictwie: Ugolinus, Thesaurus antiquitatum sacrarum, vol. VIII i IX; W. Neumann, Die Stiftshütte in Bild und Wort, Gotha, 1861; Ch. J. Riggenbach, Die mosaische Stiftshütte, Basel, 1867; C. Schick: Die Stiftshütte, der Tempel in Jerusalem und der Tempel-platz der Jetztzeit, Berlin 1896; D. Joseph: Stiftshütte, Tempel und Synagogenbauten, Berlin 1902; Ks. W. Serwatowski: Przybytek Boga wśród narodu Hebreów, w "Pamiętniku Religijno-Moralnym", t. V (serya druga), r. 1860, str. 242 — 56; Ks. A Zaremba, Przybytek u Izraelitów, w "Encyklopedyi Kościelnej", t. XXII, str. 224-55; W. D. Fartusow, Plany i fasady Nojewa kowczeha, skinii Mojsiejewoj, pierwago i wtorogo Jerusalimskich chramow i dworca Salomonowa, Moskwa 1909; H. Lesêtre, Le Temple de Jerusalem, Paris 1912, str. 1-13.

X. A. Lipiński.

Przyczólek ob. Fronton.

Przyjaciele Jerozolimscy sekta ob. Jerozolimscy Przyjaciele.

Przyjaciele światła (Lichtfreunde) zowia sie powstale w XIX w. w półn. Niemczech i półn. Ameryce wolno-religijne gminy protestanckie, które stoja na racjonalistowskim, wrogim pozytywnemu Chijaństwu gruncie. Powstały one jednocześnie z t. zw. Deutschkatolicyzmem (ob. Katolicy niemieccy). Zalożycielami P. s. byli Lebrecht Uhlich (ur. 27 lut. 1749 r.) pastor w Pömelte i Magdeburgu i Gustaw Adolf Wislicenus (ur. 20 listop. 1803 r.) pastor

nie zarządzone pko pastorowi Sinteniso- la "Sila i materya". Organem związwi w Magdeburgu, który oświadczył się pko modlitwie i czci do Chrystusa Pana. Pod pozorem zagrożenia swobody religijnej, pastor Uhlich zwolał r. 1841 zebranie do Gnadau, gdzie 16 teologów protestanckich związało się pod nazwą P. s. Na dorocznem zebraniu w Köthen 1844 pastor Wislicenus dowodził, iż nie Pismo św. ale przemieszkujący w każdym Duch św., stanowi normę wierzeń protestanckich. Wywołało to burze wśród duchowieństwa luterskiego, która dosieglo swego szczytu, gdy Uhlich 1845 ogłosił broszurę p. t. "Bekenntnisse" (4 wyd. Leipzig 1846), w której odrzucil dogmata chijańskie, a natomiast dla nauki religii zalecal katechizm racyonalistyczny p. t. "D. Rüchlein v. Reiche Gottes" (Magdeb. 1845). W tymże ro-ku odbyło się w w Köthen wolne zebranie pod gołem niebem złożone z 2000 przeszlo osób, które oświadczyło się za nauką Uhlego. Rządy saski i pruski zabroniły zebrań P. s. Wielu też pastorów sympatyzujących z P-mi ś. lub do ich zwiazku należących, zostało z urzędu złożonych. To jednak sporu nie ułagodziło i związek trwał dalej poza urzędowym kłem protestanckim, a za-łożone gminy P. ś. przybrały nazwę gmin wolnych. Proces wytoczony Uhlichowi przez konsystorz magdeburski poruszył 1847 r. całe Niemcy, zakończył się jednak zawieszeniem go w urzędzie. Rewolucyjny r. 1849 przyznał P-om ś. wiele swobody, a wyznawcy ich czynny brali udział w ówczesnym ruchu politycznym. W tym też czasie powstalo sporo nowych gmin, a ogólna liczba członków wzrosła do 35,000. W r. 1850 rządy niemieckie wystąpiły p-ko P·m ś. ze surowymi środkami, dopatrując się wśród nich głównego ogniska rewolucyjnego. Wislicenus 16 wrześ. 1853 r. za wydanie pisma "D. Bibel im Lichte d. Bildung unserer Zeit.", został skazany na 2 lata więzienia, skutkiem czego zbiegł do Ameryki. W r. 1859 nastąpiło połączenie Katolików niemieckich z P-miś. pod tyt. "Z wiązek wol-nych gmin Niemiec", przyczem związek ten przybrał wyraźnie charakter ateistyczny. Od r. 1877 odbywa sie co każde 2 lata walne zebranie zwiazku. Przewodniczącym był m. in.

ku, który obecnie liczy ok. 30 gmin i 20,000 członków jest "Freireligiöse Kalender" (por. Kampe, Gesch. d. religiös. Bewegung d. neur. Zeit. 4 t. Leipzig 1852-60; Lebrecht Uhlich in Magdeburg s. Leben v. ihm selbst beschrieben" 2 aafl. Gera 1872: W. W. t. IV K. 1959 i nst.).

(Ch.)

## Przykazania Boskie ob. Dekalog.

Przykazania Kościelne są to pewne przepisy podane powagą Kła wszystkim wiernym do zachowywania. Katechizm wylicza zwykle pięć przykazań kościelnych. 1. Postanowione dni święte święcić. 2. Mszy św. w dni święte z uczciwościa i nabożeństwem słuchać. 3. Posty nakazane zachowywać. 4. Przynajmniej raz w rok około Wielkanocy spowiadać się i komunikować we własnej parafii lub w innej za pozwoleniem 5. Godów małżeńwłasnego pasterza. skich w czasach zakazanych nie odprawiać i dziesięciny Klowi wiernie oddawać. Ponieważ rzadko gdzie istnieje obecnie zwyczaj dawania dziesięciny, więc w wielu katechizmach opuszcza sie druga część piątego przykazania. Przykazania klne nie są czems nowem, ale tylko bliższem określeniem przepisów prawa przyrodzonego albo pozytywnego. Pierwszy je zebrał i krótko sformułował błog. Kanizyusz. Obowiązują one wszystkich wiernych pod grzechem ciężkim, gdyż taka jest wola prawodawcy Kła, do którego odnoszą się wyraźne słowa Chrystusa. "Kto was słucha, mię słucha a kto wami gardzi mną gardzi<sup>2</sup>, (Luc. X). "Jeżeli Kościoła nie posłucha, niech będzie tobie jako poganin i celnik". Matth. XVIII, 17); por. Conc. Trident. Sess VI. can. 20. (Por. P. Scavini, Theologia Moralis Universa, ed. 5, Paris 1867, t. I, p. 245-280).

X. R. J.

Przyklękanie (genuflexio). Kapłan mający odprawić Mszę św., przystępując do oltarza, w którym przechowuje się Najśw. Sakrament, lub odchodząc od niego, jak również i w każdym innym wypadku, kleka na jedno kolano. Podczas wystawienia jednak Najśw. Sakramentu lub rozdawania Komunii św. ma znany materyalista Büchner, autor dzie- uklęknąć na oba kolana i oddać poklon (S. R. C. 7 maji 1746 ad 4 [2390]). Gdy jednak rozdawanie Komunii św. ma trwać dłużej, nie czeka końca rozdawania, lecz może, oddawszy tylko pokłon, wstać i iść dalej. (Rit. serv. in cel. Mis. n. II, 1; S. R. C. 6 jul. 1698 ad 14 [2002]). Przechodząc zaś z kielichem obok ołtarza, przy którym odprawia się Msza św. i jest już po konsekracyi, klęka na jedno kolano, gdyby wtedy miało miejsce podniesienie, klęka na oba kolana i czeka końca podniesienia. (Por. de Herdt, Praxis Lit. Sac. Lovanii 1892, II, 25).

X. M. S.

Przylądek Dobrej Nadziel ob. Dobrej Nadziel Przylądek.

Przyłuski Jakób z przydomkiem Jeżowita (Jessovius) ks. apostata, prawnik i rymopis, ur. w Małopolsce, dla wysokiej wiedzy filologicznej wzięty do domu Piotra Kmity byl jego sekretarzem, następnie przyjał stan duchowny i otrzymał probostwo w Mościskach w dyec. Przemyskiej, niedługo jednak potem porzucił stan duchowny, ożenił się i przyjął luteranizm. Wsparty powagą innych możnych odstępców od wiary został pisarzem ziemstwa krakow. Głów nem jego dzielem były Leges seu statuta ac privilegia Regni Poloniae etc., Cracoviae 1 53, fol., w którem daje próbe reformy praw i samejże religii; daje on tu wyraz swej niechęci i nienawiści ku duchowieństwu, zwłaszcza zakonom. Nic dziwnego, że władza duchowna część egzemplarzy wydrukowanych skonfiskowała, a drugą zatrzymał podkanclerzy koronny Przerębski; radził on nawet biskupom, by pod klątwą czytać to dzielo zabronili. Do tego jednak nie przyszło, gdyż sama publiczność na lichej wartości tej książki rychło się poznala i czytać jej nie chciala. Zagranica jednak miało to dzielo wziętość. Występowal też ostro P. pko bezżeństwu duchownych w bezecnym paszkwilu na bpów polskich w wierszach których zbiór znajdował się w rękopisie w bibliotece Zaluskich. P. † w r. 1554. Oprócz "Zbioru praw" wydał też P. wiele utworów rymowanych. (Por. Chodynicki ks., Dykcyonarz uczonych Polaków t. II, s. 373-377; S. Orgelbr., Enc. powsz. t. XII, s. 395; Janocki, t. I). X. J. N.

Przyluski Leon Michał h. Lubicz, syn Stanisława i Agnieszki, ur. 5 paźd. 1789 r. w Strzeszynie pod Poznaniem; uczył się w szkołach wydział. w Poznaniu; 1806 wstapił do tamecznego seminaryum duchownego, a od 1811 uczył się trzy lata w uniwersytecie wrocław-skim. Za dyspensą papieską jako kleryk mniejszych świeceń zostaje kanon. poznańskim, a 4 czerw. 1814 r. otrzy-muje presbyterat z rak Tymoteusza Go rzeńskiego. W r. 1816 dostaje komendę, a później instytucye kanoniczna na probostwo w Tarnowie (dyec. pozn.), od 1882 jest proboszczem w Szremie. arcbpa Dunina zostaje proboszczem kapituly gnieźn., po jego zgonie jest 2 lata wikaryuszem kapitulnym, aż 21 paźd. 1844 został obrany arbpem gniezn. i poznańskim. Seminaryum obsadził zdolnymi profesorami, liczbę alumnów powiększyl: wznowił rekolekcye kaplańskie i misye parafialne; odnowił katedre poznańska i starożytny kościolek N. M. P. in Summo w Poznaniu; urządził kilka domów zakonnych dla pielęgnowania chorych i nauczania; był dobroczynny, choć się z tem ukrywał. Reprezentował episkopat polski na ogloszeniu dogmatu Niepokal. Poczęcia i w 1862 na kanonizacyi Meczenników Japońskich. † 12 mar. 1865 w Poznaniu, pochowany w tamecznej katedrze; serce spoczywa w katedrze gnieźn. Ogłosił drukiem: Pro memoria w sprawie nadwerężenia praw Kła katol. w W. Ks. Poznańskiem od czasu król. pruskiego zaboru. Poznań 1848, Uwiadomienie o 50 rocznicy kapłaństwa; Zawiadomienic o encyklice Quanta cura. (Por. Zienkiewicz Jan, Okólnik z powodu zgonu arbpa P.o, 1865; Prusinowski, Mowa żałobna na pogrzebie arbpa P-o, 1865; Encykl. Nowodw; Bartoszewicz Jul. w Enc. Orgelbranda).

M. B.

Przymierze Stare i Nowe ob. Biblii nazwy.

Przymus ob. Bojaźń i przymus; Gwałt,

Przyniczyński Franciszek ks. działacz społeczny i szerzyciel oświaty ludowej na Górnym Szląsku. † w r. 1896. Redagował pisma: "Katolik", "Gazeta Górnoszląska" i "Opiekun katolicki".

Przypowieści księga, po hebrajsku (4,29—32) "Mówił też Salomon trzy ty-Misle, po grecku παρομίαί, po łacinie siące przypowieści; a pieśni jego było ty-Proyerbia, w hebrajskim ma napis ten sam co i w Wulgacie: "Przypowieści Salomona, syna Dawidowego, króla Izraelskiego"; jest pierwsza z ksiąg mądrości, pouczająca według ojców młodzież. Księga ta zawiera zbiór przypowieści, przysłów, zdań moralnych, porównań, zagadek i t. p., a to "dla nawyknienia madrości i ćwiczenia: dla wyrozumienia słów roztropnych: i dla przyjęcia ćwiczenia nauki sprawiedliwości i sądu i prawości: dla podania maluczkim biegłości, młodemu umiejętności i rozumu" (1, 2-4). Księgę można podzielić na trzy części, pierwsza (1,1—9,18) ma na-pis wyżej cytowany i zawiera upomnienia unikania występków i zachęta do ćwiczenia się w mądrości, której początkiem jest bojaźó Pańska; od mądrości tej stworzonej autor przechodzi do mądrości niestworzonej — boskiej, którą ta wielbi. Część druga (10,1-24,34) składa się z trzech urywków, pierwszy (10,1—22,16) ma napis "Przypowieści Salomona", zawiera przepisy dotyczące praktycznego życia w krótkich urywanych zdaniach zawarte; drugi niczem nie oddzielony od powyższego, krótki (22,17-24,22) i trzeci (24, 22-34) wierają zbiór zdań zalecających madrość, jako slowa "mędrców". Część trzecia (25,1-31,31) podaje zbiór przypowieści nowszych; składa się z czterech urywków; pierwszy (25,1-29,27) nosi napis: "I te przypowieści Salomonowe, wypisali mężowie Ezechiasza, króla Judzkiego", jest jakby uzupelnieniem poprzednich części, podaje rozmaite przepisy w krótkich najczęściej dwuwierszach; drugi (rozdz. 30) ma napis w Wulgacie: "Słowa Zgromadzającego Syna Zwracającego", a w hebrajskim tekście: wa Agur'a, syna Jake"; trzeci (31,1-9) ma napis: "Slowa Lamuela króla. Widzenie, którym go ćwiczyła matka jego", poucza o obowiązkach króla; czwarty (31, 10-31) zawiera hymn pochwalny na cześć niewiasty meżnej, w hebrajskim, porządkiem alfabetycznym napieany. Autorem części pierwszej, drugiej i pierwszego urywku części trzeciej jest Salomon, co stwierdza napis w tekście hebrajskim i starożytnych przekładach "Przypowieści Salomona", cała tradycya powagę tej księgi zawsze uznawała Sy-

siąc i pięć", wreszcie zgodność porównań i opisów z czasami Salomonowymi, Niektórzy uczeni wyłączają urywki drugi i trzeci części drugiej twierdząc, iż są to zdania "mędrców", a więc innych autorów, ale jakich nie określają, tymczasem te urywki doskonale mogą stanowić jedną całość z poprzednim, albowiem nie są oddzielone od poprzedniej części, lecz sa pod tymże napisem "Przypowieści Salomona" i tuż następuje nowy napis: "I te przypowieści Salomonowe", czyli że poprzednie też sa Salomona, — a zresztą, jak widać ze starożytnych przekładów, czytano wyraz hebrajski "mędrcy" nie w drugim przypadku autorstwa lecz w trzecim przeznaczenia, zatem niczego nie dowodza przeciw autorstwu Salomona i tych urywków. Autorami urywków drugiego i trzeciego w części trzeciej, jedni czynią osoby w tytułach wspomniane, a więc Agura i Lamuela (co to byli za jedni niewiadomo), drudzy zaś w Agurze widzą Salo-mona i św. Hieronim, pod wplywem rabinów, imię własne Agur przetłumaczył przez Zgromadzający, mianowicie Salomon naród dla dania mu nauki, a imię Jake przez Zwracający t. j. alluzya do Dawida sprawiającego rozszerzenie się nauki; – w Lamuelu, oznaczającym dosłownie "Mily Bogu", widzą Salomona, którego prorok Natan (II Król. 12,25), tem imieniem nazwał. Kto jest autourywka ostatniego nie wiadomo.

Co do czasu, w którym księga Przypowieści otrzymała tę formę, jaką mamy w tekście hebrajskim, uczeni zgadzaja się, że część pierwsza i druga byla napisana i zredagowana przez Salomona, część trzecia, co do pierwszego urywku zredagowana przez mężów Ezechiasza, jak napis głosi, co zaś dotyczy dwóch ostatnich rozdziałów księgi, to były zredagowane i dołączone według jednych, też za Ezechijasza, według dru-gich za Ezdrasza. Księga Przypowieści po hebrajsku napisana metrami hebrajskimi. Wersya grecka na wielu miejscach różni się od tekstu hebrajskiego ale nie w istotnych cześciach. W Wulgacie mamy przekład dokonany przez św. Hieronima z hebrajskiego. Boską żydowska i chijańska, tekstu III Król. nagoga i Kl, to też Teodor Mopsuestański zostal potępiony na V Soborze powszechnym za to, że twierdził, iż księga Przypowieści jest dzielem czysto ludzkiej madrości. (Por. Vigouroux, Diction. bibl.; Cornely, Introd.; Lamy, Introd.; ks. Nowodworski, Enc. kość.; Revue bibl. 1900).

X. F. Puchalski.

Przypkowski Samuel zagorzały socynianin, przyjaciel Fausta Socyna, ur. ok. r. 1592 w Przypkowicach w krakowskiem, szlachcic herbu Radwan, Nauki pobioral w kraju, poczem był w akademiach niemieckich i holenderskich. Wróciwszy do kraju został sekretarzem króla Władysława IV, lecz skutkiem przyjęcia socynianizmu, musiał Polskę opuścić. Schronił się do Holandyi, gdzie rozszerzał nauke Socyna, lecz dowiedzawszy się o zamiarze uwięzienia go, uciekł na dwór elektora Brandeburskiego, gdzie został konsyliarzem. † 1670 r. w niedostatku. P. wydał wiele historycznych, teologicznych i polemicznych dzieł między in. "Vita Fausti Socini" 1676; to samo przedtem po niemiecku i angielsku; "De pace et concordia Eccl" Eleutheropoli 1628; "De Christiano-rum summo bono" 1651; "Braterska deklaracya na braterskie napomnienie" 1646 w odpowiedzi na Ezymona Starowolskiego "Braterskie napomnienie ad dissidentes in religione"; "Cogitationes sacrae..." Eleutheropoli 1691 i in., które po większej części zaginely. (Por. S. Orgelbr., Enc. powsz. t. XII, s. 396; Wiszniewski, Hist. lit. pol. t. I, 60; t. VI, str. 529; t. VIII, str. 156 i 217; t. IX, str. 57, 135, 141, 145).

## Przyrodzone cnoty ob. Cnota.

Przyrów osada w powiecie czestochowskim, gub. Piotrkowskiej, założona r. 1369, slynna z klasztoru po-bernardyńskiego z kłem, w którym znajduje się cudowny obraz św. Anny, nawiedzany corocznie przez tłumy pielgrzymów, zwłaszcza śpieszących do Częstochowy.

z Przyrowa Jakób ob. Jakób z Przyrowa.

Przysięga — iuramentum, iusiurandum-jest to uroczyste świadectwo przy wezwaniu Boga złożone na potwierdze-

zobowiązujemy. Jest to więc akt zewnetrznej czci Bożej, a stąd pogwalcenie przysięgi przez wyznanie nieprawdy jest występkiem ciężkim przeciw religii. Przysięgi są dozwolone i dopuszczalne tylko pod pewnemi warunkami: 1-o, że będą złożone z rozwagą, t. j. w potrzebie słusznej i z rozkazu czy też pozwo-lenia odpowiedniej władzy; 2-o na potwierdzenie prawdy, 3-o na potwierdzenie czynności moralnie dozwolonej. Gdy zachodzi brak któregokolwiek z tych warunków, przysięga nie jest godziwą. Różne są rodzaje przysięgi. 1-o ho-

magialna — na wierność swemu monarsze, 2 o służbowa—zobowiązanie się do wiernego spełniania czynności swego urzędu i zachowania ustaw, 3-o sądowa-na potwierdzenie prawdziwości zeznania. Ta ostatnia nazywa sie iuramentum iudiciale necessarium, dla odróżnienia od juramentum voluntarium, którą to przysięgę proponuje jedua ze stron procesujących się drugiej stronie, i w zaufaniu do sumienności składającego taką przysięgę, czyni się zależnem rozstrzygnięcie sporu prawnego, stąd nazywa się jeszcze iuramentum delatum lub decisorium. W prawodawstwie kościelnem jest jeszcze w użyciu: "iuramentum libertatis" albo "iuramentum de statu libero", którą to przysięgę składaja narzeczeni zadyspensowani od zapowiedzi w wolności swej dotychczasowej; 2-o "iuramentum diligentiae",—przysięga pilności, którą składa po domniemanej śmierci jednej strony druga strona pragnaca zawrzeć nowe związki małżeńskie, zapewniając, że użyła wszelkich starań, aby się dowiedzieć o życiu lub śmierci drugiej strony. (ob. także art. Calumniae juramentum).

Sposób składania przysięgi czyli forma nie wszędzie jest jednakowa. Ogólnie przyjeto, że po odczytaniu formuły przysiegi caluje sie krucyfiks lub tekst ewangelii. W niektórych miejscowościach przy składaniu przysięgi trzyma się prawą rękę podniesioną do góry i t.d. Te rôżne dodatkowe ceremonje nie sa koniecznie potrzebne do ważności przysięgi, wystarcza, że przysięgający w ten lub imy sposób wykazał zamiar przy-

siegania. Rodług najnowszego kodeksu karnego rosyjskiego za falszywe świadectwo i nie tego, co mówimy lub do czego się krzywoprzysiestwo winowajcy karani byPrawo.

wają więzieniem na zasadzie artykulu 158 (por. Ugolownoje ulożenie, r. wyd. Tagancewa, str. 288-289). (Por P. Scavini, Theologia Moralis Uni-oersa, ed. V, Paris 1867, t. II, str. 215—229, 470; Gury-Ballerini-Palmieri, Compendium Theologiae Moralis, Prati, 1894, t. I, 306, 314; Lehmkuhl, Theologia Mor., ed. 8-a, Friburgi Br. 1896, t. I, str. 405 -- 421, 423, 479, 1080).

X. R. /.

Przysięga u Zydów była w bardzo częstem użyciu. W pewnych wypadkach przepisana przez prawo. (Exod. XXII, 10; Lev. V, 1, 22; I Reg. VIII, 31). Formy przysięgi były rozmaite: "Żyje Jahwe". (Iudic. VIII, 19; Ruth III, 13; I Sam. XIV, 45; XIX 6; XX, 21; XXIX, 6; II Sam. II, 27; IV, 9; XIV, 11; XV 21; I Reg. I 29; XXII 14; II 11; XV, 21; I Reg. I, 29; XXII, 14; II Reg. III, 14; Jer. IV, 2; XII, 16; XVI, 14; XXIII, 7; XXXVIII 16). "Niechaj bedzie Pan miedzy mną a toba"—(I Sam. XX, 23); "Jahwe niech będzie świadkiem". (Jer. XLII, 5). "Niech Pan bedzie między nami świadkiem prawdy i wiary". (Gen. XXXI, 53). Ten, kto žądał przysiegi, sam wygłaszał formule, a przysiegający potwierdzał słowami: "Amen, Amen", lub też innemi, np. "Tyś powiedział". Składający przysiegę podnosił ku niebu prawą rękę. (Gen. XIV, 22; Ex. VI, 8; Deut. XXXII, 40). Dla większej uroczystości podnoszono w górę obie rece. (Deut. XII, 7). W ks. Genes. XXIV, 2 i XLVII, 29 spotykamy osobliwy obrzęd przysięgi -przysięgający kladł rękę "pod biodro" tego, kto przysięgę odbierał. Czasami zamiast na Boga przysięgano na własną głowę, na niebo, na świątynię, na zie-mię, na Jerozolimą. Prorok Jeremiasz wylicza własności przysięgi: "Będziesz przysiegał... w prawdzie i w sądzie, i w sprawiedliwości". (IV, 2). Pierwotnie przysięgę wysoce ceniono. (Ios. IX, 15-19). Z biegiem czasu zakradły sie nadużycia. Już przed niewolą Babilońska Żydzi często dopuszczali się krzywoprzysięstwa, za co ich surowo karcili prorocy. (Is. XLVIII, 1; Ier. V, 2; Ez. XVI, 59; XVII, 13-19; Dan. XIII, 47, 49; Os. IV, 2; X, 4). O krzywoprzysięstwie żydowskiem świadczą Martialis, (XI, 95, 7 s.), Philo, De specialibus legibus jus udzielać może pż. Inni posiadający

opp. II, p. 272. Za czasów Chrystusa Pana faryzeusze i doktorzy zakonni dowodzili, że jeżeli w przysiędze niema wy-rażonego imienia Bożego, nie jest ona ważna. Majmonides utrzymywał, że wolno składać falszywe przysięgi wzglęrabusiów, morderców, poborców celnych, jeżeli w inny sposób nie można się wydobyć z ich mocy, że żyd nie jest obowiązany zaprzysięgać prawdy wobec inowierców, jeżeli stąd może wyniknąć szkoda dla innego żyda. (Por. Maier, Das Iudenthum, 370. Wekutek takich poglądów na przysięgi Żydów chrześcijanie zapatrują się zwykle dość sceptycznie. (Por. J. B. Pranajtis, Christianus in Talmude Iudaeorum, Tetrapoli 1892, p. 102; J. H. Otho, Lex. p. 347; Ugolini, Thes. XXVI; J. Happel, Der Eid im alte Testamente, Leipzig, 1890; F. X. Kortleitner, Archaeologiae Biblicae Summarium, Oeniponte 1906, p. 151-154).

X, R, J

Przysiega supremacyjna ob. Supremacyjna przysięga.

Przysłów księga ob. Przypowieści księga.

Przysposobienie ob. Adoptacya.

Przystojność publiczna (publica honestas) ob. Malżeństwo.

Przywilej (privilegium - privata lex) jest to ze słusznych przyczyn i przez posiadającego władze prawodawczą przyznany fizycznej albo moralnej osobie wyjątek od ogólnie obowiązującego prawa. P. może być osobisty, jeżeli dotyczy fizycznej osoby, rzeczowy jeżeli odnosi się do miejsca, własności, stanu, urzędu albo godności, wreszcie mieszany jeżeli udzielony został osobie moralnej. Przyczyna P-u może być: laska (p. gratiosum), uznanie (p. remunerativum), pod warunkiem wza-jemności (p. onerosum lub conventionale). Uprawomocniony zwierzchnik, który może udzielić P. z własnej inicyatywy (motu proprio), albo na wstawiennietwo drugich (ad instantiam). Przywilej jest czasowy lub wieczysty, żaden jednak nie może się sprzeciwiać dobru Kła, lub prawu trzecich. P. dla calego Kla zarówno contra, jak i ultra

władze moga udzielać P-e w granicach suadente diabolo (t. j. z całą samowieterytoryum ich juryzdykcyi, wszakże dzą i wola) in elericos vel utriusque uprzywilejowany niekoniecznie musi zamieszkiwać w tychże granicach. P. moga być udzielone przez rescriptum gratiae (bulle, brevia i piśmienne dokumenty), lub per oracula vivae vocis. Przywileje wieczne ustają z woli udzielajacego (P-e pskie ad suae voluntatis bene placitum, ustaja ze śmiercia pża), przez zrzeczenie się lub śmierć uprzywilejowanego, wreszcie przez nieużywa-nie (non usum) dla osoby moralnej w ciagu 10, dla fizycznej 30, wreszcie w mieszanych 40 lat. Prawa P-u strictae interpretationis, dla tego wykluczają wszetkie prawdopodobieństwo, lub luźna interpretacye (Por. Schulte, "D. Katt. Kürchenrecht". Giessen 1860; Ferraris "Bibl. prompta").

(Ch.)

Przywileje kleru. Kler, jako stan wybrany na specyalna służbe Boża i ludziom w dażeniu ku Bogu, od najdawniejszych czasów i we wszystkich religjach cieszył się pewnemi przywilejami (jura singularia) wybiegającymi poza prawa ogólne (jura communia). W Kle katolickim, gdzie ani urodzenie, ani klasa, lecz wprost powołanie (vocatio) stanowi o przynależności do stanu duchownego, tem więcej przywileje znajdują w tym charakterze kleru, swoje usprawiedliwienie. To też powstawały one zarówno z mocy prawa kanonicznego, jak i prywatnego. Główne P. kleru byly nastepujace:

1) Pewne przywileje honorowe, dające duchownemu pierwszeństwo przed świeckimi, jakoż pierwszeństwo na zebraniach, w procesyach i pochodach klnych, w samym kle, wreszcie szczególne tytuły w mowie i piśmie, jak w jezyku polskim: Jegomość, Dobrodziej i t.p.

2) Privilegium canonis (Siquis suadente diabolo etc.) polegajacy na tem że czynna zniewaga dokonana na osobie duchownego pociągała za sobą ekskomunikę (Cap. 29, t.XVII q. 4 soboru Lateraneńskiego II sw. Inocentego II (1139) zw: "Suadente diabolo" etc., przejęty w całości bullą Piusa IX "Apostolicae Sedis" z r. 1869 stanowi kare excomunicationis majoris latae sententiae Romanoque Pontifici specia-

sexus monachos violentas manus ciunt". Według kanon, ustaw tej podlega nietylko sam sprawca, i ten z którego rozkazu dokonano zniewagi czynnej oraz współdziałający. Wyjęci są z pod P-i: a) klerycy zdegradowani, b) wchodzący w związki malżeńskie, c) klerycy mniejszych święceń, služacy dobrowolnie wojskowo, lub nie noszący sukni duchownej i oddani zajęciom świeckim, d) klerycy wszystkich stopni nie noszący sukni duchownej, a winni przestępstw, jak: kradzież, rokosz, zabójstwo i t. p. e) oddający się kug-larstwu, f) trudniący się rzeźnictwem, szynkarstwem, g) klerycy mniejszych stopni wyświeceni w czasie sedis vacantiae na zasadzie falszywych dimissoriales. Rozgrzeszać może tylko pż lub posiadający jego upoważnienie, zniewagę czynną bpów, króla, legata pskiego, zastrzega sobie sam pž. (por. Lehmkuhl, "Theol. mor." II, 7 nr. 947; Heiner "D. kirchl. Cenzuren", Padeborn 1884, w 191 inst.; Wernz., "Tus Decretalium" t. II str.

163 i nast.).

3) Privilegium competentiae, zasadza się na tem, że Kl z tytułu wyświęcenia zapewniając duchownemu przyzwoite utrzymanie, od dochodzeegzekucyi sadowej cza te część dochodów, która jest niezbędna na przyzwoite utrzymanie. Przywilej ten wywodzą kanoniści a capite "Odoardus" (c. 3, X 3, 23). Według uznanej przez kongr. Concilii nauki duchowny, na mocy tego przywileju, w ražie niemożności zapłacenia długów, podlega ekskomunice, ani aresztowi osobistemu, ani nie jest obowiązany do cessio bonorum, a natomiast po zatrzymaniu mu części pozostalej od koniecznych środków na utrzymanie, spłacać winien należność jak najpredzej ze wszelkich późniejszych superflua. P. comp. utraca duchowny, wypierający sie dlugu, lub przy zaciągnieniu go posługujący się podstępem np. podając się za świeckiego. Przywilej ten naogół nie jest przez prawo cywilne przestrzegany, a względem duchownych dłużników stosuje zwykle postępowanie sądowe (por. Wernz. l. c. nr. 169 i nast.).

4) Privilegium fori liter reservatae omnibus inflictam qui duchownych od podlegania zarówno w sprawach cywilnych, jak i duchownych | sądom świeckim, a poddaje ich sądom klnym. I tutaj przez duchownych rozumie się też zakonników i zakonnice. oraz kleryków mniejszych święceń, tych ostatnich o ile zajmuje beneficyum klne, lub pozostają w seminaryum, albo na uczelni teolog. z wiedzą bpa. Przywilej ten uznal już ces. Konstantyn W., prawo kanoniczne zaś zawiera go w c. 1, 9, X, 2, 2. Wszedł on też w prawodawstwo poszczególnych krajów i dopiero prądy wrogie Kłowi poczęly go odrzucać lub ograniczać. To też Syllabus potępił tezę: "Ecclesiasticorum forum pro temporalibus clericorum causis sive civilibus sive criminalibus omnino de medio tollendum est etiam inconsulta et reclamante sede Apostolica". Skutkiem tego bulla "Apostolicae sedis" z 1869 r. zawiera ekskomunike latae sententiae specyalnie pżowi rezerwowaną. na , cogentes sive directe sive indirecte judices laicos ad trahendum ad suum tribunal personas ecl. praeter canonicas dispositiones". Przez "cogentes" rozumieć należy według interpretacyi Św. Inkwizycyi (z 23 stycz, 1888) prawodawców. Gdzie Kł zgodził się na zniesienie tego przywileju nie ma też miejsca wyżej wym. ekskomunika. Pius X uznał za właściwe ramy bulli "Aposto-licae sedis" rozszerzyć w Motu proprio bowiem z 9 paźdz. 1911 r. rozporządził jak następuje: "quicunque privatorum, laici sacrive ordinis, mures feminaeve, personas quasvis ecclesiasticos sive in criminali causa sive in civili, nullo ecclesiasticae potestatis permissu ad bunal laicorum vocent ibique adesse publice compellant, eos etiam omnes in Excomunicationem latae sententiae speciali modo Romano Pontifici reservatam incurrerea (por. "Acta Apostol. Sedis" Novemb. 1911 str. 555). Prawodawstwo rosyjskie uznaje P. fori tylko w sprawach, gdzie chodzi o przestępstwa pko obowązkom stanu kaplańskiego, w sprawach cywilnych poddaje duchownych zwykłym sądom, w kryminalnych zaś ogranicza się do przesłania władzy sądownych akt dla wydania opinii, która wszakże dalszego postępu procesu nie krępuje (por. Ustawa procedury karnej" nr. 1017—1029).

5) Privilegium immunitatis "Prawo Kość. katolickie", Lwów 1878 zasadzał sie na tem, że duchowni byli wol-t. I str. 149; Heiner "D. Kirch. Cen-

ni od pewnych ciężarów i powinności, jako krepujących stan duchowny, jak np.: obowiązek służby wojskowej, sędziego przysięgłego, obowiązków opiekuna, płacenia pewnych podatków it. p. Świeżo z polecenia Piusa X, mimo całej życzliwości tego pźa dla pracy społecznej kapłanów, Kong. Konsystorza zabrania im bez specyalnego pozwolenia Stolicy Apskiej, pełnić obowiązki prezesów, kasyerów stowarzyszeń ekonomicznych oraz innych tego rodzaju urzędów, które pociągają za sobą odpowiedzialność pieniężną. (Dekret z d. 11 listop. 1910 r. str. 910. Por. oprócz wymien. dr. Edw. Rittner "Prawo Klne katolickie", Lwów 1878, t. I str. 111 i nast).

Przywileje kościołów. Kly, jako domy poświęcone służbie Bożej, cieszyć się muszą pewnymi przywilejami nietykalności zarówno co do miejsca, jak i pod względem rzeczy samej, stąd prawo kanoniczne odróżnia immunitas localis i realis. Namocy immunitas localis wkłach nic nie może dziać się takiego, coby uwłaczało godności miejsca świętego, lub sprzeciwiało się jego przeznaczeniu. Dotyczy to nietylko klów ale i kaplic, oltarzy, cmentarzy i miejsc w bezpośredniem sąsiedztwie kłów. Naruszenie tej nietykalności jest świętokradztwem i pociąga za sobą te same co i ono nastepstwa (ob. Świętokradztwo). Z tej nietykalności wywodzi się jus azyli na mocy którego, przestępca chroniący się do kla, lub miejsc tą nazwa objętych, nie mógł być stamtad gwaltem uprowadzony, ani raniony, ani pobity. Prawo to w średniowieczu wielkie oddało ludzkości usługi, zapobiegajac różnym gwaltom i bezprawiom. Prawo to postradało swoje znaczenie, nie mniej jednak co do istoty (quod substantiam) w pewnych warunkach nie utraciło swojej siły. Jakoż Kongr. Inkwizycyi w d 22 grud. 1880 r. orzekła, iż ktoby "ab aliis minime coactus prudens ac sciens immunitatem azyli ecclesiastici aut violare jubet aut exequendo violat" podlega "omnis excusationis expers" ekskomunice przez Bullę "Apostolicae Sedis" № 5 simpliciter pżowi zarezerwowanej (por. Dr. E. Rittner "Prawo Kość. katolickie", Lwów 1878

czenia i nabywania własności zarówno ruchomej jak i nieruchomej. Niemnie prawo to przez różne prawodawstwa poszczególnych państw zostało ograniczone lub zgoła sparaliżowane. Również majatek klny był nietykalny i skutkiem tego zagarnięcie go, czy to przez kradzież, czy amortyzacyę, czy sekularyzacyę uważa się za świętokradztwo, pociagające za sobą, o ile nastapila zgoda Stolicy Aplskiej, obok kar, obowiązek restytucyi. W następstwie tego zagarniający dobra klne, sekwestrujący je z mocy bulli "Apostol. sedis" (I n. 11 i 12) podlegają ekskomunice specyalnie pżowi zarezerwowanej; posiadający te dobra bez specyalnego pozwolenia i nabywający takowe ekskomunice nierezer-wowanej (tamże IV n. 3). Wreszcie dopuszczający się jakiejkolwiek winy względem majątku klnego ekskomunice simpliciter rezerwowanej (Con. Trid. sess. XXII, c. 11 do Reform.). Wreszcie dobra klne na mocy różnych przywilejów zwalniane były od różnych danin, podatków, serwitutów, opłat i t. p. cieżarów. W Polsce przywileje te pochodzą już z XIII w., a w statucie Władysława Jagielly z r. 1433 (Volum. leg. 1,89) spotykamy się z nimi, jako z ustalonem prawem pospolitem (por. Dr. Wład. Abraham, "Organizacya Kła w Polsce", Lwów 1893, str. 232; Dr. E. Rittner l. c. str. 174).

(Ch.)

Psalmista, a właściwie Psalterzysta, był to niegdyś urząd śpiewaków, utrzymywanych staraniem bądź to bpów, badž kapitul, badž osób prywatnych w tym celu, aby śpiewanie lub też odczytywanie psalmów nie ustawało nigdy, zwłaszcza po kościołach katedralnych. Synod kartagiński 4-ty wspomina o śpiewakach (psalmistach) ustanawianych przez kapłanów, zatem nie byli to kapłani, lecz świeccy, gdyż w przeciwnym razie mianowanie ich należałoby do bpa. Św. Ambroży w dziele swoim "De Officiis" (I, 3, n. 13) wspomina o psalterzystach śpiewających i czytających psalmy i na nie powoluje się w swoich kazaniach. W Polsce przy klach bywały fundowane psalterye, czyli kolegia strument muzyczny strunowy rodzaj lu-

suren", Paderborn 1889 str. 189 i nast.) | psalterzystów przez bpów, jak to czyta-2) Immunitas realis Klznatury swo- my w Decrelates et Constitutiones Syjej posiadał prawo posiadania, dziedzi- nodorum przez ks. Z. Chodyńskiego i ks. Likowskiego; Kodeks Katedry krak. wydane przez prof. Piekosińskiego. Owi psalterzyści w Polsce rekrutowali się z kapłanów, kleryków i ludzi świeckich. Po upadku kraju upadaja i kolegia psalterzystów.

> Psalmodya. Psalmodya w obszerniejszem znaczeniu nazywamy wogóle całe nabożeństwa klne, w ściślejszem zaś znaczeniu - samo śpiewanie Psalmów i Hymnów i odmawianie modlitw. Najstarożytniejszym w Kle sposobem śpiewania Psalmów jest śpiew symfoniczny, zapożyczony od Synagogi, śpiewano nim zazwyczaj z rana Psalmy 50 i 94, jak o tem świadczy św. Jan Chryzostom: "powstaje z wszystkich jedna melodya" (Hom. in Ps. 45). Drugim rodzajem psalmodyi był śpiew responsoryjny, który zasadzał się na tem, że śpiewak albo chór intonował, a lud lub druga część chóru odpowiadała. Wreszcie trzeci rodzaj psalmodyi stanowił śpiew antyfoniczny, polegający na tem, że pojedyńcze wiersze Psalmów były naprzemian przez lud lub drugą część chóru śpiewane. Spiew antyfoniczny powstał na wschodzie, a następnie został przeniesiony na zachód, o czem znów świadczy św. Augustyn (Conf. IX, 7). Byl również śpiew i solowy, gdzie śpiewak odśpiewywał sam cały Psalm, stąd nazwa psalmus tractus we mszale. Niekiedy po takich Psalmach chóralnie spiewano Kyrie elejson, Alleluja lub Gloria Patri, Podczas śpiewania Psalmów zazwyczaj stano, gdy tymczasem podczas odczytywania modlitw klekano. W dni nieliturgiczne Psalmy były po większej części odczytywane; śpiewanie Psalmów było przywiązane do dni li-Evovae. turgicznych ob. artykuł (Por. Krüll w Krauss'a "Real-Encyklopaedie der christl. Alterth., Freib. 1886, p. 672).

X. M. S.

Psalmów Księga po hebrajsku Sefer tehilim t. j. księga hymnów, po grecku psalmoi, a ztąd po łacinie psalmi, który to wyraz przyjął się we wszystkich językach. Greckie psalmus oznaczało intni, ponieważ do akompaniamentu przy pieniach hymnów na cześć Boga używano tego instrumentu, przeto wyraz sam przeszedł i na oznaczenie pieśni. Psalmów ks. lub wprost Psalterz oznacza zbiór psalmów czyli pieśni religijnych jakie śpiewali Żydzi ku czci P. Boga. Ksiega ta w tekście hebrajskim jest na naczelnem miejscu Ksiąg Ketubim t. j. pisarzy śś., w przekladach za-

liczona do Ksiag madrości. Psalmów wszystkich jest 150, lecz zachodzi różnica w numeracyi Wulgaty i tekstu hebrajskiego, mianowicie: jednakowa numeracya jest do 9 Psalmu, 9 Żydów podzielony na dwa i odtąd numeracya hebrajska uprzedza numeracye przekładów o jedną liczbę aż do Psalmu 113, Psalm 113 znów u Żydów podzielony na dwa, zatem liczba hebrajska uprzedza o dwa, ale znów Psalm 114 i 115 u Żydów stanowi Psalm jeden, czyli dalej następuje uprzedzenie o jeden aż do 147; ten Psalm Żydzi łączą z 148 w jeden, przeto końcowe zgadzają się w liczbie. Psalterz według tekstu składa się z pięciu Ksiąg, co wykazują zakończenia "fiat, fiat", "niech się stanie"; pierwsza zawiera Psalmy od 1-40. ma zakończenie (doxologiam): "Błogosławiony Pan Bóg Izraelski od wieku i aż do wieku: niech się stanie, niech sie stanie"; druga 41-71, ma na końcu napis: "Skończyły się pieśni Dawida syna Jessego»; trzecia 72-88 z zakończeniem: "Błogosławiony Pan na wieki: Stań się, stań się"; czwarta 89 -105: "Błogosławiony Pan Bóg Izraelski od wieków aż na wieki: a niechaj rzecze wszystek lud: Stań się, stań się"; piąta 106 - 150. Dziś nie mamy żadnej wskazówki czem się kierowano w układzie czy porządku Psalmów każdej Księgi czy porządku samych ksiąg. Psalmy w dawnym tekście hebrajskim nie miały liczb porządkowych (Euseb. in ps. 62; Atan., Argum. in ps.; Hilary, Proleg. in ps.), numeracya później została dokonana. Psalmy nie są w Psalterzu ani porządkiem chronologicznym, ani po-rządkiem autorów, ani porządkiem treści ułożone, lecz raczej w miarę jak je odnajdywano, ostateczną zaś formę i redakcyę należy przyznać Ezdraszowi, który po niewoli babylońskiej zebrał i uporządkował wszystkie Księgi. Są w Psalmach wyrażenia dotyczące czasów przedsionek mężczyzn od przedsionka

późniejszych, stąd niektórzy autorowie odnoszą redakcye a nawet układ pewnych Psalmów do czasów Machabejskich ale niesłusznie, gdyż za Ezdrasza kanon żydowski był zakończony, wyrażenia zaś dotyczące czasów późniejszych sa to zdania później do Psalmów wtracone.

Starożytni pisarze chijańscy Psalterz dzielili na trzy części po 50 Psalmów każda, pierwsza dla stanu dusz pokutujących, druga dla stanu sprawiedliwych, trzecia dla stanu chwały wiecznej. Co do treści Psalmów takowa Bellarmin tak określa: "Księga Psalmów jest jakby strzeszczeniem i jądrem całego Starego Testamentu, cokolwiek bowiem Mojżesz czy to w historyi podał czy w prawie polecił, cokolwiek prorocy inni napisali, to wszystko w Psalmach Dawidowych krótko jest zawarte". Innocenty III Psalmy nazywa najprzedniejszym wzorem modlitwy po Modlitwie Pańskiej. Św. Augustyn powiada: "nic nie ma bardziej pożytecznego od Psalmów, aby wiara uduchowiona została więcej nadzieja wzniosła się wyżej, miłość zapalila się goręcej".

Ze względu na treść, formę lub prze-

znaczenie jedne Psalmy sa hymnami, w których modlący wielbi Boga i Jego przymioty: 8, 9, 17, 18, 20, 28, 30—32, 40, 45—47, 56, 64—67, 75, 92, 95—97, 99, 102, 103, 112, 114, 116, 117, 123, 128, 133, 137, 144, 145, 147, 150; drugie prośbami, w których modlący błaga Boga o jakąś łaskę: 3-5, 7, 10 **—12**, 16, 23 — 27, 31, 34, 37, 38, 41, 48, 53, 55, 59, 62-64, 70, 75, 77-79, 82, 84, 89, 91, 98, 103, 120, 129, 131; trzecie pokutne, zawierające żał za grzechy i prosbę o przebaczenie: 6, 31, 37, 50, 101, 129, 142; inne zaklinające proszące o karę na nieprzyjaciół ze względu na Boga: 34, 51, 53, 54, 57, 58, 67, 108, 136; dydaktyczne czyli moralne wielbiace cnoty: 1, 110, 111, 118, 124, 126, 127; historyczne, wielbiące Boga za poszczególne dobrodziejstwa zdziałane dla narodu żydowskiego: 18, 23, 80, 83, 86, 93, 94, 98, 104, 110, 113, 121, 124, 134, 149; g r adualne, śpiewane w czasie pobożnych pielgrzymek do Jerozolimy jako też przy wstępowaniu w Jerozolimie do

świątyni po stopniach oddzielających

niewiast i stad tak nazwane: 119-133; -prorockie typiczne w przenośnem znaczeniu stosujące się do Chrystusa: 3-5, 8, 10, 14, 16-18, 22, 23, 26, 27, 28, 29, 34, 39, 40, 46, 48, 53—56, 63, 66-70, 72, 75-77, 84, 85, 87, 93, 95 -98, 101, 106, 108, 113, 116, 117, 119, 138—142;—dotyczące Kla: 45, 47, 78, 79, 86, 121, 126, 147; mesyaniczne odnoszące się wprost do Chrystusa: 2, 15, 21, 44, 68, 71, 109.
Autor. Wielu z OO. twierdziło, że

Dawid jest autorem wszystkich Psalmów, osoby zaś wymienione w tytułach sa te, dla których Dawid napisal; opierali niektórzy uczeni to zdanie i na dekrecie soboru Tryd., który wyliczając Ksiegi św. mówi: "Psalterz Dawida", lecz tego

twierdzić nie możemy.

Za autorów Psalmów trzeba przyjąć osoby wskazane w tytułach, a więc Dawid. któremu tekst hebrajski 73 Psalmy przypisuje, Sept. i Wulgata 88, choć więcej jest Dawidowych, gdyż niektóre, nie znające w tytule jego imienia są na-pewno jego jak Ps. 2, 94, 95, 104 lub w hebrajskim 10, do którego stosuje się tytul Ps. 9; Asaf, który był przelożonym nad śpiewakami, jest autorem 12 Psalmów: 49, 72—82; synowie Kore: 41, 43 — 48, 83 — 84, 86 i 87; Salomon: 71 i 126; Etan: 88; Mojżesz: 89.

Tytul psalmów. Wiele Psalmów posiada tytuły czyli wstępne uwagi, dziś po wiekszej części niezrozumiałe gdyż wiele z nich za czasów św. Hieronima i

Ojców juź były takimi.

Tytuly te jedne podają wskazówki historyczne: 3, 7, 33, 51, 53, 55, 59 i t. d.; inne wskazówki liturgiczne czyli wskazują użycie w świątyni: 29, 91, 119-133, 69, 99, 95, 92, 37, 47; wreszcie wskazówki techniczne oznaczające melodye to jest, że Psalm należy śpiewać na melodyę takiej to pieśni - powszechnie znanej lub instrument, lub glos np. pro octava t. j. na instrumencie o 8 strunach lub też basem more virginum t. j. sopranem i t. p. Zachodzi pytanie czy tytuły P-w należy uważać za natchnione? W ogóle tytuly sa b. starożytne, a te co sa w hebrajskim i przekładach należy uważać za autentyczne i natchnione; wiele zapewne z nich zostało później dodanymi, jak i w samych Psalmach znajduje się ks. Szlagowski, Wstęp ogólny do Pi-

wiele wyrazów i zdań wtrąconych, już to przez wpisanie do tekstu objaśnień marginesowych, już to przez dodanie wierszy dla zastosowania do późniejszych okoliczności. I nie dziwnego, gdyż P-y były w ustawicznem użyciu. Psalmy byly napisane po hebrajsku z zachowaniem rymów i rytmów poetycznych nad zbadaniem których uczeni wciąż pracują, bez oznaczenia samogłosek. W VI w. po-Chrystusie uczeni żydowscy zwani masoretami dla ujednostajnienia czytania tekstu hebrajskiego dodali znaczki zastępujące samogłoski i wówczas już spotkali varianty, które na marginesach pomieścili.

Przekład grecki Psalmów został dokonany w III w. przed Chrystusem, z którego wykazuje się, iż wiele miejsc w Psal. tłumacze czytali inaczej niż masoreci i stąd pochodzi różnica na wielu miejscach miedzy dzisiejszym tekstem hebrajskim atłumaczeniem greckiem. Przekład łaciński Psalmów został dokonany w II w. po Chrystusie, jak jest w Itali. W Wulgacie mamy ten przekład po-prawiony przez św. Hieronima ok. 389 r., gdy mieszkał w Betleemie, i tak poprawiony Psalterz nosi nazwę Psalterza Gallikańskiego; w bazylice ś. ś. Piotra i Pawla na Watykanie i niektóre ustepy w Księgach liturgicznych są z pierwszego poprawienia św. Hieronima dokonanego w Rzymie w r. 383, które nosi nazwę Psalterza Rzymskiego; poza tem w dzielach św. Hieronima jest przekład jego Psalterza z hebrajskiego.

Ze względu na użycie Psalmów Psalterz był najpierwszą Ksiegą, którą przełożono na język polski, sa dowody, że już w XIII w. istniał przekład Psalterza, gdyż w żywocie św. Kunegundy jest mowa, że odmawiała Psalmy po polsku. Z dawnego tłumaczenia sa odpisy Psalterz Floryański z XIV w. i Psalterz Puławski, dalej ida Psałterz Krakowski z r. 1532 i 1539, Zoltarz Wróbla z 1539 r., Psalterz Reja, Psalterz w Biblii Leopolity, Psalterz Wujka z 1594 i w Biblii Wujka, Psalterz Kochanowskiego wierszem z 1578-79, Psalterz Karpińskiego 1786, Psalterz Bujnickiego 1878, Psałterz Nojanowskiego 1861, Psalterz ks. Fala (bpa Symona) nie wszystkie 1906, Psalterz żyda Cylkowa 1883. (Por.

Kanoniczność i boskość Psalterza była zawsze uznawana przez Synagogę i Kł. Psalmy są cytowane w Piśmie św. na równi z innemi Księgami śś. w I Mach. 4, 24; 7, 26; w II Mach. 2—13. jest mowa iż Nehemiasz Psalterz zamieścił w bibliotece świętej; w prologu Ekklezyastyka jest wzmianka uboczna a w 47, 8 — 11 jest wprost mowa o Psalterzu. Psalmy są cytowane: II Król. 20, 2—31; I Par, 16, 8—36, II Par. 7, 6; 29, 30; I Ezdr. 3, 10; II, 12, 46; w No-wym zaś Test. Łuk. 20, 42; 24, 44; Jan 2, 17; Dz. Ap. 1, 20; 13, 33; Rzym. 3, 13—18; Żyd. 1, 5-2, 9. Psalmy są cytowane we wszystkieh dzielach OO. i we wszystkich kanonach soborów. Boskości Psalmów nie przeszkadzają wyrażenia złorzeczące, gdyż są to albo przewiednie, że tak się stanie, albo wypowiedziane nie z chęci zemsty, lecz z miłości sprawiedliwości albo wreszcie oznaczają pragnienie nie kary lecz usuniecia winy (S. Thom., Sum. theol. 2a 2ae, q. 25).

u Żydów były używane i Psalmy w nabożeństwie publicznem w świątyni i w prywatnych modłach. Chrystus Pan modlił się słowy Psalmu, odmawiał je, używał w życiu i nauczaniu: "błogosławieni cisi, albowiem oni posiądą ziemię" jest skróceniem Psalmu 37; przy ostatniej wieczerzy: odmówiwszy hymn" t. j. Psalmy Al'eluja; na krzyżu: "Boże mój, Boże mój, czemuś mnie opuścił" (Psalm 21); "W rece Twe polecam ducha me-(Ps 50). Za Synagoga i Chrystusem poszedł Kł i w swem nabożeństwie przyjął jako główną część modlitw Psalmy. Prócz liturgicznego użycia Psalmów przez Kł i wierni mieli w wielkiej cenie odmawianie Psalmów i powszechnie je odmawiano, gdyż zawierają podniosłe modły i wyrażenie uczuć w każdym stanie duszy, która to praktyka dzis u nas trochę zaniedbana. "Dokadkolwiek sie zwrócisz, pisze ś. Hieronim do Marcelli, oracz pług trzymając Alleluja wyśpiewuje, żeniec potem zlany Psalmami się nawołuje i winogrodnik krzywym sierpem winną latorośl ścinając coś Dawidowego śpiewa. Takie są w tej prowincyi hymny, takie popularne milosne piosenki, takie pasterzy gwizdanie, taki oręż oracza".

sma św. t. II wyd. "Bibl. Dzieł Chrz. cowie wyjaśniali Psalmy, lecz do nas 1908 r.). kich najprzedniejsze: Euzebiusza Cezarejskiego, Teodoreta i św. Atanazego, św. Chryzostoma; z łacińskich sw. Augustyna. W IX w. powstały t. zw. "catenae" czyli scholia, zdania wybrane z dzieł starożytnych OO., z greckich na Psalmy w 1646 wydał Corderius, uzupelnil potem krdl May, najwspanialsze dzieło; z łacińskich: Alkuin, Haymon, Remigiusz, Piotr Lombardus, św. Tomasz z Akwinu, Bonawentura, Albert W. i in. ci przeważnie zajmują się sensem du-chownym. Gdy od X. w. żydowscy uczeni podjęli badanis głównie tekstu w sensie literalnym jak: Aben Esra, Jarchi, Dawid, Kimchi; pisarzé katoliccy poszli za nimi, z tych znacz-niejsi: Mikołaj Lyra, Paweł Burgensis (z Burgos), Justynian, Santos Pagnini, Jakob Pe-rez, Franciszek Tittelmanus, krdl Kajetan. Wiek XVI i pierwsza połowa XVII, złoty wiek egzegezy, wydał liczne komentarze; z tych wyróżniaja się: Genebrardus, Corn. Jansenius z Gandawy, Antoni Aggelius, Robert Bellarmin, Szymon de Muis, Jan Lorina. Z następnego wieku dwaj komentatorowie przedniejsi: Le Blanci Bossuet. Z najnowszych po włosku: Pa-trizi; po francusku: Le Hir, Lesètre; po flamandzku: Beelen; po łacinie van Steen kiste; po niemiecku: Schegg, Rohling, Thalho-fer, Reinke, Bade, Bickell; po polsku ks. Franc. Pawłowski, Krótki komentarz na Psalmy, Kraków 1872; Ks. Kruszyński, Księga Psalmów Dawidowych, Warszawa 1909.

X. F. Puchalski.

Psalmy graduaine są to Psalmy odmawiane przez zgromadzenia zakonne i kapituły w środy Wielkiego Postu przed Matutinum, jeżeli odmawianie mialo miejsce w chórze, w przeciwnym razie w czasie dowolnym. Ps. gr. składaja się z trzech części, zawierających każda 5 Psalmów, wersety z odpowiednią modlitwą. Pius X bullą "Divino afflatu" z d. 1 list. 1911 r. zniósł obowiązek od-Komentarze. Prawie wszyscy Oj- mawiania przez chóry i kapituly Ps. gr.

chyba, że są do tego zobowiązane z jakiego tytułu, od czego można jednak uzyskać dyspensę. (Por. bullę "Divino afflatu", rozdz. VIII).

Psalmy pokutne tak sie nazywa siedem Psalmów: VI, XXXI, XXXVII, L, CI, CXXIX i CXLII. Są one wyrazem skruchy za grzechy i opłakiwaniem nędznego stanu grzesznika a razem błaganiem o milosierdzie Boże. Pż Innocenty III zalecil te Psalmy do odmawiania w czasie Postu Wielkiego w dni feryalne.

## Psalterion ob. Brewiarz II.

Psalterz dwojako może być zrozumiany: 1-o jako ksiega Pisma św. St. Testamentu, zawierająca wszystkie Psalmy (ob.), oraz 2-o jako ksiega liturgiczna, zawierająca Psalmy, ujęte w pewną formę, zastosowane do godzin kanonicznych i dni w tygodniu. W tym mianowicie sensie P-a używano od pierwszych wieków Kościoła, lecz bez szczególniejszego porządku, dopiero pż Damazy poleca św. Hieronimowi podzielić P-rz na poszczególne godziny kano-niczne, a Grzegorz VII poprawia i doprowadza do formy brewiarzowej, co jednak potem Klemens VIII, Pawel III i Urban VIII poprawiają i reformują. Tego rodzaju P-rz posiadal na każdą godzinę kanoniczną dnia osobne Psalmy, ulożone podług dni tygodnia. Pius V, cheac ulatwić odmawianie brewiarza, zaprowadza inny układ Psalmów, jaki się dotąd utrzymał. Podług tego rozkładu Matutinum niedzielne posiadało 18, a feryalne 12 Psalmów, Laudesy 7 Ps. i kantyk, Pryma 4, z wyjatkiem soboty, w która wypadały tylko 3 Psal-my, Tercya, Seksta i Nona po 3, Nieszpory 5 i Kompleta 4 Psalmy, z tych w Matutinum, Laudesach i Nieszporach oraz w Prymie 1-szy Psalm codziennie się zmieniały, a w innych godzinach codzień były te same Psalmy, nadto Oficya o Swietych Pańskich, podobnie jak Swieta Pańskie, NMP. i t. p. miały Psalmy własne lub brane z komunalu. Z biegiem czasu namnożyło się wiele podobnych Oficyów, tak że Oficya t. zw. "de Tempore", wypadały bardzo rzadko, a przy odmawianiu Oficyów według komunałów, przy powta-Platona, którego nazywał poprzednikiem rzaniu się bezustannem tych samych chijanizmu i największym geniuszem

Psalmów, wytwarzało się machinalne odmawianie, co widząc pż Pius X bulle "Divino afflatu" z d. 1 list. r. 1911 zniósł powyższy zwyczaj odmawiania Brewiarza, zastępując go Oficyum feryalnem czyli ściśle Psałterzowem, według dni tygodnia, z małymi jednak wyjatkami dla Świąt Pańskich, NMP., śś. Aniołów, Apostołów, św. Jana Chrz., św. Józefa i duplicyów 1 i 2 klasy, Według tej dyspozycyi od d. 1 stycz. 1913 r. poczynającej obowiązywać, codziennie należy odmawiać w Matutinum 9 Psalmów, w Laudesach 4 i kantyk, w Prymie, Tercyi, Sekście i Nonie po 3, (w czasie W. Postu, Adwentu, w wigilie i dni kwartalne oraz poniedz. dni krzyżowych w Prymie, odmawia się 4 Psalmy), w Nieszporach 5 i w Komplecie 3 Psalmy. Že jednak podług tej dyspozycyi zabrakłoby Psalmów do wszystkich godzin kanonicznych, przeto niektóre Psalmy dłuższe podzielono na dwa lub więcej, by tym sposobem utwo-rzyć potrzebną ilość Psalmów niezbędną do wyrównania wszystkich godzin. Psalterz, jako część składowa brewiarza, (ob. art. Brewiarz) stanowi fundament jego i dlatego nawet umieszczony jest na pierwszem zaraz miejscu. (ob. Psalterim p. hebd. disp. in Psalt. Pii V i Psalt. Brev. Romani wyd. Watykańskie r. 1911; L. Ferraris, Bibl. canonica... rubricistica, Romae 1890, t. 6, pagg. 501 seq.).

X. M. S.

Psalterzyści ob. Spiewacy. Psalterzyści w Polsce ob. Śpiewacy.

Psalterz Floryański ob. Floryański psalterz.

Psellus Konstanty Michał, filozof i pisarz, ur. 1018 w Nikomedyi. Od 1042-1054 r. był profesorem w akademii kostantynopolitańskiej, wstąpił następnie do klasztoru i znów wrócił do świata. Zajmowal nawet wyższe stanowiska: za czasów Michała VII był pierwszym ministrem. Przez czas dłuższy nauczał różnych umiejętności w akademii otwartej przez Monomacha, a później zamknięty przez Bazylego II. Przedewszystkiem jednak wykładał filozofię Arystotelesa i

udzkości. W mitach homerycznych u bie autentyczne Capitula Angilrammi patrywał prawdy zawarte w Starym Testamencie. Wsród licznych słuchaczy z Grecyi Arabii, Persyi i Zachodu, miał także wielu z pośród kleru knstplskiego; z początku słuchano go bez zgorszenia, lecz później podniosły się pko niemu zarzuty i oskarżenia, zwłaszcza ze strony zwolenników Arystotelesa, które długi czas niepokoiły umysły. † 1078 r. Był to człowiek wysoce uzdolniony, wykształcony wszechstronnie, ale jednocześnie ambitny i charakteru zmiennego. Napisal wiele dziel, z których najwieksza wartość ma teologiczno-filozoficzne Λιδασκαλία παντοδαπή w 193 rozdzialach. Oprócz tego zasługuje na większą uwagę Περί ενεπγείας δαιμονων — omawia zasady i praktyki sekty Bogumiłów; Parafraza wierszem na Pieśń nad Pieśniami, Leyda 1617 (po grecku); Wenecya 1573 (po łacinie); Komentarz na te sama księgę; Kwestye o Trójcy Przenajśw. i Wcieleniu Augsburg 1608; Dyalog o działaniu, szatanów, Bażylea 1615; Paryż 1625, 8-0; Kiel 1688, 12-0 i inne. Jedno z lepszych wydań dzieł Psellusa chociaż niezupelne znajdujemy u Migne'a t. CXXII, p. 477—1186. (Por. Allatius Leo, De Psellis; Posevin, In Appar. sacr.; I. Draeseke, Zu Michael Psellus w Zeitschrift für wissensch. Theolog. 1889, XXXII, 303--330; P. Bezobrazow, M. Psellos, Moskwa 1890.)

X. R. J.

Pseudo-Ambroży ob. Ambrozya-

Pseudo-lzydor—nieznany autor Kollekcyi dekretaliów z IX wieku. Ob-Pseudo-Isidoriana Collectio.

Pseudo-Isidoriana Collectio - tak sie nazywa zbiór praw czyli dekretaliów mylnie przypisywanych św. Izydorowi. Powstał pomiędzy 852 — 857 r. na podstawie autentycznego zbioru hiszpańskiego, którego odpis w r. 787 przygotował bp strassburski Rachion. Wstęp do pseudo-dekietaliów zapożyczony od pisarza z V wieku Maryusza Merkatora: "Incipit praefatio s. Isidori Isidorus Mercator servus Christi lectori conservo... salutem". Stad powstala Zbiór ten nazwa Isidorus Mercator. sprytnie sfabrykowany, zawierający w soi Capitula Benedykta Lewity, aż do XV wieku uchodził za autentyczny. Dopiero Mikołaj z Kuzy i Jan z Torkwemady (ob.) zwrócili uwage na nieautentyczność tej kollekcyi. To dało w XVI w. broń Centuryatorom Magdeburskim (ob.) do walki pko Klowi i władzy pskiej. Bezstronną i gruntowną krytykę Kol. Pseudo-Izyd. opracowali dwaj bracia Piotr i Hieronim Ballerini z XVIII, a po nich Knust i Hinschius. Wykazali oni, że nie w Rrzymie powstała Kol. Peudo-Izydora, lecz w zachodniej Francyi, pomiędzy 847-853-857 r., że autorem kierował zamiar dostarczenia jaknajdokładniejszego praktycznego dziela, obejmuiacego najrozmaitsze kościelne. prawne, teologiczne i liturgiczne kwestye. W tym celu autor gromadził wszelki nadający się materyal, dolączył do istniejących już pism nowe apokryfy, przypisując prace nowszych pisarzy dawniejszym pżom od Klemensa do Damazego. Chodziło autorowi przedewszystkiem o uwydatnienie niezależności władzy duchownej od świeckiej, o zapewnienie duchownym opieki przed uciskiem ze strony osób świeckich, a bpom ochrony przed samowolą metropolitów. W ostatnim tym względzie autor podnosi szczególnie prawa i przywileje Stolicy Apostolskiej, a jednocześnie kładzie nacisk na nietykalność bpów i bezpośrednie pochodzenie ich władzy od Chrystusa i Apostołów (Por. P. H. Ballerini, De antiquis collectionibus canonum; Knust, De tontibus et consilio Pseudoisidorianae Collectionis, Gett. 1832; Hefele Uber den gegenwärtigen Stand der Pseudoisidorianischen Frage, "Theolog. prakt. Quartalschr.", 1847, s. 587; ks D-r Wł. Knapiński, grafia kanoniczna o Dekretaliach Pseudoizydora, w "Przeglądzie Katol." 1866, № 22 i 23; Józef Karol Hergenröther, Hist. Powsz. Kła katol., Warszawa, t. V, str. 42).

X. R. J.

Pseudo Izydora Dekretały ob. Pseudo-Isidoriana Collectio.

Pseudo-Klementyńskie pisma-tak się nazywają pisma mylnie przypisywane św. Klemensowi. Jest ich wiele: Konstytucye apostolskie; Ad virgines 2 epistolae; Recognitiones X ll.; Homiliae; Epitomae. (Por. P. E. K., XXI | i XXII, str. 124-126, Klemens I rz. pž św.).

Pstrokoński Bolier, ur. 1 stycz. 1713 r. w Piekarach w Sieradzkiem, syn Stanisława i Konstancyi Grodzyńskiej, uczył się w Pijarów w Wieluniu, następnie w Krakowie i Kaliszu. Pomimo oporu matki, która sprzeciwiała się wejściu jego do zak. Pijarów, wstapił do seminaryum w Gnieźnie. Dla braku lat wyśw. 1734 na dyakona uczył się w kolegium Jezuitów w Kaliszu, gdzie go poznał i stał się jego opiekunem Wład. Łubieński (ob.) później prymas. Presbiterat przyjął 1736 r. poczem został kanonik. kolegjaty w Chodczu, proboszczem w Mokisku. Przechodząc różne godności arbp Łubieński 1765 r. ofiarował mu kanonię gnieźn, i wkrótce potem mianował go wizytatorem generalnym archidyakonatu gnieźn, a wreszcie w ocenianiu pracy i gorliwości oficyalat gnieźn., od czego jednak P. się wymówił, nie chcąc brać udziału w sądach malżeńskich, gdzie rozpustne niewiasty liczne wytaczały sprawy i różnych chwytały się środków dla otrzymania rozwodów. Po śmierci prym. Łubieńskiego trzymał się zdala od jego następców Podoskiego i Ostrowskiego. Nie mniej liczne oddawał usługi kapitule, broniac jej praw, budował lub odnawiał kły, a także roztaczał opiekę nad uczącą się Powszechnie ceniony † 14 młodzieża. wrzes. 1795 r., pochowany w katedrze. Zostawił cenne pamiętniki, wyd. przez hr. E. Raczyńskiego we Wrocławiu 1849, a zawierające wielce doniosłe szczegóły co do osób i wypadków współczes ych. (Por. ks. I. Korytkowski: "Prałaci i kanonicy katedry metrop. gnieżn. od r. 1000 do naszych czasów, Gniezno t. III, str. 318-344).

Pstrokoński z Bużenina Maciej h. Poraj, syn Zbigniewa i Barbary z Gajewnik, siostrzenicy bpa Lubrańskiego (ob.) ur. 1553. Uratowanego dwukrotnie w dziecięctwie od śmierci, matka przeznaczyła do stanu duchownego. Nauki pobierał w Widawie i Sieradzu, póżniej w akademii krak., gdzie był uczniem Stan. Sokolowskiego (ob). Stryj jego Jan, kasztelan konarski, wyrobił 14-letniemu chłopcu probostwo inowro-

na swój wiek, gdyż wiedząc, iż obowiąz-ków wypołnić nie może, bez wiedzy rodziców zrzekł się tego dostojeństwa, Z Janem i Marcinem Sierakowskim jezdził do Wrocławia i Kołobrzegu, gdzie wprawił się w niemieckim języku. Postanowiwszy zostać kaplanem, udał się pod opieke bpa Karszkowskiego i przepędziwszy u niego w kancelaryi 2 lata, pojechał do Rzymu, gdzie 2 lata studyował. Kanonik gnieźn, i proboszcz łowicki bawił przy boku prymasa Karnkowskiego, który dzieki jego wpływowi zerwał partyą Zborowskich i przechylił się na stronę Zygmunta III, którego w jego imieniu P. mowa w Gdańsku powital. Niebawem zostaje sekretarzem królewskim i jedzie z bpem Rozdrażewskim w poselstwie do Sykstusa V. Z powrotem zostaje regentem kancelaryi koron., w 1590 zasiadal jako wiceprezydent na trybunale w Piotrkowie, a 1592 towarz szył z podkanclerzym Tarnow kim królowi w podróży do Szwecyi, dokad powtórnie z nim jeździł 1598, uszedłszy wówczas zaledwie z życiem P. juž przedtem będąc kanon, krak., zostaje referendarzem kor, i proboszczem gnież-nieńskim. W 1601 r. prekonizowany bpem przemyskim, przed rozpoczęciem rządów polecił się Opiece Bogarodzicy w Czestochowie. Przedewszystkiem wydal list do kleru, zachęcając go do spelniania obowiązków, szczegółowo mu je przypominajac. Zwiedził dyecezye i w r. 1603 wydał instrukcyę do dziekanów z poleceniem zwolywania duchowieństwa dwukrotnie w roku na konferencye; tejże instrukcyi pouczyl dziekanów o sposobie wizytowania dekanatów; przepísal sposób odbywania t. zw. kolendy; w r. 1604 w liscie pasterskim wystąpił pko lichwiarzom i zakazał chijanom slużyć u Zydów, w r. 1607 zwołał synod dyecezyalny. Dwa lata wprzód zostawszy podkancierzym kor. za czasu ro-koszu Zebrzydowskiego doradził królowi udać sie do Krakowa, za co i za inne rady by mu się wywdzięczyć, mianował go po śmierci Jana Zamoyskiego kanclerzem wielkim koron. W 1603 przeniesiony na stolice kujawska niebawem po jej objęciu † 29 czerw. świątobliwą śmiercią. Surowy dla siebie, w obejściu lagodny, miłosierny, przyjaciel zakonów, ma pomnik w katedrze włocławskiej, cławskie, ale Maciej postąpił roztropnie gdzie spoczywa. Prace jego: De recte

gerendo episcopatu monita dome- nej a naukami humanistycznemi i filostica wyszły w Poznaniu 1629. (Por. Korytkowski, Prałaci i kanonicy gnieżnieńscy t. III; Sarna, Biskupi prze-myscy, Przemyśl 1902; Lętowski, Katalog kanoników krak. t. III).

M. B.

Psychofizyka i Psychofizyologia—jest to nauka o wzajemnych stosunkach fizyki i moralności, odnośnie do ciała, organów i ich funkcyi; zajmuje tedy pośrednie miejsce pomiędzy fizyologia a psychologia. Psychofizycy i psychofizyologowie usiłują wykazać łączność objawów fizycznych i psychicznych i zależność tych ostatnich od podniet zewnętrznych oraz wynaleźć prawa, według których te objawy się wykonywują. Dotąd jednak P. nie uzyskała powszechnego uznania psychologów, można nawet powiedziec, że w misrę usiłowań zbliżenia psychologii do fizyologii, postępy w badaniach pierwszej w rzeczywistości oddalaja ja od ostatniej. (Por. Mercier, Historya psychol. nowożytnej, Warszawa 1900; S. Orgelbr., Enc. powsz. t. XII. s. 411).

Psychologia, 1-o Określenie, Psychologia (ψυχή-dusza + λόγος - nauka) jest to nauka o duszy ludzkiej, to zn. o czynnościach, władzach, naturze duszy, albo inaczej jest to nauka o człowieku rozważanym w jego przyczynach i racyach ostatecznych. P-a, tak pojęta, stanowi jedną z części filozofii. Nowsi uczeni, czy to pod wpływem krytycyz-Kanta i agnostycyzmu, czy też w imię dalej posuniętej specyalizacyi wiedzy, usuwają P-ę z zakresu nauk filozoficznych i określają najczęściej ją jako naukę pozytywną o konkretnych stanach naszej świadomości, o ich związkach i prawach. Zagadnienia zaś o istnieniu i naturze duszy dzisiejsi psychologowie albo pomijają, albo też wcielają je do metafizyki. (Por. Ks. St. Koby-Metafizyka w psychologii. Kraków 1906). P-a w czasach naszych, jeżeli pominiemy nieliczne grono materyalistów i pozytywistów, jest powszechnie uznawana za naukę samodzielną, gdyż posiada przedmiot badań od innych nauk odrębny, a jest nim świadomość człowieka, jej fakta i stany. W hierarchii nauk P-a zajmuje miejsce pośrednie pomiedzy naukami biologicznemi z jedzofia z drugiej strony (Por. A. Mahrburg, Psychologia spółczesna i stanowisko jej w systemie wiedzy, str.

42, Warszawa 1911). 2-0 Nazwa. W starożytności i w średniowieczu zagadnienia, dzisiaj w P-i poruszane, umieszczano, za przykładem Arystotelesa, w traktacie περί ψυγήςde anima. Była to pierwsza głośna nazwa tej nauki. Dopiero Filip Melanchton († 1560) miał pierwszy w swoich wykładach o duszy użyć wyrazu psychologia. Rudolf Goclenius († 1628) i jego uczeń Otton Casmann (†1607) już wydają książki zatytułowane: Ψυχολογία, h. e. de hominis perfectione, anima et imprimis ortu (1590) i Psychologia anthropologica sive animae humanae doctrina (1594). Od czasów zaś Krystya-Wolffa (1754) wyraz P-a wszedł prawie w powszechne użycie dla oznaczenia nauki o duszy ludzkiej. Pomimo tego, były i są inne nazwy tej nauki np. pneumatologia (πνεῦμα - duch + λόγος. "Psychologia et theologia naturales, pisze Kr. Wolff, nonnunquam pneumaticae nomine communi insigniuntur". Phitos. rationalis § 79), antropologia (Ubaghs; Mercier w Les origines de la psychologie contemporaine, str. 292 i nast. Louvain 1897; Reinstadler i in.), fizyka duszy, nauka o duchu (np. J. Kremer) i t. p.

3 o. Metoda. Glówne źródło P-i stanowi obserwacya, spostrzeganie najprzód doznań naszych, a nastepnie stanów i świadomości innych ludzi i zwie-Zadaniem zaś P-i całkowitej jest nietylko gromadzenie, analiza, opisanie, klasyfikowanie aktów i stanów psychicznych, lecz, co ważniejsza, odkrycie praw zjawiskami świadomości rzadzących, odniesienie procesów psychicznych do bezpośredniej i pośredniej przyczyny, zbadanie ich natury, wskazanie początku i celu człowieka. Stąd też metoda P-i winna być analityczno-syntetyczna, albo inaczej empiryczno-spekulatywna. Metoda empiryczna Pi obejmuje: introspekcyę czyli samospostrzeganie, obserwacyę pośrednią i bezpośrednią innych ludzi i płynące stąd zastosowanie prawa analogii tak do badań nad ludźmi cywilizowanymi i pierwotnymi, jak również do badań nad zwierzętami, eksperyment psychologiczny, metodę ge-

netyczną i fizyologiczno - patologiczną. | dania: P-a czysta i stosowana—według Metoda zaś spekulatywna czyli racyonalna P-a posluży przedewszystkiem do spożytkowania wyników metody empirycznej w celu glębszego wniknięcia w czynności psychiczne człowieka, do uzasadnienia istnienia duszy, do zbadania jej natury, do wyjaśnienia jej stosun-ku z ciałem, do wytłumaczenia powstania i celu człowieka. Inaczej w sprawie należytej metody P-i zapatrują się materyaliści, pozytywiści i spirytualiści skrajni. Pierwsi t. j. materyaliści i pozytywiści za jedynie uprawnioną w P-i uważają metode doświadczalną. Drudzy t. j. spirytualiści stosować chcą w P-i wyłącznie metodę spekulatywną. Wszakże sam zakres i natura zagadnień psychologicznych wskazują, że jedynie połączenie wyżej opisanej metody empirycznej z metoda racyonalna doprowadzić może do należytego i wszechstronnego opracowania problematów psychologii. (Por. Hageman-Dyroff, Psychologie, str. 7 i n. Freiburg, 1905, wyd. 7-e; G. E.Müller, Die Gesichtspunkte und die Tatsachen der psychophysischen Methodik. Wiesbaden 1904; J. de la Vaissière, Eléments de psychologie expérimentale, str. 22 i nast. Paryž 1912; Ebbinghaus, Abriss der Psychologie 191., wyd. 4-e).

4-o. Podział. a) Ze względu na przedmiot badań P-a rozpada się na P-ę faktów psychicznych i na P-ę dys-pozycyi psychicznych. (Por. K. Twardawski, art. Psychologia w "Encykl. Wychowawczej", t. IX, str. 5 i nast.).

b) Ze wzgledu na podmiot doznań badanych mamy: P-ę ogólną i P-ę odmian (W. Stern); P-ę człowieka i P-ę zwierząt (C. L. Morgan, Wasmann, Gutberlet, H. Joly, G. Bohn, B. Djakowski, K. Kulwieć, K. Sporzyński, B. Dybowski i in.); P-e indywidualną i P-e zbiorowa (H. Steinthal, Lazarus, J. Maxvel, Baldwin, Fouillée, Durkheim, Lévy-Bruhl, G. Tarde, W. Wundt); P-e typów i P-e jednostek czyli psychografie; P-e dziecka (Tiedemann, Löbisch, Kussmaul, K. Darwin, Sully, Perez, G. St. Hall, Baldwin, Binet, Claparède, J. Wl. Dawid, L. Woiberg, Aniela Szycówna, Józefa Jotejkówna, W. Sterling i in.); P ę tłumu (G-le Bon, Baudouin de Courtenay) i t. p.

tego czy nam podaje teorye i prawa ogólne zjawisk świadomości ludzkiej, czy też jest spożytkowaniem wyników P-i czystej do pewnych celów teoretycznych lub praktycznych. Stąd też mamy P-ę wychowawczą (Trapp, Herbart, Sully, W. James, O. Willmann, Habrich, Kralik, Thomas, Bandrowski, J. Jotejkówna, A. Szycówna i in.), P-a mowy (D-r Alfonso, Dewey, Dittrich, Gutberlet, Martinak, Wundt, Oltuszewski, Baudouin de Courtenay, ks. Gabryl i in.), P-a religii i t. p.

d) Ze względu na stosunek do stanu normalnego: P-a normalna, P-a nienormalna czy patologiczna (T. Ribot, Dumas, Piotr Janet, Kraepelin, Ziehen, Störring), R. Sommer i in.), P-a stanów wyjątkowych np. telepatyi, hypnotyzmu i t. p. (Boirac, Grasset, Richet, Vaschide, Myers, J. Ochorowicz, ks. Morawski, ks. Wais, Abramowski i in.).

e) Ze względu na przeważająca metode badań: P-a empiryczna i racyonalna czy też metafizyczna lub filozoficzna. P-a empiryczna t. j. nauka przyrodnicza traktująca o procesach świadomości, a oparta na metodach pozytywnych, empirycznych zawiera w sobie między innemi: 1) Psychofizyke t. j. nauke o stosunkach zachodzących pomiędzy zjawiskami fizycznemi, podnietami, a towarzyszacemi im zjawiskami psychicznemi. 2) Psychometrye t. j. nauke o stosunku napięcia czy natężenia i trwania zachodzącym pomiędzy zjawiskami psychicznemi i ich podnietami fizycznemi. Wynikiem jej sa prawa np. Webera, Fechnera i in. 3) Psychofizyologie t. j. naukę o stosunku zachodzącym pomiędzy zjawiskiem psychicznem, a towarzyszącą mu zmianą fizyologiczną i ustrojem anatomicznym. Trzeba jednak pamiętać, że P-a empiryczna i racyonalna stanowią dopiero w połączeniu całkowita psychologię. "Naukowe badanie ducha, mówi słusznie J. Sully, jakkolwiek do-konywane być może niezależnie od wszelkich metafizycznych przypuszczeń do ostatecznej natury tegoż, albo istoty, nieuchronnie prowadzi do zagadnień psychologii rozumowanej, o istocie duszy, jej nieśmiertelności i t. p." (Umysłowość ludzka, tl. J. K. Potocki, t. I, Warszawa 1897, str. 14-15. Por. c) Ze względu na bezpośredni cel ba- H. Ebbinghaus, Abriss der Psycholo-

gie, str. 1 i nast., 1912; scholastycy duszę uważali za ciało subtelne, za czai in.). Ze względu na metode można jeszcze P-ę podzielić na opisową czyli analityczną i wyjaśniającą czyli genetyczna. Pierwsza odtwarza nam fakta i dyspozycye psychiczne i analizuje życie naszej swiadomości, czy to tylko człowieka (ontogeneza), czy też wogóle istot żyjących (fylogeneza). Wprawdzie starożytni już, np. Arystoteles, w pracach swoich stosowali na małą skalę psychogeneze, ale dopiero w XIX w., pod wpływem głośnej hypotezy ewolucyi, P-e genetyczną naprawdę uprawiać poczęto. (H. Spencer, Husserl, Romanes, Baldwin i in.).

f) Ze względu na przedzalożenia metafizyczne lub wyniki ostateczne P-e dziela na: intelektualistyczną (Herbart, Meumann, Kern i in.), woluntarystyczną (Maine de Biran, Wundt), P.e uczuć i pożądań (Grant Allen, H. Gomperz, Romanes, Ziegler), syntetyczną (Barth. Sully, James, Stout, Jodl, Ebinghaus, O. Külpe); spirytualistyczna (Kartezyusz i jego szkola, scholastycy) lub monistyczna (Spinoza, Sully i in.); P-e substancyalności (np. scholastycy) lub aktualności (pozytywiści, assocyacyoniści, em-

piryokrytycy i in.) i t. p.

5-o Nauki pomocnicze. Zastęp ich jest bardzo liczny. Najgłówniej P-a korzysta z wyników fizyki, chemii, biologii, anatomii, fizyologii, patologii,

lingwistyki i historyi,

6-o Historya. Przedmiot sam i cel P-i wskazują na wielką doniosłość zagadnień w niej poruszanych. Dzieki P-i lepiej poznajemy siebie i innych P-a nadto jest podstawą prawie wszystkich nauk humanistycznych, a nawet i dla pozostalych części filozofii jest pomoca, Toteż ze względu na wielkie znaczenie P-i żadna z nauk filozoficznych nie ma tak bogatej historyi, jak właśnie P-a. Ludzie od dawna wierzyli w istnienie pierwiastka życiowego w człowieku i czynnościami duszy i naturą jej zajmowali się. Owo zainteresowanie się psychiczną działalnością człowieka spostrzegamy u Indusów i u starożytnych greckich pisarzy, np. u Homera, Hezyoda i n in. P-a wszakże, jako nauka, zjawia się wraz z początkami filozofii greckiej. Jonczycy, Eleaci, przedstawiciele szkoły włoskiej i atomistycz-

steczkę substancyi bożej, za czynnik sprawujący harmonię w ciele i życiu człowieka, za zbiór szlachetniejszych atomów. Hasło Sokratesa: "Γνῶθι σεαυτόν" i jego dyskusye, działalność solistów nawołujących do badania rzeczy ludzkich. dyalogi i nauka Platona (Fedros, Fedeon, Timeusz, Alcybiades, Rzeczpospolita). spostrzeżenia lekarzy np.: Hippokrate-a umożliwiły zjawienie się tej miary psychologa, jakim jest Arystoteles, który dzieki swoim traktatom: περί ψυχῆς, περί αἰσθήσεως καὶ αἰσθήτῶν, περὶ μνήμης καὶ ἀναμνήσεως, περὶ ὑπκου, περὶ ἐπυμνίων, jest uważany za właściwego twórce P-i. Zaden z osobna wzięty z myślicieli nie zdziałał tyle dla rozwoju P-i co Arvstoteles. Rozpocząwszy od badania czynności życia roślinnego, zmysłowego i rozumnego, wzniósł się on drogą ścislego wnioskowania przyczynowego, do uzasadnienia istnienia pierwiastka życia w człowieku zwanego duszą, przyznał istnienie władz, rozstrzasał na podstawie czynności psychicznych du-zy naturę, zaznaczał ścisłą substancyalną jej jednię z ciałem. Wszystkie swoje wywody oparł na doświadczen u, na obserwacyi innych i samospostrzeganiu, na zestawieniu życia człowieka z życiem zwierzecia i rośliny. Nie była nawet obca, jak to już było zaznaczone, Arystotelesowi metoda genetyczna i sprawa kojarzenia aktów psychicznych. Z późniejszych uczonych i myślicieli świata greckiego dorzucili coś niecoś do zasobu prawd, zdobytych przez filozofów okresu złotego myśli greckiei, przedstawiciele szkoly stolków, epikurejczyków, ne -platończyków, jak również lekarze starożytni np. Galenus. W okre ie patrystycznym opracowywano głównie czy to okolicznośc.owo, wskutek sporów chrystologicznych, czy też specyalnie, a zawsze prawie w duchu platońskim, P-e metafi-zyczną. OO. i pisarze klni, np. Kle-mens z Aleksandryi, Orygenes, Tertu-lian, św. Grzegorz z Nissy, św. Augustyn, Nemezyusz, Pseudo-Dyonizy Areopagita wypowiadali się za duchowością, wolnością, nieśmiertelnością duszy ludzkiej. W początkach wieków średnich psychologiczne badania, wskutek przeważającego wpływu, Platona i św. Augustyna, noszą też na sobie piętno menej uprawiali P-e metafizyczna, kiedy tafizyczne. Widzimy to u św. Anzel-

veaux, Alanusa z Lille i u in. W tym już jednak czasie u mistyków (św. Bernard, Hugo, Ryszard z klasztoru św. Wiktora, Walter i in.) napotykamy wiele glębokich i trafnych spostrzeżeń psychologicznych opartych na obserwacyi i analizie psychologicznej. Później w P-i średniowiecza przeważa wpływ Arystotelesa i empirycznych badań myśli arabskiej (Avicenna, Konstantyn z Kartagi-ny, Awerroos). Wynikiem szczęśliwego połączenia empiryi ze spekulacya będzie wspaniały, jak na owe czasy, rozwój poglądów psychologicznych w dzielach Aleksandra z Hales, bł. Alberta W., św. Tomasza z Akwinu, św. Bonawen-tury, Rogera Bacona, Wilhelma z Oc-cam i in. W filozofii Odrodzenia badania psychologiczne rozwijają się w podwójnym kierunku. Jedni myśliciele podają teorye psychologiczne z domieszka dziwacznych magicznych, kabalistycznych i okultystycznych naleciałości (Agrippa, Paracelsus, J. v. Helmont, S. Porta, G. Bruno, T. Campanella i in.). Drudzy uprawiają P ę w duchu Arystotel sa (Pomponazzi, Niphus), Platona (M. Ficinus), stoików, albo też szerzą więcej samodzielne poglądy (L Vives, F. Melanchton, Zabarelta). W tym samym czasie grupa filozofów scholastycznych nie zaniedbuje badań nad P-a Soto, B. Alvares, Suares i in. piszą traktaty o duszy. Filozofowie nowożytni, jak w innych pogladach swoich, pedobnież i w teoryach psychologicznych podzielili się z poczatku na dwa obozy. Na czele pierwszego stanal Kartezyusz ze swoim dualizmem psychologicznym, racyonalizmem i spirytualizmem skrajnym. Za Kartezyuszem poszedł Spinoza, twórca filozofii tożsamości, inteyator spółczesnego parallel zmu psychofizycznego, autor cenionych traktatów o uczuciach. W duchu Kartezyusza, wprawdzie ze znacznemi zmianami pracować będą okazyonaliści (Geulinx, Malebranche), podający w watpliwość przyczynowe oddziaływanie ciała na ducha lub odwrotnie, jak również Leibniz, któremu zawdzięczamy między innemi, teoryę o harmonii przedustawnej i o wyobrażeniach nieświadomych. Przewódca dragiego kierunku t. j. en pirycznego był, jak wiadomo, Fr. Bacon, którego duchem przejęli się w swoich badaniach sopism, czy dzieła, głoszące kryzys, jaki

ma, Izaaka de Stella, Alchera z Clair- | filozoficznych empiryści angielscy przedmiotowi (T. Hobbes, J. Locke), empiryści podmiotowi (J. Berkeley, D. Hume) i zwolennicy P i kojarzeń czyli tak zw. szkoła assocyacyonistów (Brown, Hartley, Priestley). I tak stopniowo zjawia się P a, czyli nauka o duszy, ale bez duszy. Reakcyą pko empiryzmowi podmiotowemu stanowila szkola szkocka (T. Reid, Dugald, Steward, Ferguson i in.), której zwolennicy uprawiają, prawie wyłącznie, P-ę opisową i genetyczną. Filozofowie francuscy w. XVIII piszą w duchu materyalistycznym. Niemieccy zaś, szczególniej Krystyan Wolff, ida przeważnie za Leibnizem. Wyniki krytycyzmu Kanta, co do wartości metafizyki wogóle, podkopały w umysłach wielu zaufanie do P-i racyonalnej, a pogląd jego, dotyczący niemożliwości zastosowania metody mate-matycznej do badań P-1 empirycznej, sprowadził te część P-i do zwyklego opisu stanów naszych wewnetrznych. I lealisci krytyczni, z wyjatkiem może jednego Schellinga, bardzo mało przyczynili się do rozwoju P i. Dopiero od czasów Herbarta, który oparl wprawdzie swoja P-e na watpliwej metafizyce, ale przez zastosowanie do Pimetody introspekcyi, przez zużytkowanie metody matematycznej, przez wyzyskanie P-i do celów pedagogiki, P a rozwijać się szybko poczyna Steinthal i Lazarus daja naprawde początek P-i etnicznej. Idealni realiści (Fichte młodszy, Lotze i in.) nawiązują ści ły kontakt pomiędzy P-a, a fizyologia i anatomia. Weber, Fechner i Wundt zwracają umyeły do żywego zajęcia się P ą eksperymentalną. W tym celu od 1878 r., t. j. od czasu, kiedy Wundt założył w Lipsku pierwsze laboratoryum Pi doświadczalnej, liczba podob ych instytucyi mnoży się nadzwyczaj szybko w Europie, Ameryce a nawet w Azyi. Od pogladów, kierunków, metod P-i eksperymentalnej, którą dzisiaj psychologowie utożsamiać zwykli prawie powszechoie z P-a wogóle, aż się roi, Szkoda jednak, że kiedy chodzi o stworzenie syntezy z wyników dotychczasowych badań, o ich przedmiotową wartość, o ich spożytkowanie w celu wyjaśnienią tej zagadki, jaką je t człowiek, – wówczas poważne watpliwości powstają i można spotkać artykuły cza-

przechodzi P-a empiryczna, owa P-a jedynie naukowa, po której tyle dobrego Nawet prawa zasadnispodziewano się. cze np. Webera, Fechnera i in. są kwestyonowane. Zawiłość zagadnień, nieuchwytna zmienność i indywidualność, jeżeli tak rzec można, procesów psychicznych, rozstrzelenie się pracowników na polu P-i eksperymentalnej w wyborze przedmiotu badań, metody wylączne i niekompletne, przedzałożenia metafizyczne dowolne i t. p. przyczyny powoduja wzglednie male rezultaty tego olbrzymiego i godnego podziwu nakładu pracy przedsiębranego czy to przez jed-nostki, czy korporacye i zjazdy. Toteż znakomity psycholog W. James nazywa psychologie t. j. nauke pozytywną, kontrolowaną za pomocą eksperymentu, poddana sprawdzianom miary, wagi, czasunazywa nie nauka, lecz nadzieja nauki, kiedy pisze: "This is no science it is only the hope of a science" (Textbock of Psychology, str. 468, Londyn 1892). "La psychologie expérimentale, mówi inny uczony, se consume en tâtonnemente" (Kostyleff, La crise de la psy chologie experimentale. Paryż 1911 str. 113. Por. art. Historya filozofii, t. 15-16).

Literatura. A. Obszerną bibliografię P-i międzynarodową znaleźć można: a) W słownikach: J. Joela, Psychologisches Wörterbuch, Berlin 1858 9. D. H. Tuke'a, A dictionary of psyhological medicine, 2 t., Londyn 1892. Richet'a Dictionnaire de physiologie, 10 t. Paryż 1894 i nast. Vocabulaire philosophique. Paryż od 1902. R. Eisler'a, Wörterbuch d. philosoph. Begriffe, t. 2, str. 1072-95. Berlin 1910. Baldwin, Dictionary of philosophy and psychology. Londyn-New-York 1905, t. 3, cz, 2, str. 913—1192. b) wydawnictwach bibliograficznych: Sommaire idéologique des ouvrages et des revues de philosophie (uklad dziesiętny wychodzi od 1896 r. przy "Revue, Néo-scolastique" w Lowanium). Arnold Ruge, Die Philosophie d. Gegenwart. Heidelberg (dotąd wyszło 2 t. zawierające najnowszą literaturę filozof, od 1908-1910 r.). c) W pismach: "Philosophisches Jahrbuch" (Fulda), "Revue des sciences philosophiques et théologiques"

phical Review" (New-York), "Zeitschrift für Psychologie u. Physiologie d. Sinnesorgane" (Lipsk). d) W podręcznikach: 1) P-i t. zw. nowej: Brentano. Psychologie vom empirischen Standpunkt" 1874. W. James, The principles of psychology 1890. Höfler, Psychologie. 1897. W. Wundt, Grundzüge der physiologischen Psychologie 1908-1911. W. Wund, Grundriss d. Psychologie. 1909. Titchener, Text-Book of Psychology 1909-10; Ebbinghaus, Grundzüge d. Psychologie i in. P-i scholastyczne: dziela Gutherleta, Hagemanna, Dyroffa, Farges'a, Willemsa, kard. Merciera, Donata, Vaissièra i in. Sposoby układu literatury psychologicznej są najgłówniejsze dwa: 1-y podany przez "Psychological Review" w 1901 r., a przedrukowany w słowniku Baldwina w t. 2, str. 339-9: 2-i zastosowany w wydawnictwach Instytutu bibliograficznego międzynarodowego w Brukselli. B. Polska literature psychologiczną zbierali: A Mahrburg w "Poradniku dla samouków" cz. I. art. Psychologia, str. 549 - 643; Ks. J. Radziszewski, Polska bibliografia filozoficana (dotad wyszło 3 zeszyty). K. Twardowski, w art. Psychologia "Encykl. Wychow.", t. 9, zeszyt 1. Filozofia nasza była i jest oddźwiękiem pradów filozoficznych Zachodu. To samo napotykamy i w pracach poświeconych P-i. Teorye psychologiczne mamy zawarte w dzielach: Witelona (De Intelligentiis i w Perspectiva - o spostrzeganiu, kojarzeniu wrażeń, nieświadomem wnioskowaniu, poznawaniu wymiaru glebokości i t. p. (Por, Cl. Baeumker, Witelo, str. 639-40); Jana z Głogowa (Quaestiones librorum de anima mag. J. Versoris etc. Metz 1501). Physionomia. Krak. 1518); Michala z Wrocławia (de anima); B. Hesse'go Commentarium super libros Aristotelis de anima); Seb. Petrycego (Etyki Ar. ks. X - dodatki i przestrogi. Kr. 1618); J. Śniadeckiego, (Filozofia umysłu ludzkiego W. 1834); Józefa Goluchowskiego (Dumania, t. 2-i. Wilno 1861); J. Kremera (Wykład systema-Wilno 1852, t. 2-i. tyczny filozofii. Najcelniejsze filozoficzne nauki o duszy. "B. W." 1867); B. Trentowskiego (Pan-(Le Saulchoir, Kain-Belgia), "Année teon, 3 t. Poznań 1883–81), H. Stru-psychologique" Paryż), "The Philoso- we'go (Zur Entstehung d. Seele). Je-

w chorobach nerwowych. 1867; Synświatów. 1876; O nieteza dwóch śmiertelności duszy. 1884); Ks. Pawlickiego Mózg i dusza, 1874); Ks. Morawskiego (Co to jest hypnotyzm?; Podstawy etyki i prawa, 1891), Ks. Debickiego (Nieśmiertelność człowie-ka, 1889). Z dzisiejszych pracowników na polu P-i u nas są znani: J. Ochorowicz, J. Wl. Dawid, A. Mahrburg, K. Twardowski, W. Lutosławski, W. Heinrich, Abramowski, J. Jotejkówna, M. Stefanowska, ks. Pechnik (Zarys psychologii, Lwów 1895), Ks. Adamski (Studyum o duszy ludzkiej, Lwów (Studyum o duszy ludzkiej, Iswow 1901); Substancyonalność i nieśmier-telność duszy ludzkiej, War. 1905), ks. K. Wais (Dziwy hypnotyzmu, Przemyśl 1899), Psychologia Warsz 1902—3), ks. F. Gabryl (Psychologia Krak. 1906); Ks. Kobylecki (Melafizyka w P i, Krak. 1906; Postulaty P-i doświadczalnej, Krak. 1906); Interpretacye psychologiczne, Warsz. 1909), O. F. Klimke Teorya parallelizmu psychofizycznego, Krak. 1906) i in. Obok tych prac oryginalnych mamy wzglednie dużo tłumaczeń z niemieckiego, francuskiego, angielskiego, włoskiego.

A. S.

Psychopannechia albo Psychopannychia jest blędna nauka przypuszczająca, że dusza po wyjściu z ciała wpada w stan pewnego rodzaju snu i bezświadomości aż do dnia połączenia się powtórnego z ciałem przy zmartwychwstaniu,

Psychopneumoniści zwą sięu Praedestinatusa (1, 78) heretykami, którzy uczą, że dusze dobrych bywają przemieniane w aniolów, złych w szatanów. Już Filastriusz czynił wzmiankę (Lib. de haeres. 1 4) o blędnej nauce, twier tzącej, że dusze bezbożnych przechodzą w szatanów i zwierzęta (transire), a i Augustyn przypisuje Tertuljanowi naukę, że dusze złych przemieniają się w demonów, zdanie to wszakże nie znajduje się w pismach Tertuljana a nawet nie da się ona pogodzić z jego wykładem o duszy.

Ptaśnik Jan dr filozofii, historyk polski, współcze ny. Z dzieł odnoszących się do historyi Kła w Polsce napisał:

na 1862; O temperamentach. 1864; Kollektorzy kamery apostolskiej w O istnieniu duszy i o jej udziale Folsce. Kraków 1907, 8-0; Denor św. w chorobach nerwowych. 1867; Syntesza dwóch światów. 1876; O nieśklnej w Polsce. Tże 1908, 8-0; Dagome śmiertelności duszy. 1884); Ks. Pawindew. Przyczynek krytyczny do święlickiego Mózg i dusza, 1874); Ks. Motory w Polsce. Tże 1911, 8 0, i in.

Ptolemaida albo Saint-Jean d'Acre (dioec. Ptolemaidensis Melchicarum) bpstwo rycu greko - melchickego w Syryi, założone w r. 1856 łączy w sobie tytuły bpstw Saint-Jean d'Acre, Caiffa, Nazaret i całej Galilei. Liczy katolików melechitów 13,923 obsługiwanych przez 14 kaplanow świeckich i 24 zakonnych w 28 kłach i kaplicach; 20 stacyj, 27 szkół z 1125 dziećmi.

Ptolomeusz gr. Πτολεμαΐος nazwa o-gólna królów egipskich z domu Ptolomeusza Lagusa, wodza Aleksandra W. ztąd nazywano ich Lagidami. Ptolomeusza Isoter I panował od r. 305 meusz IS oter I panował od r. 305 meusz IS oter I philadelphus panował 285 – 274, P·usz III Ewergetes— 247—222, P·usz IV Philopator — 222 – 205, P·usz V Epiphaues — 205—181, P·usz VI Pilometor — 181—146, P·usz VII Ewergetes II — 146—171, P·usz VII Soter II Latyrus—117—81. W Piśmie św. jest wzmianka o Ptolomeuszu Filometorze, który Żydom sprzyjał, (Dan. XI, 5 — 28), gdzie jest mowa o walkach pomiędzy Lagidami i Seleucydami i w Księgach Machabeiskich (I Mach. 1, 17, 20; X, 51—58; XI, I; III, 38; II Mach. IV, 45; VI, 8, VIII, 8; X, 12). (Por. M. Hagen, Lexicon Biblic. III, p. 696—700).

Ptolomeusz, zięć Symona Machabeusza, zabił zdradziecko teścia i jego synów na uczcie w Jerycho, gdzie był rządcą (I Mach. XVI, 11-22).

Prolomeusz filozof z II w., gnostyk, rozwinał system Walentyna gn. (Por. 5. Iraenaeus, Contra Haereses, l. 1, c. 1, 8).

Ptolomeusz Klaudyusz sławny astronom, matematyk i geograf. Żył w II w. Przebywał w Aleksandryi. Znauy jest jego system planetarny—"Systema Ptolomaci, który przetrwał aż do czasów Kopernika. Z dzi-ł jego naukowych wymienić należy: Μεγάλη σύνταςξη wykład trygonometryi i astronomi, Γηο

γραφεκή υφέγεσις - wykład geografii. (Por. Ball, Studien über Claudius Pt. 1894; Herder, Konversations Lexikon, VII, s. 200).

Ptolomeusz z Luki albo Tolomaeus nazywany także Bartlomie-- jem de Fiadonibus, dominikanin, uczeń św. Tomasza z Akwinu, † ok. r. 1327; był przeorem konwentu w Luce, później we Florencyi, następnie bpem w Torcello Napisal niekrytyczna Historiam Ecclesiasticam, w której miedzy in, bajkami pomieścił znaną o Joannie papieżycy; napisał też Annales historiae projanae. Oba dziela napisane po lacinie znajduja się u Muratori'ego, Script rerum italic. t. XI. (Por. E-chard, Script. Ord. Praedic. t. I; Stang, Historiogr. ecclesiastica. Frib. Brisg. 1897, s. 98).

Pubiczka Franciszek ks. T. J., ur. w r. 1722 w Chomutowie, wstapil do zakonu Jezuitów w 1739 nauczał humaniorów i historyi, po 1773 został dziekanem fakultetu filozoficznego w Pradze, w r. 1778 z powodu swych zasług na polu historyi ojczystej mianowany historyografem Czech. † 5 czerw. 1807 r. Z pism jego wyróżniają się: Oratio de S. Joanne Evang. Olomucii 17 6, fol.; i inne dvielo pod tymże tyt. Tże 1758: De S. Caiharina. Tže 1757, fol.; Series chronologica rerum Slavo. Bohemicarum etc. Pragae 1768, 4-0; Chronologische Geschichte Böhmens unter den Slaven, Leipzig 1770-1801, 4-0, 10 t.: De antiquiss mis sedibus Slavorum. Lipsiae 1771. 4-0; De Venedis, Vinidis seu Winidis etc. Olomuch 1772, 8-o; Unusne an duo ecclesiae metropolitanae Pragensis canonici Joannes de Pomuk nomine, Wen ceslai IV Boh. regis jussu de ponte Pragensi in subjectum Moldaviae fluvium proturbati fuere? Pragae 1790, 8-0 i inne. (Por. Sommervogel, Bibitothèque. t. VI, k. 1266 - 68; S. Orgelbr., Enc. Powsz. t. XII.

Puccini Robert ks., profesor, war 61czesny, napisal: La scienza e il libero arbitrio. 12-o, z cyklu "Fede e scienza" n. 3; Il Socialismo in pratica. Tže n. 15-16; Progresso morale. Tže n. 28-29; Il fallimento della scien-

gnosticismo fondamento degli er-rori moderni. Tze n. 66; il soprannaturale e la scienza in ordine al progresso. Roma, 8-o, 2 t, dzielo nagrodzone na konkursie Ravizza w r. 1892: Il romanzo psicologico e la sua importanza educativa. Tze. 8-o, dzielo premiowane na konkursie Ravizza w roku 1893 - 94; Il progresso morale e le sue leggi. Tze, 8 o; również premiowane na konkursie jak poprzednie dwa dziela w r. 1889; Introduzione alla Sociologia. Tze, 8-0; La Morale studiata nei suoi fundamenti. 8-0; La delinquenza e la corruzione dei giovani. 8-0; Compendio di Economica Sociale. 12-0.

Puchalski Feliks Bronislaw ks., ur. 29 maja 1863 r. w Warszawie, ochrzczony u św. Krzyża. Uczył się w domu, w warszawskiej szkółce poczatkowej, na-tępnie wstąpił do I klasy IV gimnazyum, skąd wskutek liczby uczniów nad n rme w III kla-ie zostal przez Okrąg Naukowy przeniesiony do II progimnazyum i takowe w 1880 r. ukończył. W tymże roku wstapił do Seminaryum metrop. w War-zawie, W 1885 r. wysłany do Akademii Duch. w Petersburgu. którą w 1889 r. ukończył ze stopniem magistra teol gii. W 1889 r. wyswięcony na kaplana, zostal naznaczony na wikaryusza parafii sw. Krzyża w Łodzi. W 1890 r. przeniesiony na wikaryusza przy katedrze w Warszawie i naznaczony na profesora seminaryum warszaw., gdzie objął wykład Pisma św. t. j. archeologii, introdukcyi i egzegezy i do-datkowo historyi powszechnej; na tem stanowisku był do końca 1894 r. styczniu 1.95 r. udał się na probostwo w Dabrówce dek. radzymiń. W 1897 r., edy następiło pozwolenie na otwarcie seminaryum kieleckiego po kilkoletniem zamknieciu takowego z warunkiem, aby profesorami byli kaplani z innych dyecezyj, został przez arcypasterza ś. p. Popiela wydelegowany do Kielc, gdzie przez cały czas pobytu prócz profesorstwa peln l obowiązki wice regensa. S. p. bp kielecki przed wyjściem z Kiele mianował go kanonikiem honorowym katedry kieleckiej ze wszystkiemi prawami według konstytucyi Leona XIII. W lutym 1903 r. odwołany przez archpa z za secondo Brunetière. Tze n. 52; L'A- Kielc i naznaczony na proboszcza w Zy-

1908 przeniesiony na proboszcza parafii św. Stanisława na Woli pod Warszawa, gdzie dotychczas pozostaje. Egzaminator prosynodalny (wice dziekan warszawski). Pisał artykuły rozmaitej treści w "Przeglądzie katolickim"; tlumaczył z francuskiego lub opracowywał samodzielnie artykuły biblijne do dzieła "Słownik apologetyczny wiary katolic." podług Jana Jaugey'a opracowany i wydany staraniem ks. Wł. Szcześniaka i grona współpracowników; parę artyku-łów w "Encykl. Kośc." Nowodworskiego; rozprawkę O aprobacie polskiego przekładu Biblii ks. Wujka, pomieszczoną w "Gazecie Kościelnej", Lwów 1902, a następnie przerobioną i dostosowana w "Notatkach bibliograficznych" wychodzących przy "Bibi. Dziel Chrz." za r. 1905 w kwietniu; przedrukował i wydał Manuale devotionis ad usum cleri, edit. F. P. Varsoviae, 1899; Seminaryum kieleckie, rys historyczny i dokumenty zebral i opracował ks. F. P. Kielce 1901; umieścił kilka kazań w "Homiletyce" (t. II, V, VI); artykuly w naszej "Eucykl. Kośc." przeważnie treści biblijnej; wszystkie art. zwykle podpisywane inicyałami X. F. P.

X. J. N

Puchalski Wawrzyniec ks. ur. w r 1842 na kaplana w 1867, był proboszczem w Łace, z dyecezyi przemyskiej, następnie w Wyżniach, dyec. lwows od r. 1912 jest pralatem domowym pskim. Napisal: Czytania o uczynkach milosierdzia; Czytania różańcowe dla ludu. Rzeszów 1885, 8-o; wyd. 2-ie. Nowy Sacz 1897, 8-0; Drobne dzieje Łąki... przy schylku 500 - letniej rocznicy za-prowadz. parafii. Kraków 1892, 8-o; Homilie na niedziele całego roku. Lwów 1895, 8-o; Jubileusz cz. milosciwe lato (Wyd. Mac. Pols. n. 74). Lwów 1900; 8 o. i inne. (Por. Pelczar, Zarys dziejów kazn. t. II, s. 384; Estreicher, Bibliogr. pols. XIX stul. Kraków 1911, t. III, 8-0, s. 470).

Pudencyanna św. dziewica rzymska" córka senatora Pudensa i siostra śś Nowata, Tymoteusza i Praxedy, nawró. cona wraz z rodzina przez św. Piotra

chlinie dekanatu radzymińskiego, a w r. obracając całe swe mienie na ulżenie cierpiącym; oddawała też często ostatnia posługę ciałom męczenników. Dom jej ojca zamieniony póżniej na kł nosił nazwe Pasterza, a póżniej św. P-y, nazy-wanej także św. Potencyanną. Żyła w II w.-Świeto 19 maja. (Por. Bolland, Acta Sanct. s. d. 18 mai; Pétin, Dictionn. hagiogr. t. II, k. 836).

> Pudens-ojciec św. Pudencyanny i św. Praksedy, uczeń św. Piusa I pża, żył około połowy II w. Bliższe sz zegóły z jego życia nieznane. (Por. Acta Bolland, 4 mai, p. 296).

Pudlowski Melchior Aleksander polityk i wierszop's za Zygmunta Augusta, ur. w wojewódz. Sieradzkiem, ksztalcił się w akademii Jagielońskiej pod sławnym Jakóbem Górskim, który go wysoko cenil i dziela mu swe do przejrzenia Byl sekretarzem Zygmunta podawał. Augusta. † w r. 1588. Gorliwy obrońca wiary katolickiej widząc niebezpieczeństwo plynące dla Kła w Polsce z rozszerzającego się coraz więcej różnowierstwa, gorąco występował pko zbytniej tolerancyi i opiece rządu dawanej wszelkiego rodzaju wyznaniom, w mowie p. t. Oratio pro Republica et Religione ad Magistratum Poloniae. Cracoviae 1562, 8 o. Hozyusz nazywa go vir catholicae fidei et patriae juvandae studiosus". Oprócz wyżej wymienionej mowy napisal P. nadto: Elegia ob mortem I-lustr... Joannis Comitis de Tarnow etc. Cracoviae 1561, 4 - o; Lament i napomnienie Rzeczypospolitej Polskiej... Tże 1561; Fraszki, i inne. (Por. Jauocki, Pol. lit. t. I; Bentkowski, Hist. lit. polsk.; Chodynicki, Dykcyonarz uczonych Polaków, t. II; S. Orgelbrand, Encyk. Powsz. t. XII).

X. J. N.

Puebla de los Angelos ob. Tlascala.

Puech Aimé, współczesny, napisał Prudence. Etude sur la poésie chrétienne au IV s. Paris 1888, 8-o: Un Nîmois oublié, le pamphlétaire Guillaume de Reboul (1564-611). Nîmes 1890, 8-o; Un reformateur de la Soapostola. Zostawszy chijanką P-na od- ciété chret. au IV s. S. Jean Chrydała się całkowicie dobrym uczynkom, sostôme etc. Paris 1891, 8-o, dzieło to

odznaczone nagrodą; La Renaissance | ryk niemiecki, syn pastora protestancet la Réforme a Nîmes etc. Nîmes 1894, 8 o; S. Jean Chrysostôme. Paris 1900, 12 o, i in. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, s. 320).

Puente Ludwik, de la T. J. znany po za Hiszpania pod naz. Dupont, du Pont, de Ponte lub da Ponte, ur. w r. 1554 w Valladolid, wstąpił do Jezuitów w 1574, był przez czas jakiś profesorem filozofii i teologii, lecz z powodu słabego zdrowia musiał porzucić nauczanie; przeznaczony został na mistrza nowicyuszów i oddał się pisaniu dzieł ascetycznych. + w Valladolid w r. 1624. Napisal Medicationes de los Mysterios de nuestra Sancta Fe etc. Valladolid 1605, 4 o, 2 tomy, tlumacz. na wszystkie prawie języki; naj-nowsze wyd. p. t. Meditaciones espirituales. Barcelona 1891-2, 8-o, 3 tomy; po lacinie wydał je o. Trevinius; po polsku ks. Wegrowicz p. t. Meditacye albo rozmyśl. o tajemn. wiary świętej. Jarosław 1620, 4-o, 6 tomów; Toż skrócone wyd. p. t. Rozmyślania o tajemnicach wiary naszey, żywocie y mece Pana Jezusowey... Wilno 1646, 8 o, 6 t. z łaciń-k; tlum. o. Gordiana Wassowskiego Zak. Br. Mn. Kraków 1751, 8-0; Tže 1757, 8-0; Guia espiri-tual etc Valladolid 1609, 4-0; po pol-sku: Sposob krótki, lacny i pewny do zbawienia. Poznań 1728, 4 o; De la perfeccion del Christiano en todos sus estados. Valladolid 1612, 4-0, 3 t.; Expositio moralis et mystica in Canticum Canticorum etc. Coloniae Agrippinae 1622, fol.; Directorio Espiritual para la Confesion, Communion etc. Sevilla 1625, 8 o; Sentimentos y avisos espirituales etc. Tže 1671, 16 o; Tesoro escondido en las enfermedades y trabajos. Tże 1072; wyd. najnowsze. Madrid 1893, 8-o; nadto po polsku w rękop. w arch. Prowinc. Galic. Pociechy chrześcijańskie dla chorych z X. Ludw. De Ponte, z lac. tlum. fol. i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque, t. VI, k. 1271 – 95; Nieremberg, Honor del gran Patriarca. s. 512-14; Boero, Menologio. t. Il, s. 291 - 95).

X. J. N.

kiego, ur. w 1632 r. w Chemnitz (Saksonia), oddał się specyalnie studyowaniu prawa publicznego, był radca stanu elektora Brandenburskiego i profesorem w H-idelbergu, w r. 1670 wskutek dziela napisanego przez siebie De statu imperii germanici usunal sie do Szwecyi. Następnie ogłosił dzieło De jure naturae et gentium. Londini 1672, 4 o, które dostalo sie na indeks. P. † w r. 1694 w Berlinie. Oprócz wzmiankowanych wyżej P. napisał De Habitu religionis christianae ad oitam civilem. Bremae 1687; 4-o: opis historyczny i polityczny państwa pskiego i w. in. P. pisząc o prawie narodów oddziela zupełnie prawo natury od moralności: według niego przedmiotem prawa natury są tylko akty zewnętrzne i jako takie zajmuje się ono ich legalnością a nie moralnością. Bład ten zwalczał Leibnitz. (Pr. Glaire, Dictionnaire. t. II, s. 1884; Niceron, Mémoires, t. XVIII; Saxius, Onomasticon, t. V, Feller, Biogr.).

Pugin August Welby Northmore, artysta architekt, ur. 1 mar. 1812 r. w Londynie, † 14 wrześ. 1852 r. w Ramsgate. Zaslynal w historyi jako znawca sztuki klnej i milośnik stylu gotyckiego. Pod wpływem studyów nad sztuka klna nawrócił się z anglikanizmu na katolicyzm. Wybudował wiele kłów i klasztorów, a w Ramsgate-kł i szpital własnym kosztem. Wywarł wielki wpływ na rozwój budownictwa w Anglii. Napisal: Contrast or a parallel between the Architecture of the XV th. and XIX th. centuries, London 1836; The true principes of pointed or christian Architecture. The 1841; A. Treatise on Chancel-Sereens and Rood - Lafts. Tže 1851; Glossary of ecclesiastical ornament and constume. Tže 1846. (Por. H. Hurter S. J., Nomenclator literarius, 1886, t. III, p. 1166; Reichensperger, A. W. Pugin, Freiburg 1877; Stang, Historiogr. ecclesiast. 1897).

Puginie alias Puhinie na Wolyniu w pow. Kowelskim, niedaleko od wsi Holobów. Za dawnych czasów obie te posiadłości razem z innemi w tamtych stronach należały do Jaruzelskich h. Puffendorf Samuel prawnik i histo- Slepowron; z tego rodu pochodziła TeoBończa, podkomorzego dorpackiego, generala wojsk koronnych; oni to ufundowali w Puginiach klasztor dla Bazylianów pomiędzy r. 1763 i 1764, zapisawszy w tym celu 40,000 zl., a syn ich Ludwik, starosta gra owiecki, wojewoda czernichowski od r. 1784, oprócz tego nadał temu klasztorowi wioske Lubitów czyli Wólkę Lubitowska, wymurował klasztor i rozszerzył światynie pod wezwaniem św. Anny. Bazylianie w Puginiach mieli za zadanie swoje także odbywanie misyj; to też w pobliżu tej miejscowości dotad są krzyże misyjne z odpowiednimi napisami, Tak np. na jednym w Hotóbach czytamy: "Krzyż misyi odprawianey przez WW OO. Missyon. Pubińskich w r. 1790 d. 18 kwiet.".

Sa wiadomości, że w r. 1776 w tym klasztorze były studya teologiczne i mieazkalo tam 8 zakonników (na tyluż byla tam fundacya), a w 1784 r. stal się tea klasztor wokalnym (z Tryhór przenie iona tam wokalność) i jeszcze w r. 1788 używał praw takich. Daisze losy tego kiasztoru nie sa nam znane, niestety, lecz wiemy, iż istpiał do końca XVIII stulecia i jeszcze w następnym wieku. Z superyorów w XIX stuleciu znamy też nie wielu. O. Makary Repczyński (pieza go i Rabczyński) był tu przełożonym przed rokiem 1818, a O. Donat Lewicki od r. 18:4 lat kilka zostawał nn tem stanowisku; może nawet był tu ostatnim zwierzchnikiem. Siemaszko w 1833 r. uśmiercił klasztor pugiński, posiadający przed zniesieniem trzech poddanych. półtorej włóki ziemi i 9,000 rb. kapitalu.

Jak wiadomo, w Puginiach znajdował się obraz Matki Boskiej ła kami słynąnącej; nawet ułożono jieśń pobożną do tego wizerunku, bardzo znaną i rozpowszechnioną kiedyś na Wolyniu, która się tak zaczynała:

"Przed wieki niebios i ziemi Królowa, U Którcj pomoc dla wszystkich goltowa.

Której, jak w wielu miejscach, tak i [w Puhinie, Łaska ze znacznemi dobrodziejstwy [płynie" i t. d.

(Por. Szematizm priwincii S. Spasa, Lwów. 1807; Guépin, Saint Josophat,

fila żona Fabiana—Franciszka Wilgi h. Bończa, podkomorzego dorpackiego, generała wojsk koronnych; oni to ufundowali w Puginiach klasztor dla Bazylianów pomiędzy r. 1763 i 1764, zapisawszy w tym celu 40,000 zł., a synich Ludwik, starosta gra owiecki, wojewoda czernichowski od r. 1784, oprócz tego nadał t-mu klasztorowi wioskę Lubitów

J. M. G.

Pukalski Józef Aloizy bp ob. Tarnowska dyecezya.

Pulati bpstwo (dioecesis Pulatensis) w Albanii, w Turcyi Europejskiej, sufragania metr. Scutari, z rezydencyą w Dżoanci. Już w r. 879 miało bpa; od r. 1698 posiada wykaz bpów. Na 14 ty-ięcu trzysta mieszk, jest 14,260 katolików, obsługiwanych przez 9 kaplanów świeck, w 14 kłach i kaplicach.

Puicherya cesarzowa św. córka cesarza Arkadyusza, ur. 398 r. Od najmłod-zych lat odznaczala się wielką roztropnością. Od 415 r. zasiadala na tronie wraz z młodszym bratem cesarzem Teodozyuszem, a od 450 r. jako żona cesarza Marcyana. † 453 r. 11 września. Polożyła wielkie zasługi dla Kła przez obronę wiarę przeciw heretyckim naukom Nestoryusza i Eutychesa i przez z ołanie soborów powszechnych efezkiego i chalcedońskiego. Współcześni pisarze wyslawiali jej panowanie i życie bogobojne. Sw. Cyryl Aleksandryjski poświęcił jej księgę całą De fide ad Pulcheriam. Uznana jest za Świętą zarówno w Kle wschodnim jak i zachodnim (10 września wz.nianka o niej w Martyrologium Rom). (Por. Kard. Józef Hergenröther, Historya Powsz. Kła katol. Warezawa, t. III, 60).

Pullus (lub Pulleyn) Robert, teolog angielski z XII w., założyciel akademii w Oksfordzie, gdzie był profesorem Pisma św. a od r. 1144 krdlem. † około 1150 r. Był jednym z tych, którzy przyczynili się do usystematyzowania teologii dogmatycznej według uznanych w Kle powag teologicznych. Napisał: Sententiarum libri VIII; Comment. in Apocalypsin S. Joannis. (Por. Migne, Patr. Latina, CLXXXVI, 63).

Pulpit jest to podstawka, služąca do

podtrzymywania ksiąg, nut podczas śpiewu i t. p. Dwa są rodzaje pulpitów: 1-o Ołtarzowy i chórowy: Ołtarzowy służy do podtrzymania mszału podczas Mszy św., z wyjątkiem pontyfikalnej, a po Mszy ma być usuwany z ołtarza; 2 o Pulpit chórowy, zazwyczaj dość wysoki, tak żeby stojący kleryk czy lektor mógł, położywszy na nim książkę, wygodnie z niej czytać. Niekiedy zamiast pulpitów ołtarzowych używaią ozdobnie haftowanych poduszek (pulvinar.).

Pulsano Jan ob. Jan z Matera.

Pułewski Karol T. J., rusin z pochodzenia, ur. w r. 1705, wstapił do nowicyatu w 1722, uczył niższe klasy, następnie przez lat 4 filozofii, 12 lat teologii moralnej i dogmatycznej, był prefektem studyów w Kaliszu, Przemyślu i we Lwowie, gdzie † w r. 1758. Wysokiej wiedzy filozoficznej i teologicznej zakonnik; zostawił w rękopisie: Oralio de quinque libertatibus, divina, theandrica, mariana, angelica et humana. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1301; Brown, Bibliothèka pisarzów Tow. Jez. 8-0, str. 333).

Pultusk, miasto niegdyś należące do ks. Mazowieckiego, obecnie powiatowe w gub. warszawskiej było przez 500 lat stolica bpów płockich, którzy pierwsi nosili tytuł "principes territorii pultoviensis" i "Duces pultovienses", naležalo wraz z okolicznemi wsiami do ich uposażenia. P. był przedmiotem napadów ze strony Litwinów (r. 1262, 1324, 1337, 1368). Tu miały też miejce walne bitwy Szwedów 1 03 r., z której Karol XII uszedl zaledwie z życiem, wojak rosyjskich z francuskiemi w r. 1806 i 1807. Ulegal też licznym pożarom i zalewom rzeki Narwi, nad której prawym brzegiem jest polożony. P. posiadal piękny zamek, jako rezydencyę bpów płockich zbudowany i wykończony za bpów Rafala Leszczyńskiego, Andrzeja Koryckiego, Piotra Myszkowskiego m. r. 1523 -1576. Z gruntu przerobił go bp Krzysztof Szembek (1786 — 97), a później z ruiny podźwignął bp Adam Prażmowski (1817-36). Ostatnio bp Wincenty Popiel (później arbp warezawski), w następstwie ukazu z d. 14 (26) grudnia

zamek zaś obrócono na użytek wojska i mieści obecnie cerkiew i szpital wojskowy. Z kłów pierwsze miejsce zajmuje kolegjata wystawiona w r. 1449 przez bpa Pawła Giżyckiego, w stylu gotyckim, później przerobiona i zeszpecona, zwłaszcza też w r. 1835 przez bpa Adama Prażmowskiego, posiada pomniki 8 bów plockich, oraz piękne zabytki w sprzętach i naczyniach klnych. Kl po Bernadyński pierwotnie Jezuitów, których sprowadził 1566 r. bp Noskowski i dla nich go wraz z kolegium wybudował. Tutaj rozpoczął swoją działalnośc Piotr Skarga, nauczał ks. Jakób Wujek, ksztalcił sie Sarbiewski. Po zniesieniu Jezuitów kł oddano Benedyktynom, którzy też po nich obowiązki nauczycielskie objęli. Po kasacyi Benedyktynów 1864 r. kl jest filjalnym parafii, w gmachu zaś mieści stę zimnazyum męskie. W r 1871 ulegi pożarowi, po czem zewnętrznie go odbudowano. Kł po Reformacki pod wezw. św. Józefa zbudowany wraz z klasztorem przez Wojciecha Wessla ka-ztel. warsz. Z przerwą za rządów pruskich Reformacı zamieszkiwali tam do kasacyi wr. 1864. Ki św. Magdaleny raczej kaplica, przy pałacu bpim zbudow. 1538 r. przez bpa Gamrata, obecnie należy do parafii pult.; kł św. Krzyża za miastem z pomnikami bpów: Onufrego i Hilarego Szembeków; kł Panny Maryi najstarszy, po licznych przejściach przeznaczony na rozbiórkę, zakupiony przez gmine ewangelicka obecnie stanowi ich zbór. W szpitalu zbudowanym przez bpa Łubieńskiego (1480-97) są Siostry M losierdzia św. Wincentego a Paulo. Istniały też w P·u dwa domy emerytów, wystawione przez bpa Krzyszt fa Szembeka a od r 1865 zabrane przez rzad.

Bp Wojciech Baranowski założył w P. 1594 seminaryum duchowne, które oddał pod kierunek Jezuitów. Od 1782 r. objęli je księża świeccy, bp żaś Wincenty Popiel przeniósł najpierw 1869 kursteologiczny, a od r. 1865 całe seminaryum do Płocka.

—1576. Z gruntu przerobił go bp Krzysztof Szembek (1786 — 97), a później z konsystorz bpi równo znaczny z płoczujny podźwignął bp Adam Prażmowski (1817—36). Ostatnio bp Wincenty Popiel (później arbp warezzwski), w napiel (później był w P-ku konsystorz bpi równo znaczny z płoczkim i takiż jak ten noszący tytuł Construction (później z płoczkim i takiż jak ten noszący tytuł Construction (później z płoczkim i takiż jak ten noszący tytuł Construction (później arbp warezzwski), w napiel (później arb

konsystorza pultuskiego zaczęło upadać. Do r. 1889 włacznie posiadał on jednak w całości sąd spraw malżeńskich i dy-spensy od przeszkód na podległe mu dekanaty. W r. 1890 bp Nowodworski sad do spraw małżeńskich zniósł, pozostawil jednak konsystorzowi cześć dyspens. W r. 1902 hp Szembek odjął resztę władzy sędziemu surogatowi pultuskiemu, a w roku następnym ska-owal urząd surogata i regensa, archiwum zaś konsystorskie przeniesiono do Płocka. (Por. Gawarecki, Wiadomości histor. m. Pultuska; M. Szczepanowski, Opis m. Pultuska (w rekopiśmie); Stownik geogr.; E. K. t. XXII, str. 463 nst.).

(Ch.).

# Punctator ob. Distributiones.

Puno bpstwo (dioecesis Puniensis) w Peru, sufragania metrop. Lima, eryg. w r. 1861; obejmuje departament Puno obszaru 52,301 klm. kwadr. Katolików ma 260,840 w pośród licznych pogan; 62 parafij, 85 kaplanów w 320 klach i kaplicach.

Pupper z Goch ob. Jan z Goch. Purim ob. Święta żydowskie.

Puryfikacya. Puryfikacyą w znaczeniu liturgicznem nazywamy obmycie kielicha przy Mszy św. po komunii z cząstek plynnych Krwi Przenajświętszej, jak również palców i puszki z partykuł (ob. art. Partykuł y) Ciała Pańskiego, co również odbywa się z puszeczką służącą do noszenia Wijatyku chorym. P-a również nazywamy pranie korporałów, puryfika-rzy i palek, które może być dokonane tylko przez kleryków wyższych święceń i te z ogólnego prawa klnego.

Puryfikaterz jest to bialy reczniczek lniany lub konopny, mający prawie trzy czwarte polskiego łokcia długości, t. J. ok. 50 cm., a szerokości ok. 40 cm., składany we troje z krzyżykiem czerwona nitka zrobionym w pośrodku. Ma być koniecznie konopny lub lpiany. (S. K. Ob. 15 maja 1819 r. n. 2600). P-rz służy do wycierania kielicha przy Mszy św. oraz palców po udzieleniu Komunii św. Według przepisu Kła P-rzy nie

rezydencyę swoją do Płocka i znaczenie rati innego sę zdania, jednak benedykcyi P-y w Rytuale niema. Ponieważ P rz może się zetknąć beeposrednio z Najśw. Sakramentem, przeto prać je mogą tylko kaplani, lub przynajmniej subdyakoni. W Kle wschodnim puryfikaterzy nie znają, posługują się natomiast gabka. P-rz przypomina chustkę jaką św. Weronika otarła Twarz Zbawiciela podczas drogi krzyżowej. (Por. de Herdt, Prax. S. Lit. I, n. 167 Bedq.).

X. M. S.

#### Purytanie ob. Prezbyteryanie.

Pusey Edward teolog anglikański, ur. 1800 r. † 1882. Przez dłuższy czas był profesorem języka hebrajskiego na uniwersytecie w Oksfordzie, Z Johnem Keblem i Janem Henrykiem Newmanem zapoczątkowali w kle anglikańskim ruch religijny w kierunku zbliżenia kla anglikańskiego z katolickim. W tym celu wydali 90 traktatów, stąd otrzymali nazwę "traktaryanów", a od E. Puseya-nazwę "puseytów". W wielu dogmatach ci mężowie zbliżyli się do Kła katolickiego, a zwłaszcza w sprawie tradvcyi, usprawiedliwienia, rzeczywistej obecności Chrystusa w Komunii, stanu oczyszczenia w przyszlem życiu, czci SS., relikwij i obrazów. Wielu z Puseytów przeszło na lono Kla katolickiego, jak Faber, Newman i in. Sam Pusey pozostal przy anglikaniźmie. Pod koniec XIX w. ruch puseizmu znacznie oslabl. (Por. Krdl Józef Hergenröther, Historya Powszechna Kościoła katolickiego, Warszawa 1904, t. XVII, str. 130 - 132).

X. R. J.

Pustelnicy ob. Eremici i Gram mont.

Pustelniczki ob. Eremici. Żeńskie kongregacye i Baptystynki.

Pustyński monaster bazyliański, czasowe opactwo. Pustyń v. Pustynki w gub. Mohylowskiej i pow. mścisławskim o jaka milkę od Mścisławia (czasem nawet ten monaster mści-ławskiego nosi miano). Siedziba ta zakonna ze świątynia pod wezwaniem Uśpienia M. B. i jej obrazem łaskami słynącym (opuszpoświęca się, chociaż św. Alfons i Me- czony u O. Wacława), siega końca w.

XV; powołał ją do życia Iwan Jurje | ki policzony został do t. zw. "podpiswicz, kniaź mścisławski, a żona jego Julianna pomnożyła fundusz monasterzwiększony następnie przez innych w XVI już w. Z czasem monaster ten stal się bardzo zasobnym i jeszcze na poczatku XIX w. po wielkich stratach majatkowych posiadał poddanych płci męskiej 312, ale kapitalów już nie wiele: 400 rb. i 100 rb. asygnacyjnych. Dobrobyt tego monasteru byl przyczyna, że się o niego ubiegano już w XVI stuleciu i, czasem wpadał on w rece bardzo do tego niepowolanych. Unia tutaj zawitała na poczatku XVII w. i z pewnemi przerwami, przetwalo aż do r. 1833. Starano się, ażeby ihumeństwo na archimandrye zamienić i chociaż starazyzna zakonna energicznie się temu sprzeciwiała, jednak te starania odnosiły skutek, czasowy wprawdzie i opactwo onufrejskie lącznie z pustyńskiem bywało w reku arbpów smoleńskich r. g., nie mających stałych funduszów swoich pasterskich. W późniejszych latach nuncyusz Litta mianował o. Grzegorza Danielewicza opatem pustyńskim, przez Lisowekiego podtrzymywanym; ale czasy owego tam opactwa były niedługie i monaster powracał do swoich superyorów już tylko.

Takich przełożonych pustyńskich znamy, niestety, bardzo niewielu. Tak np. w XVIII stuleciu na początku ihumenował tam dość długo o. Beniamin Dowgiallo; okolo polowy owego wieku o. Antoni Kniaziewicz przez dłuższy czas stal na czele tego klasztoru; przy końtu XVIII stulecia zastajemy tam superyorem o. Ambrożego Kiryata, autora teologii dogmatycznej po polsku, wyda-nej u Bazylianów w Wilnie w 1799 r., podobno po raz drugi; trzymano się tego podręcznika w seminaryum brzeskiem. Ten o. Kiryat miał jakiś zatarg (nieznany nam bliżej) z Lisowskim i musiał nawet opuścić archidyecezyę jego

okolo 1793.

Za dawnych wieków w tym klasztorze wiecej bywało zakonników; tak np. w r. 1774 mieszkało ich tam 8, ale od poczatku XIX w. znajdowało się ich już tylko 3-4. W 1828 bylo czterech zakonników i na ich czele stał Jan Kosiłowski, którego Łużyński postanowił na swoja sklunić strone i nakoniec w 1833 r. to sie jemu zupelnie udało. Kosilowkowych"; chociaż jego podwładni długo o tem slyszeć nie chcieli; do liczby takich należy, pomiędzy innymi, o. Andrzej Kasperowicz, jednak takich wyznawców coraz mniej tam było. (Por. Wolff, Kniaziowie lit. rus. Warszawa 1895; Archeograficzny Sbornik, t. II; Witebska Starina, V; Zwierinski, Materjał dla izsledowanja o monastyrjach, Petersburg 1897 et sqq.; Istoriko-jurediczeskije materjały, Witebsk, XX, 1890; Guépin, S. Josaphat, t. II, p. 520. Tolstoj, Le catholicisme romain en Rusie, Annexe, 25; Łużyński, Zapiski, Kazań 1883 et alia).

J. M. G.

Puszet Stanisław ks., ur. w r. 1841 Debianach w Królestwie Polskiem. studya gimnazyalne odbył w Krakowie pod opieka wuja bpa Letowskiego. Po ukończeniu seminaryum dochownego we Lwowie w 1866 r. rozpoczął pracę duszpaterską jako wikary w Jazłowcu, później we Lwowie, gdzie rozpoczał prace literacką w "Przeglądzie Lwowskim" ks. Podolskiego. W r. 1873 przeniósl się do Krakowa i objał obowiazki katechety w gimnazyum św. Jacka, a potem w gimnazyum imienia Sobieskiego. 30 lat pracy podkopały zdrowie gorliwego pedagoga. † 10 czerw. 1907 r. w Krakowie, pozostawiwszy żał w sercach młodzieży, której potrafił pozyskać serca i umysły zjednać. Przelożył Balmesa, Protestantyzm w stosunku do katolic//zmu, którego tom I wydał własnym nakladem.

Puzzka ob. Cyborium.

Putanowicz Józef Aloizy dr. teologii, filozofii i nauk wyzwolonych, profesor Pisma św. w akademii krakowskiej, kanonik plocki proboszcz lanckoroński. † 1788 r. Napi al: Stan wewnetrzny i zemnetrzny studii generalis universitatis Cracoviensis, Kraków 1774; Zycie, cuda i dzieje kanonizacyi św. Jana Kantego, 1780; Zbiór prawa szkolnego dla akalemii krakowskiej.

Puteanus Piotr ob. Dupuy Piotr.

Putiatycki Antoni ks. ze Zgromadzenia Misyonarzy, ur. w r. 1787 w Tarnowie, studya gimnazyalne odbył we

rządcą majątku Załuskich w Galicyi. Zajmował się z upodobaniem filozofia, która pozostała ulubionym jego przedmiotem przez całe życie. Poczuwszy w sobie powołanie do stanu duchownego wstapil do seminaryum w Kielcach, otrzymawszy uprzednio dyspensę ab irregularitate, był bowiem garbaty. Wyświęcony na kaplana w 1816, był probo zczem w Końskiem, a następnie profesorem seminaryum w Sandomierzu. W r. 1824 wstąpił do Misyonarzy w Warszawie, a w r. 1828 wysłany został jako profesor do Poznania. Powróciwszy do Warszawy był tu przez czas jakiś profesorem, następnie uczył teologii. prawa kanonicznego, Piśma św. i astronomii we Włocławku, w Lublinie, w Płocku i powtórnie w Warszawie do r. 1861. Na rok przed śmiercią usunął się do domu emerytów w Łowiczu, gdzie † otoczony powszechnym szacunkiem w r. 1862. Oglosił drukiem Maly Kate-Warszawa 1839, jeden z lepchizm szych, często przedrukowywany i przerab any, używany do dziś dnia w szko-łach; Katechizm parafialny. War-zawa 18 2, 8 - o; Pismo o religii obja-wionej. Tamże 1854; Astronomia popularna, Tamże 1855; O stolikach wirujących. Tamże 1855, 12-o; Chronologia. Iamže 1857; Theologia moralis. T. mže 1858, 2 t; Enchiridion Hermeneuticae sacrae. Tže 1859 8-o; nadro zostawił w rękopisie niedokończone Zasady filozofii i traktat Oudoskonaleniu moralnem samego siebie. (Por. Mémoires de la Congr. de la Mission. Paris 1863, t. l, s. 268— 270).

X. J. N.

### Putyfar ob. Józef.

Puy (Le) bpstwo (dioecesis Aniciensis) w Haute-Loire we Francyi, sufragania metrop. Bourges. Miasto P. jest rezydencyą bpa, posiada katedrę w stylu gotyckim, podniesiona w r. 1856 do godności bazyliki mniejszej, z cudownym obrazem N. Maryi Panny Łaskawej Kapitula ma za patronkę N. M. P. Zwiastowanie,-dyecezya św. Jerzego. - Bpstwo założył św. Jerzy; w 451 r. był tu bp, a już przed pim było ich

Lwowie, po skończeniu których był zuje ich nieprzerwany szereg; w 1801 r. zostało znie-ione, w 1821 przywrócone. Bp ma prawo paliusza od r. 1501, a przed r. 1789 miał tytuł hr. de Velay. Mieszkańców liczy dyecezya 303,838; parafij 280, 202 wikaryaty, 30 kapelanij; kaplanów świeckich 649; nadto 27 misyonarzy poza dyecezyę, 22 należą do misyi zagranicz. a w tej liczbie 10 ze zgromadz, misyj zagran. w Paryżu; 3 instytuty prowadzone przez braci, 5 klasztorów, 15 zgromadzeń. (Por. Battandier, Annuaire pontif. 1913; S. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XII).

> Puy Jan (Puteanue) augustyanin, profesor teologii w Tuluzie, nazywany "inex haustus sci ntiarum puteus", maż wielkiej nauki i cnoty. † 1623 r. Napisal: Comentarius in 4 Summae S. Thomae partes, Tolosae, 2 vol., 1627. (Por. Hurter, Nomenclutor Literarius. Oeniponti, t. 501).

Puy du Piotr (Puteanus) ob. Dupuy Piotr.

Puyol E. ks. współczesny, dawny superyor kła Saint Louis-des-Français wa Rzymie, wikaryusz generalny archpa Rouen, autor wielu dziel o osobie Tomaszae a Kempis i jego książce "O naśladowaniu Chrystusa": Les quatre Livres des "L'Imitation de J.—C." Traduction et Commentaires, Paris, 8-o; De Imitatione Christi libri quatuor... ad fidem codicis aronensis recognovit. T-že, 8 o; Lac doctrine du livre "De Imitatione Christi." Tze 1899, 8-o; Descriptions bi-i bliogr. des manuscrits et des princip. édition du livre... Tze 1898, 8-o; Patéographie, classement. genealogie du mêue livre. Tže, 4-0; Variantes du même. Tže, 8-0; L'auteur du livre "De lmitatione Christi". Prem. sect: La Contestation. Tže 1900, 8-0; Secondo section: Bibliogr. de la contestation Tže, 8-o. (Por. Blanc, Répertoire bil bliogr. 1902, 8-o, s. 320 i nst.).

Puzyna Jan z Dukli Maurycy Pawee kniaź z Kozielska, krdni bp krakowskii Ur, się w Gwoźdźcu w Galicyi wschod 13 wrześ. 1842 r. Ojciec jego Romani żolnierz napoleoński, uczestnik kampani (1812 r.), ranny pod Lipskiem; matks Konstancya z Dwernickich córka jene rala, zwycięzcy z pod Stoczka. Ojca u dziesięciu, od w. XI lista bpów wyka- traciwszy wcześnie, wychowywał się po-

kierunkiem matki. Studya gimnazyal-| trudów, ozdabia katedre arcydziełami odbywał we Lwowie i Stani-lawowie. Ukończywszy wydział prawniczy na uniwersytecie we Lwowie, Pradze czesk., otrzymał stopień dra obojga praw (1868) poświęcił się karyerze urzędniczej: wstapił do służby rzadowej w prokuratoryi skarbu, gdzie pracował lat 7, odznaczając się wielką sumiennością i pra-cowitoscią. Przeciwności życiowe zwrócily myśl jego ku Bogu: odprawiwszy rekolekcye w Starej Wsi pod kierownictwem o. Jackowskiego poświecił się na slużbę Bożą, wstępując do seminaryum duchownego w Przemyślu (1875). Wyświecony 1878 przez bpa Hirschlera rczpoczyna prace kaplańska wikaryatem w Przeworsku; wkrótce otrzymuje kanonie w Przemyślu i zostaje wice rektorem seminaryum, na których to stanowiskach wielkie polożył zasługi.

Po ośmiu latach powołano go na su-fragana do Lwowa. Sakrę bpią z tytularna siedziba w Memfis otrzymał w Rzymie z rak krdła Ledochowskiego 25 marca 1886 r. Zajmuje stanowisko su-fragana arbpa Morawskiego we Lwowie. Mianowany rektorem seminaryum lwow. szczególniejsza je otacza troską, pragnąc zniszczyć resztki józefinizma, odnowić i podnieść życie katolickie. Wielką również położył zasługe dla archid, lwow ratujac ludność obrzadku łacińskiego od niebezpieczeństwa jaki. jej groziło, gdyż porozrzucona pomiędzy unitami mogła przepaść zarówno dla Kla. Brak klów i duchowieństwa, zwłaszcza w tej dzielnicy zagrożonej dawał się bardzo odczuwać. Tam właśnie zwróciło się czujne oko pasterskie: budowa klów i kaplic, misye po raz pierwszy urządzane, ustawiczne wizytowanie dyecezyi w zastepstwie sedziwego pasterza, to lat 9 usilnej pracy na chwalę Bożą i dobro narodu. To też, gdy r. 1894 18 czerw. † krdł Dunajewski of arowano P. stolice krakow.; po dłuższem wahaniu zgodził sie ja przyjać i 17 blizko lat na niej zasiadał. Uroczysta intronizacya odbyła się 17 lutego 1895 r. w katedrze wawel-kiej, która stala się przedmiotem szczególniejszej pieczołowitości nowego pasterza. Calkowite odrestaurowanie katedry to pierwsze wielkie dzielo: ofiarnością własna i innych do naśladowania pociagalaca, wpływami swymi, nie szczedzac

pierwszorzednych artystów: świeża polichromia skarbca i kaplic, cudne witraże Mehoffera, plyta krdla Oleśnickiego, sarkofagi Jadwigi, Warneńczyka, powstałe za czasów rządów P. pozostana wymownymi dowodami gorliwości zarówno pasterza jak obywatela. R. 1907 założył muzeum dyecezyalne w Krakowie a 1910 utworzył komisye artystyczna dla sztuki klnej. Zarówno poprzednio jak i teraz troska jego najwieksza jest seminaryum; przenosi wielkie seminaryum do pięknego budynku przy Plantacyach; zakłada swoim kosztem i w swoim palacu male seminaryum, które czyni jedynym dziedzicem w swoim testamencie. Zasługą też P-y jest wskrzeszenie sufraganii krakowskiej i wyniesienie na te godność 1889 r. ks. Anatola Nowaka. Pragnac sprowadzić oo. Benedyktynów nabywa stare klnedobra tynieckie, a gdy zamiaru ziścić nie može, odnawia bogato kl. a podźwignieta z ruin część klasztoru przeznacza na letaisko dla 30 alumnów na jego kosz-

Oceniajac należycie znaczenie nauczania utworzył w 1904 r. bursę zwana św. Jana Kantego dla 12 uczniów szkól średnich, w przyszłości zas kiedyś nauczycieli, na co z własnej szkatuły łożvł.

Ofiarność szerokie kregi zataczająca przyprawila P. o ubogi żywot, a gorliwosć i poświęcenie przywiodły do zupełnego wyczerpania zdrowia.

Zasługi meża bożego należycie ocenił namiestnik Chrystusowej mianując P. kardynalem 15 kwietnia 1901 r.

Ostatnie lata spędził złożony ciężką choroba, którą znosił z chijańską rezygnacyą. † 8 września 1911. Pochowany na Wawelu. Dwie sprawy w życiu P. szczególniejszego nabrały rozgłosu: jedna wniesienie veto imieniem Austryi przeciwko wyborowi kdła Rampolli na pża (ob. art. Exclusiva i Veto); druga - zamiar sprowadzenia zwłok Słowackiego na Wawel. Według zdania krdla krypta wawelska to nie ogólny panteon; ma ona zachować charakter królewski i bpi z wyjatkiem dla genjusza myśli, Mickiewicza i genjusza czynu Kościuszki. Zdanie to nie było odosobnione: wielu je podzielało z krdłem Tylko zło liwi krzykacze pragnęli wyzyskać okoliczności na niekorzyść Kła i jego dostojnika. Historya inaczej osądzi tego, który za życia nie zawsze dobrze był rozumiany i sprawiedliwie oceniany. (Per. Ks. dr. Edward Komar, Kardynal Puzyna, Moje wspomnienia. Kraków 1911, 8-0; Wspomnienia kraków 1911, 8-0; Wspomnienie o ks. kardynale Puzynie dra Kazimierza Lubeckiego w "Aten. Kapł." r. 1911, t. 6, str. 193).

X. E. D.

Puzyna—1) Józef Dominik hr. bp inflancki, prałat scholastyk wileński, maż nieposzlakowanych obyczajów i wysokiej wiedzy, gorliwy obrońca wiary. Pozostało po nim pismo: Epistola pastoralis seu Monita Paterna ad Clerum et populum sibi commissum, post felicem in dioecesin ingres-um, formata et in lucem data. Vilnae 1744, 4-o. (Por. Janocki, Polonia Litterata. Vratisl. 1750. 8 o, P. I, p. 62; Jocher, Obraz bibl. hist. nauk. t. III, n. 7633).

2) Piotr T. J. rusin, z książat na Kozielsku, ur. w województ. nowogrodzkiem w r. 1662, wstąpił do Jezuitów w r. 1677, uczył niższe klasy, następnie był przez lat 6 profesorem filozofii, sufraganem w Mścisławiu, rektorem w Nieswieżu i teologiem bpa wileńskiego. Gorliwy i wymowny kaznodzieja; biegły kanonista i gruntowny teolog lat 40 spedził w Towarzystwie Jezusowem, † w Wilnie 1717 r. (Por. Lunatio nu mero et ordine M. Serv. Korybuth a Soc Jesu. 1701; Palatium Reginae Coeli Coelitumque etc. Calissii 1716, 16-o, i w. in. wydań, ost. w Wilnie 1813; Słodkie pieszczoty z Niemowlęciem Jezusem przy żłobie. Wilno 1740, 12-o; O złączeniu się Słowa Przedwiecznego z naturą ludzką, z łacińsk. Tże 1751, 12-o. Nadto tłumaczyl na język polski Ody Sarbiewskiego i wydał Orkonomikę ziemiańską Haur'a w r. 1693. (Por. Soumervogel, Bibliothèque, t. Vl, k. 1319 — 1320; Brown, Biblioteka. s. 333).
3) Szczepan T. J. biat poprzed-

3) Szczepan T. J. biat poprzedniego, ur. w r. 1667, wstapił do nowicyatu w 1685, uczył humaniorów i retoryki, jezyka hebr., filozofii i przez lat 8 teologii moralnej i scholastycznej,

przez 3 lata Pisma św. i przez lat 4 prawa kanonicznego. Założył Jezuitom drukarnie w Wilnie i † tamże w r. 1738. Napisal: Kazanie podczas Oktawy Koronacyi cudownego Obrazu Niep. Pocz. Panny w Sokalu. 1724; Quatuor Orbis partium. . brevis descriptio. Lublini 1730, 12-0; 1750; Supplement ekonomiki Haura. Warszawa 1730, fol.; O Niepokalanym Poczęciu N. P. Maryi. Tze 1737, 8 o; Głosy wolne o wolnej od wszelkiej zmazy przy Niepok. Poczęciu N. Matki Bo-kiej itd. Tže 1737, 8-o; Arcanum perfidiae judaicae revelatum de excessibus Judaeorum in Polenia. Vilnae 1727; 2 wyd. Wilno 1730. (Por. Sommervogel, opcit. t. VI, k. 1318 — 19; Brown, op., cit. s. 333).

X. J. N.

Pycha pierwszy z 7 grzechów główn., niejako najgłówniejszy, jest "początkiem wszelkiego grzechu" (Eccl. X, 15), dlatego, że w gruncie jest przyczyną 1 celem każdego grzechu, a powtóre i dla-tego, że pierwszym w stworzeniu był grzech pychy (S. Thom, 2a 2ae, q. 162, a. 2, 7, 8). Ogólnie za św. Tomaszem teologowie określają pychę w tych słowach: "pycha jest to nieporządna chęć własnego wyniesienia się". Z natury swej P. jest grzechem śmiertelnym, gdyż wprost sprzeciwia się czci Bogu należnej i pochodzi ze zlej woli, a stad nazywana jest "peccatum diabolicum" (Jac. Ill. 15). Zdaniem św. Augustypa P. jest płodną matką innych grzechów. "Tamatka nie umie być niepłodną, ale zawsze rodzi". P. jest źródłem niedowiarstwa, zbytniego dufania we własne sily czyli zarozumiałości, próżności, chelpliwości i obłudy. Jedynem lekarstwem na pychę jest poznanie własnej nedzy i ćwiczenie się w pokorze przez naśladowanie Chrystusa Pana zawsze tak pokornego i tak usilnie zawsze zalecajacego te cnote: "uczcie się ode mnie, żem jest cichy i pokornego serca" (ob. art. Pokora).

X. R. J.

Pyrker von Felső Eör arbp z Erlau i poeta niemiecki. Ur. 1772 r., w 1792 wstąpił do klasztoru Cystersów w Lilienfeldzie, 1796 r. otrzymał święcenia kaplańskie i spełniał różne urzędy klasztorne. W r. 1818 został bpem z Zifs, 1820 patryarchą weneckim, następnie prymasem Dalmacyi i w końcu 1827 r. objął stolicę arbpią w Erlau. † 1847 r. Był to mąż prawy i nieposzlakowany. Pozostało po nim wiele prac literackich jako to: historyczne dramaty — Die Korwinen, Carl de Kleine; Zrinis Tod; epiczne: Perlen der heiligen Vorzeit, Rudolphies; liryczne: Lieder der Sehnsucht nach den Alpen, Stuttgard 1845; Bilder aus dem Leben Jesu und der Apostel, Leipzig 1842. (Por. W. W. X, 644).

Pyrrho, Pyrrhonizm ob. Sceptycyzm. Pyrser albo Pyrseryusz Maciej, wierszopis łaciński rodem ze Szląska, po ukończeniu nauk w akademii krakowsk. przebywał na dworze Krzysztofa Szydłowieckiego kancl. w. kor. i zajmował się wydawnictwem dzieł jego i swoich własnych. † w r. 1560. Z własnych dzieł P-a znane sa: Ad Praesulum Praemisł. Andr. Criccium Epigrammata. Cracoviae 1524; Ad Christophorum de Szydłowiec Palat. Cracoviens. in obitu ejus... filii Ludovici, epist. consolatoria elegis conscripta. Tże 1526; Jesuida Hieronymi Paduani. Tże 1526. (Por. S. Orgelbr., Enc. Powsz. t. XII).



klny kompozytor muzyczny, ur. w r. 1854 w Breberen, od r. 1881 byl nauczycielem, od 1898 r. kierownikiem szkoly w E berfeld; wyks tałcenie muzyczne otrzymał w Regensburgu, Z kompozycyj klnych Q-a wyróżniają się: 8 Mszy, liczne motety, utwory na organy, pre-ludya, pieśni na czesć Najśw. M. P. i inne.

Quadragena oznacza surowy 40-dniowy post, według pierwotnej karności klnej dolączany zazw czaj do publicznej pokuty, tak że ilość lat pokuty odpowiadała zawsze ilości kwadrzgen, np. 7 lat i 7 kwadr. Dzisiaj pre udzielając odpustów, opi rają takowe na pierwotnej publicznej pokucie i przez ilość dni czy też lat wymienionych w odpuście czastkowym mamy rozumieć odpuszczenie takiej kary, jakiejby się dostąpiło przez wypełnienie dawnej odpowiedniej pokuty publicznej. Dawniejsze pokuty publiczne mogły się rozpoc ynać w każdym czasie, post zaś kwadragena zwany zaczynał się w środę popielcowa przez wyłączenie z kla i kończył się Komunią św. w W. Czwartek. Był zaś obchodzony bardzo ściśle, bo o chlebie i wodzie, chyba że zdrowie na to pokutnikowi nie pozwalaio, wówczas pozwalano mu co drugi dzień po-ilać się jarzynami. Jeżeli pokuta przeciągała się dłużej nad rok, następne kwadrageny bywały łagodzone w ten sposób, że co drugi dzień wolno etc. Grätz 1598, 4-o; Speculum pie-

Q adflieg Gerard Jakób, współczesny było spożywać jarzyny, w niedziele zaś pozwalano spożywać wszystkie pokarmy z wyjatkiem wina i miesa. (Por. Arndt. O odpustach, Kraków 1890).

> Quadragesima, termin roku klnego, slużący do oznaczenia okresu 40 - dniowego. Te nazwe dajemy np. okresowi wielkopostnemu od 1-ej Nedzieli W. Postu do W. Czwartku lub też czasu 4-tygodniowego od 1-ej do 5-ej Niedzieli W. P stu. Sw. Augustyn wymienia (In Ps. 110) jeszcze inną quadragesimę, mianowicie okres czasu od Wielkiej Nocy do Wniebowstapienia Pańskiego.

> Quadrantinus Fabian T. J., ur. w r. 1550 w Kościerzynie w Prusiech polskich w wyznaniu ewangelickiem. Ksztalcił się w Brunsberdze, gdzie też przyjął wiarę katolicką; filozofii słuchał w Rzymie w Collegium Germanicum, w 1587 wstapił do Jezuitów. Po powrocie do kraju pełnił obowiązki duszpasterskie w Poznaniu, Krakowie i Brunsberdze, był nadto profesorem teologii polemicznej w Poznaniu. Królowa polska Anna Austryaczka, żona Zygmunta III obrala sobie Q. na spowiednika. Po jej zgonie w r. 1598 Q. wrócił do Bru sbergi i tu † w r. 1605. Wydał: Palinodiae sive revocationes VII cum ex Lutherano factus est Catholicus etc. Coloniae 1571, napisane przed wstapieniem do zakonu; Vier Leichpredigen auf den Tod von Anna Königin in Polen

tatis continens vitam et obitum Se-| mentaria" Piotra Heliosa i Doctrinale reniss. Annae Austriacae, Poloniae Sueciaeque réginae... Brunsbergae 1601, 4-0; 1605 wydanie 2-ie. (Por. Som-mervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1323 i nst.; S. Orgelbr., Enc. Powsz. t. XII, s. 453).

X. J. N.

Quadratus apologeta najstarożytniejszy, uczeń apostolski, bp ateński, maż wiary żywej, posiadający dar proroctwa. W r. 126 podał ces. Hadryanowi w obronie chijan apologię, z której pozostal u Euzebiusza następujący ustęp: "Sprawy Zbawiciela naszego zawsze były jawne, ponieważ były prawdziwe. Uzdrowieni lub też do życia przywróceni przezeń nietylko byli przez wszystkich widziani w chwili uzdrowien a lub zmartwychwstania lecz i później. Zyli oni nietylko za pobytu Zbawiciela na ziemi lecz i po Jego wniebowstapieniu, niektórzy aż do naszych czasów". (Hist. Eccl. IV, 3). Funk umiescel ten fragment Q-a w swem wydaniu Die apostolischen Väter, Tubing. 1901, 126. Inne szczególy z życia Q-a nieznane. Kł obchodzi jego pamiatke 26 maja. (Por. Martyrologium Romanum, 26 maii; A. Retke, Patrologiae Comp., Varsaviae 1889, p. 36; G. Rau chen, Zarys patrologii, Warszawa 1904, 36).

X. R, J.

Qu'drivium I Trivium nazywały się dwa stopnie wiedzy, które w szkołach średniowiecza posiąść musiał każdy roszczący so ie prawo do uczoności. T. jako stopień niższy obejmowała trzy dział, językowe: gramatykę, retorykę (artes triviales), Q. zas stanowiło stopień wyższy, do którego należały 4 nauki mat matyczne: arytmetyka, geometrya, muzyka, astronomia (artes quadrivialas).

Gramatyki, w której zakres wchodziła etymologia, ortografia i prozodya. uczono według licznych podręczników i m. i. "Ars minor" Aeliusa Donatusa nauczyciela św. Hieroninia. Używane też był gramatyki Diomedesa, Charisius, Pompejusa Nicomacha, Dositeu-

franciszk. Aleksandra de Ville - Dieu.

Uczniowie uczyli się przeważnie przez owtarzanie. Wśród klasyków szkolpowtarzanie. nych pierwsze miejsce zajmuje Wirgiliusz, a także Horacy, Juvenos, Ovidiusz, Persius, Statius, Homerus, Latinus, Boetius, Claudianus, Pruentius, Cato, Avion, Maximian i in.; z prozai-ków: Cicero. Seneka, Salustins, Livius. Dziwna rzecz, że wśród klasyków czytanych przez młodz eż nie są wymienieni Cezar i Tacitus. Do tych autorów istniały bardzo niedokładne Komentarze. (Por. Comparetti, Virgil im Mittelalters, Leipz'g 1875; Thurot, Notices et extraits pour servir à l'histoire des doctrines gramaticales au moyen âge. Paris 1868.

Retoryka wiele stracila w średniowieczu ze swego pierwszorzędnego stanowiska, w starych szkolach rzymsk. Rabanus Maurus w swojej De instit, clericorum, 3, 19, poniekąd ją lekceważy, twierdząc, "że krasomóstwa raczej się uczy przez sluchanie wymownych mężów, niż przez reguly retoryki". Jako podręcznika używano Pseudo - Augustyna, Bedy i pisma Cycerona, Przedewszystkiem starano się uczniów zapoznać ze sztuką pięknego wyrażania się i stylu w korespondencyi, w czem słynęly w VI Formulae Andigavenses. (Por. Holm, Rhetores latini minores. Lip-iae 1863).

Dyalektykę Alkuin przeciwstawia re'oryce twierdzac: "illa verba contra-hit, ista d stendit" (De dialectica, c. 1). Byla to sztuka dyskutowania, która zwłaszcza podczas rozkwitu scholastyki nabyła wielkiego znaczenia, Oprócz Alkuina Dyalektyki slynelo jeko podrecznik dzielo Gerberts, De ratione et ratio-nabili. (Por. Gesch. d. Log/k im Abendlande, t. II, Leipz g 1861, Stöckl, Gesch. d. Philosophie d. Mittelalt. Mainz 1864-1867).

Z Quadrivium na pierwszem miejscu stala Arytmetyka, której zaczynana uczyć na palcach co znaczne przedstawiało trudności. Nie ulatwiło też rachowania używania liter łacińskich i greckich, dotyczyło to zwłaszcza mno-żen a i dzielenia. Znaczne postępy usa, Vi torma. Pseudo - Augustyna, As- czynila ta umiejętność dzięki takim mepera, W XII i XIII w. pierwsze miej- żom jak: Abbo z Fleury, Abelard z sce zajmują zwłaszcza we Francyi "Com- Corbei i Gerbert; ten ostatni dla ułatwienia mnożenia i dzielenia ulożył od- studien in d. christl. Geselsch. Freib. powiednia tablice (abacus). Należycie rozwinęła się arytmetyka dopiero przed zetkniecie się z Arabami. (Por. Günther, Gesch. d. matemat. Unterrichts im Mittelalters, Berolin. 1887 w "Monum. Germ."

Geometry i mniej uczono w szkołach a zastępowano ją najczęściej geografią. Karty geogr. pochodziły jeszcze ze starych szkól rzymskich, lecz je skrzętnie uzupełniano. W IX w. stynęlo jako podrecznik geografii Compendium Irena Dicnil'a (Por. Lelewel, Geogr. du moyen âge, Bruxelles 1852). W zakres tych studyów wcho-dziły też nauki przyrodnicze. Zoologii uczouo wylącznie z Fizyologa, zbioru bajek i porównań moralnych ze swiata zwierzecego. Rodzajem encyklopedyi nauk przyrodniczych bylo Bartlomieja Angelicusa z Suffolk, *De proprietatibus rerum z* XIV w. (Por. Gesch. d. Zoo.ogie. Mümhen 1872; Klimpert, Gesch. d. Geometrie, Stuttg. 1885).

Muzyki uczeno pilnie w specyalnych szkołach zolożonych przez Karola W. Z nauki na instrumentach slynely szkoły w Metz i St. Gallen, Powszechnym podręcznikiem było Boethiu-a 5 ksiag De musica. Znaczny postęp uczyniono w muzyce z chwila wynalezienia systemu nut i linii przez Gwidona

z Arezzo (ob.).

Astronomię uprawiano w szkolach średniowiecza ze szczególna troskliwoscia, tem więcej, że łaczono z nią idealne cele. W zakres jej wchodziła także Astrologia, którą dzielono na naturalis et superstitiosa. Zajmowano sie też gorliwie obliczeniami kalendarzowe-W XII w. zwrócono się do studyów nad Prolomeuszem. Wielce do posuniecia tej nauki przyczyniły się wynal zione przez Gerberta instrume ta. (Por. Wolf, Handb. d. Astronomie. ihre Gesch. u. Literatur, Zünch 189 ).

Jak wszystko, więc i naukę w średniowieczu opierano na gruncie religij. nym, lub ku niemu zwra ano. (Por. Ozanam, La civilisation chrétienne chez les Franc, Paris 1861; S. Meier, Auswego. † w r. 1678. Napisal; EP-D. 7 freien Künste im Mittelalt. Einsieden 1886 – 87; Willman, Didaktik, mit tia Oratio... In instauratione stu-

1855; por. też art. Szkolnictwo).

(Ch.).

Quaestiones obok sum, kementarzy, glos i t. p. zwa się w średniowiecznej literaturze, niektóre rozprawy dotyczace poszczególnych zdań i zagadnień teologii scholastycznej i prawa kanonicznego, które powstały jako piśmienny rezultat odbytych pod okiem nauczyciela ćwiczeń i dysput. U scholastyków spotyka sie tego redzaju Q. z dodatkiem "disputatae", albo "dequolibet". Kanonisci tego rodzaju pismom nadawali zwykle nazwe dnia, w którym odbywali owe dysputy. W tem znaczeniu mówi się "Quaestiones Domini ales"; "Veneruales" Bartlomieja z Brescii. "Mercuriales" Jana Andrea it. p.

Quaificator albo censor, jest to teolog, którego obowiązkiem jest ocenienie jakości spraw podawanych do rozstrzygn ecia trybunałowi klnemu, a zwłaszcza trybunalowi inkwizycyi. Q. nie jest sedzia, ale tylko wyraża swe zdanie inkwizytorom, którzy nie są obowiązani pójść za niem. Wybierani są Q-e z różnych zgromadzeń zakonnych.

Quandt J. J. znawca literatury litewskiej, napi-al: Przedmowa do Biblii wydanej w Królewcu 1735, w której wyłożył tresciwie historyę Biblii litews iej, až do r. 1735; Przedmowa do Śpiewrika (Giesmjū Knygos) wyd. w Królewcu 1751 r., podal tu dzieje śpiewników dawnych. Oprócz tego Q. przytacza w oryginale przedmowę łacińską znajdują a się w spiewniku luterańskim lite skim Giesmes Duchaunas. Królewi c 1589. (Por. Stankiewicz Maurycy, Bibliografia lilewska od r. 1547 do 1701. Kraków 1889, 8-o, etr. XII, XIII 1 10).

Quanta cura ob. Syllabus.

Qu ranta Horacyusz ks. kanonik neapolitański, ur. w r. 1 04 w Salerno, wstąpił w 1620 r. do Jezu tów, przez lat kilka uczył humaniorów, był prefektem s udyów w seminaryum w Neapolu i w.r. 1638 wystapił z Towarzystwa Je-Braunschw. 1894; Daniel, Classische diorum etc. Neapoli 1629, 4-0; Virtus

Caroli Carafae etc. Tže 1638, 4-o; De concilio provinciali et auctoritate episcopi in sufraganeos corumque subditos in tota provincia. Tže, 4-0; De officio et potestate capituli sede vacante; Summa Bullarii omniumque Summorum Pontificum constitutionum. Venetiis 4-o, i inne.

Quarantania, jest to nazwa pustyni i góry, miejsc uświęconych 40 - dniowym postem Zbawiciela (Mat. 4, 1-11; Marc. 1, 12-13; Luc. 4, 1-13). Nazwa ta w Ewangeliach nie jest podana, lecz nadana zostala przez pustelników tam przemieszkujących, oraz pobożnych pielgrzymów. Góra Q-ia posiada wiele pieczar, które służyły pokutnikom za mieszkania. Ze szczytu rozległy widok na morze Martwe, Jordan 1 góry Moabskie. Dzisiaj Arabowie górę Q-ię nazywają dżebel Karantal. Znajduje się ona na północo - wschód od Jerycha, a okoliczna pustynia też nazwe Kwarantanii posiada. (Por. F. Quaresmius, Terrae Sanctae elucidatio part. II, Peregrinatio, VI, cap. XII, in fol., Anvers 1639, p. 757—778; V; Guerin, Samarie, ch. II, p. 3—45; Levin de Hamme, Guide Indicateur de la Terre Sainte, Jerusalem 1887, t. II, 305—310; Vigouroux, Dictionn. de la Bible, t. V, col. 903-906; La Palestine, guide hist et pratique par de professeurs de N. D. de France. Paris 1912, p. 275-276).

X. A. L.

Quarta (sc. pars) zwie się w prawie kanonicznem jeden z 4-ch działów majątku klnego, jak również 1/4 dochodu stąd wymaganego. Według prawa rosyjskiego 1/4 majatku każdego beneficyata przechodzi po jego śmierci na rzecz kła, przy którym ostatnio był zamianowany i urzędownie zatwierdzony.

Quarta decimarum, lega um, mortuoriorum ob. Daniny kościelne i Taksy ordynaryatu.

Quarta Falcidia (Quarta Trebelliana, Pegasiana) czwarta część dziedzictwa która według prawa rzymskiego po po traceniu długów i wszelkich zapisów należy do spadkobiercy na mocy prawa Lex Falcidia z r. 714 od Z. R. "Lex

militaris Oratio in Funere P. D. | Falcidia itemque senatus consultum Pegasianum deducto omni aere aliendeorumque donis quartam residuae haeo reditatis, at haeredem voluit pertinere". (Jul. Pauli Sentent., 1. IV, t. 3). Według tego przepisu przysługiwało spadkobiercy prawo w razie, gdy zapisy przeszły trzy czwarte spadku, potrąca-nia z nich kwoty odpowiedniej dla do-pełnienia czwartej części jemu należnej. Z biegem czasu Justynian wyłączył z z pod prawa Q arta Falcidia zapisy na Kł uczynione. C. XLIX. C. 1, 3. (Por. W. W., X, 668).

> Quarta pauperum pierwotnie podczas prześladowań i później cały majątek kiny był uważany za własność ubogich (patrimonium pauperum), tem wiecej, że kler nieliczny swoje skromne potrzeby zaspakajał przeważnie z pracy rak. Po ogłoszeniu edyktu tolerancyjnego zaczęto budować kly i bazyliki, nabożeństwa nabraly z wnętrznie blasku i duchowieństwo zajęte obowiązkami stanu nie mogło poświęcać się pracy rak. następstwie tego i majątek klny został podzielony na różne potrzeby wiernych, na budowę i utrzymanie kłów, potrzeby bpa, kleru a wre-zcie jedną część poświecono na ubogich. Ślady tego podzialu znajdują się podczas panowania pża Symplicyusza (468-483). W mia-rę powstawania instytucyj i fundacyj dobroczynnych Q. p. wyszła z użycia (por. Gesch. d. kirchl. Armenpflege, Freib. 1884). Istnieja też i inne Q-y jak funeralium przypadające z mocy soboru Tryd. (XXI c. 13 de ref.), proboszczowi z którego parafii umarły został pochowany w innej parafii. Wysokość tego rodzaju Q-y określają poszczególne prawa dyecezyalne. Q. mortuoriorum v. legatorum część przypadająca bpowi lub kłowi po zmarlym beneficyacie (ob. Daniny klne · Taksy ordynaryatu). W Król. Polsk, i Cesars, określone to prawo. (Por. Dziennik Praw, t. 59) Najwyżej zatwierdzone postanowienie rady administr. Król. Polsk. z dn. 4 (16) kwiet. 1862 r., str. 381 i nst.).

> Quartodecimanie tak nazywano tych, którzy się domagali, aby Wielkanoc była obchodzoną d. 14 nizan (marca) jak u Żydów, bez względu w którymby dniu tygodnia przypadał. Wywołało to

wiele sporów, które przetrwały aż do soboru picejskiego I, kiedy sprawę daty obchodzenia Wielkanocy ostatecznie rozstrzygnięto (ob. art. Spór o święcenie Wielkiejnocy). (Por. Józ. krdł Hergenröther, Historya Powsz. Kła katolickiego, 1901, t. II, str. 73—75).

Quatembri ob. Quatuor tempora.

Quatrefages de Bréau Jan Ludwik Armand, naturalista francuski, jeden z najpoważniejszych przeciwników teoryi Darwina, ur. w r. 1810 w Barthéne. wykształcenie początkowe odebrał w domu, studya medycyny odbył w Stra-sburgu z dyplomem dra medycyny i ès sciences w r. 1829 i zostal preparatorem chemii lekarskiej w uniwers. strasbur. Osiadłezy w Tuluzie oddał się naukom przyrodniczym, w 1838 r. został zaproszony na katedre zoologii w uniwers. miejscowym, następnie przenosi się do Paryża i dzięki poparciu Milne-Edwars'a w r. 1850 zostaje mianowany profesorem historyi natur, w liceum Napoleona; w 1855 obejmuje katedre antropologii i etnologii w muzeum historyi naturalnej. Był też członkiem wielu towarzystw naukowych, w 1845 został kawalerem Legii honorowej i t. d. † w Paryżu d. 12 stycz. 1892 r. Oprócz wielu prac naukowych; z dziedziny medycyny i nauk przyrodniczych napisał: Physiologie comparée, métamorphose de l'homme et des animaux 1862, 18-0; Rapport sur les progrès de l'anthropologie. Paris 1867, 8-0; Ch. Darwin et ses précurseurs français. Tèe 1870. 8 o, studyum, w którem zwalcza transformizm. Dzielo to wyszło w pelskim przekł. J. Ochorowicze, p. t. Karol Darwin i jego poprzednicy. Warszawa 1873, 12-o; Crania ethica. Paris 1875-1882, 2 t. in 4-o; L'Espece humaine. Tze 1877, 8-o; Hommes fossiles et hommes sauvages. Tie 1884, 8-0; Histoire générale des races humaines. The 1888-89, 8-0, 2 t-; Les Emules de Darwin. The 1894, i in. Q. pisywal tez artykuly do "Revue des Deux Mondes". (Por. Vapereau, Dict. univ. des Contemp. 1893, k. 1287; S. Orgelbr., Enc Powsz. t. XIV, s. 455).

X. J. N.

Quatuor coronati ob. Carpophorus św.

Quatuor tempora - kwartalne suche dni, czyli post trzydniowy na poczatku każdego kwartalu obchodzony w środe. piątek i sobotę jest bardzo dawnego pochodzenia. Według wszelkiego prawdopodobieństwa, już pż Kalikst I miał zarzadzić jejunium sabbati ter in anno. Post ten znany jest tylko na Zachodzie, Wschód ma swoją własną karność co do postów. Konstytucye aplskie (5,20) mówia o poście po tygodniu Zielonych Świątek, ale z tego nie rozwinał się post suchedniowy, gdyż na Wschodzie środy i piątki i tak są przez cały rok dniami postu. Za czasów Leona W. był we zwyczaju, lecz nie w obowiązku, post kwartalny w pierwszą środę, piątek i sobote kwartalu. Post suchedniowy inaczej nazywa się postem święceniowym. gdyż do sobót postu kwartalnego przywiązany jest przywilej możności udzie-lania święceń kapłańskich (jejunium sacrorum Ordinum). Obecnie post kwartalnych suchych dni przvpada: po pierwszej niedzieli Postu Wielkiego, po Zielonych Swiątkach, po Podniesieniu św. Krzyża i po trzeciej niedzieli Adwentu.

X. M. S.

Quebec arcybpstwo (archidioec. Quebecensis) w Kanadzie; pierwotnie był to wikaryat aplski eryg. w r. 1657, zamieniony w r. 1674 na bpstwo, a w r. 1844 na arcybpstwo. Było dotąd 17 bpów i arcybpów. Pierwszym był Franciszek de Montmorency-Laval, ogłoszony w r. 1890 wielebnym. Archidycezya liczy katolików 359 tys., protestantów 114 tys.; parafii jest 237, kłów i kaplic 310; pracuje nad wiernymi 514 kapł. świeckich, 100 zakonn.; seminarzystów jest 105; zgrom. męzkich 16, żeńskich 21. Szkół parafialnych 1272 z 36500 uczącymi się.

Quedlinburg ob. Kwedlinburg.

Queensland wikaryat aplski w Australii ob. Cook town.

Quélen Jacenty Ludwik ur. 1778 r. w Paryżu, † 1840. Był kapłanem od 1807, a następnie bpem koadj, paryskim i od 1823 r. arcybpem. Na tem wysokiem stanowisku wiele wycierpiał

przykrości od przewrotowców za swe mężne występowanie w obronie praw Kla. Odznaczał się zawsze wielką gorliwościa o chwałe Boża i miłosierdziem względem ubogich i sierot. (Por. Henrion, Vie et travaux apostoliques de Mgr. de Quélen, Paryż 1840; W. W. X, 676).

Quenstedt Jan Andrzej-teolog luterski, ur. 1617 r. Był profesorem w Wittenberdze. † 1668. Pozostało po nim kilka drobnych pism, wydanych w The saurus theologico philosophicus, Amsterdam 1701-2, i jedno większe p. n. Theologia didactico polemica sive sy stema theologicum, Wittemberg. 1685, jest to pewnego rodzaju apologia szkoly Wittenbergskiej. Dziś nie ma ona najmniejszego znaczenia. (Por. W. W., X, 678).

Quentin Henryk dom., uczony benedyktyn współczesny, ur. w r. 1872 w St.-Thierry (Marne), złożył profesyę zakonną w r. 1895 w Solesmes, wyśw. na kaplana w 1902 r. Jest członkiem Komis i biblinej w Rzymie. Napisal: La Vie et les Miracles de St.-Vaast Tournai 1896; J. D. Mansi et les grades collections conciliaires. Pa ris 1900; Les Martyrologes hist. du moyen âge. Tmże 1908 i in. Nadto wydał wraz z Brunet'em Broninus'a Mombritius'a hagiografa Sanctuarium (1474). Paryż 1910, t. I. (Por. Herder, Konvers-Lexik. 1910, k. 1159).

Quentin (Saint) ob. Soissons.

Querard J. M. ks. ze zgromadzenia Misyonarzy, współczesny, napisał budu-jące dzieło ale z pewnymi biędami p. t. Vie du bienh. Lud. M. Grignion de Montfort wission, apost, du tier ordre de S. Dominique, fondateur des mission. de la Comp. de Marie, de la Congr. des Filles de la Sagesse et des Frères de la communauté du S. Esprit. Nantes 1887 4 t. in 12.0.

Querceus Andrzej ob. Chesne du' Querdec Yves Le ob. Fonsegrive Jerzy.

Querela nullitatis ob. Šrodki prawn e.

Queretaro opactwo (dioecesis S. Jacobi

chan w Meksyku, ervg. bulla Piusa IX, w r. 1862, która jednak we-zla w wykonanie dopiero w r. 1864. Obejmuje stan rzplitej Meksvkańskiej, rozległości 9416 klm, kwadr. Patronem dyecezvi jest św. Jakób Większy. W r. 1904 bp-two liczyło 279414 katolików obsługiwanych przez 19 prob., 14 wikaryuszów i 93 kapłanów świec., 26 zakonn.; 150 seminarzystów; klów i kaplic 210. (Por. Werner, Orbis terrarum cath. s. 220; Battandier, Annuaire pont. 1913, s.

z Querfurtu Bruno św. ob. Bruno z Querfurtu.

Quernacus ob. Chesne du Andrzej.

Quesnay Franciszek ob. kraci.

Quesnell Pashasius oratorvanin. Ur. 1634 r. w Paryżu. W r. 1659 otrzymał święcenia kaplańskie. Należał do kon-gregacyi Oratoryanó v. Wielu z nich bylo zarażonych błedami jansenistowskimi. Ich liczbę powiększył Quesnell. Już w r. 1671 wydał swe dzielo: "Rozmyślania moralne nad ewangeliami", nacrchowane duchem antykościelnym jansenistowskim. W r. 1675 sporządził wydanie dzieł Leona W., do których dolączył swe uwagi pełne blędów. Zwrócił na to uwagę pż Klemens X i dzieła te potępil. Quesnell nie upokorzył się ale coraz więcej się rozzuchwalał. Z tego po-wodu arcybp paryski skazał go 1681 r. na wygnanie do Orleanu, a 1684 r. wyłączono go z grona Oratoryanów. Quesnell udal się wtedy do Brukselli, gdzie się zaprzyjaźnił z głośnym wówczas Antonim Arnauldem i zabrnął w wieksze jeszcze blędy. Po świerci Arnaulda obiał kierownictwo nad jansenistami. Dzieła jego wywołały wiele niepokoju we Francyi. Bul a Klemensa XI "Univenitus" z r. 1713 potępia 101 zdań błędnych zaczerpnietych z dziel Quesnella. Na ložu śmiertelnem pojednał s e z Klem i błędy odwolał. † w Amsterdamie 2 grud. 1619 r. Pozostało po nim wiele dzielek treści ascetycznej, ale nie-tety, wszystkie one w duchu jansenistowskim napisane. (Por. H. Hurter S. J., Nomenclator liter., Oeniponte, 1874 t. II, p. 792-3; Józef Karol Hergenröther, de Queretaro) sufr. metropolii Mechoa- Hist. Powsz. Kla katol. Warszawa

678).

X, R, J

Quetif Jakób, dominikanin, ur. w r. 1618 w Paryżu, po złożeniu profesyi zakonnej pelnil różne obowiazki w domach zakonnych swego zgromadzenia w Amiens, Caen i Tulle, w r. 1652 osiadl w Paryżu i został bibliotekarzem klasztoru św. Honoryusza. + w r. 1698. Odznaczył się gruntownem znawstwem prawa kanonicznego i rozległemi wiadomościami w zakresie bibliografii. Napisał: Hieronymi de Medicis formalis Explicatio Summae theologicae D. Thomae Aquin. Parisiis 1657, fol.; Conc. Trid. Canones. Tže 1665, 12-0; Vita Hieronymi Savonarolae Ferrariensis etc. Tže 1674, 12-0, 3 t; Petri Morini Opuscula et Epistolae. Tž: 1675, 12-0; Scriptores Ordinis Praedicotorum recensiti. Tže 1719-21, t. f.l.; Abrėgé de la vie du P. Jeon de St. Thomas, dominic. Portug. Paris 1667, fol. (Por. Echard. Script. Ord. FF. Praedic.; Niceron, Mémoires, t. t. XXIV; Glaire, Dictionnaire, t. II, s. 1895).

Queyrat Fryderyk, pedagog współczesny, prof., autor wielu prac o wychowaniu: L'Imagination et ses variétés chez l'enfant, etude de psychologie experimentale appliquée á l'é lucation intellectuelle. Paris 1893, 16-0; jest polski przekład tej książki p. t. Wyobraźnia u dzieci i jej odmiany. Warszawa 1895, 8-0; L'abstraction et son rôle dans l'éducation intellertuelle. Paris 1895, 18 o; Les caractères et l'éducation morale, étude de psychologie appliquée. Tze 1896, 18-n; La logique chez l'énfant. Tze 1902, 12-o i inne.

Queyrot Hieronim T. J misyonarz, ur. w r 1588 w Lyonie, wstąpił w r. 1605 do Jezuitów, uczył czas jakiś gramatyki, następnie w r. 1614 udal się na misye do Syryi; był w Knsptlu, w Damaszku uczynił profesyę zakonną w r. 1623 1 został tam superyorem, następnie w Smyrnie i na wyspach Archipelagu; na Malcie był spowiednikiem Kawalerów Maltańskich, † w Syryi 8 wrześn. 1653 r. Napi-al Trésor de toutes les langues, Italienne, Françoise,

1904, t. XIII, str. 181-199; W. W. X, rale, Arabe vulgaire et littérale, dotad w manuskrypcie, praca wielce chwalona przez o. Besson T. J. w "La Syrie sainte" 1660, s. 26 i inne. (Por. Sommervogel, B. bliothèque, t. VI, k. 1342; Echos d'Orient, t. IV, s. 326).

#### Quien (Le) Michal ob. Le Quien.

w Quiercy synody. Quiercy (Carissiacum v. Capriacum) był to zamek kró-lewski niedaleko Noyon we Francyi. Odbyły się tu synody prowincyonalne w różnych sprawach; ważniejsze z nich są: w r. 754 odbył się zjazd panów i synod zarazem, na którym Pep n przy-rzekl pżowi Stefanowi III, że ziemie które zdobedzie na Longobardach odda Klowi Rzymskiemu. Karol Wielki później przyrzeczenie to słowo w słowo potwierdził w nowym dokumencie sporzadzonym dla Adryana I pża; w r. 849 w palacu Carissiacum potepione zostały błędy Gotszalka (ob.), którego jako uporczywego heretyka skazano na chlostę, a pisma jego spalono. Gotszalk zostal osadzony w klasztorze Hautvilliers (dyec. Reims); w r. 853 kılku bpów i opatow podpisało 4 artykuły (Carissiaca capitula) ułożone przez Hinkmara pko biędom Gotszalka; w r. 858 byi prowincyi klnej Reims i Ro en wspólnie wysłali list do króla Ludwika potępiający go za przybycie do Francyi na wezwanie panów niezadowolonych z Karola i za okrucieństwa i bezwstydy jakich sie dopuszczał. (Por. Daniel, Manuel des sciences sacrées. Paris 1903, 8-o s. 237, 247—49).

X. J. N.

Quiévreux Kamil ks., współczesny, dr. teologii i filozofii, napisal: Le Paga-nisme. Abbeville 189); Les trois postulats éternells. Dieu, l'homme, Jesus-Christ. Paris 1899, 12-0; L'Incar-nation ou le Dieu-Homme. Tze 1901, 12-0; L'Evangile du Pater et de l'Ave. Tre, 12-0; La vie à l'ombre du clocher. Tze, 12-o i in.

Quillard Piotr, francuski językoznawca współczesny, ur. r. 1864 w Paryżu, był od r. 1893 do 1896 profesorem w armeńsko katolickiem kolegium w Galacie (Knstpl), walczył za sprawę Armeńczyków słowem i piórem; w tym ce-Latine, Grecque vulgaire, Grecque litté lu wydawał czasopismo "Pro Armenia"

i liczne broszury okolicznościowe: La Question d'Orient, 1898; Pour l'Armenie, 1902 i in. Pisał też studya literackie nad Teokrytem, 1888, tłumaczył klasyków Porfyriosa, Jamblichos'a, Sokratesa i in. Z poezyi cenne są: La lyre héroique et dolente zbiór zawierający m. in. dawniej wydane: La Fille aux mains coupées, 1886; La gloria du verbe, 1888—90, i inne. (Por. Herders Konv.-Lexik. 1910, k. 1160).

Quilliet H. ks. kanonik, współczesny, profesor uniwer. katol. w Lille, redaktor czasopisma "Questions ecclésiastiques" w Lille. Pisuje do tego miesięcznika artykuły naukowe np. La foi et l'anthropologie. Considerations speciales le composé humain w "Quest. ecl." 1912, s. 493. W r. 1914 ks. Q. mianowany bpem Lille.

Quiilot Klaudyusz, kartuz, a następme kaplan świecki. Odznaczał się wielką gorliwością w pracy duszpasterskiej i świątobliwością życia. Przez jakiś czas był posądzany o szerzenie zasad kwietyzmu, a nawet osądzony na trzyletnie zamknięcie w klasztorze. Stało się to wskutek intryg meprzyjacielskich. Po dokładniejszem zbadaniu sprawy wyszła na jaw jego niewinność, a oszczercy zostali zawstydzeni. Żył Quillot w drugiej połowie XVII w. (Por. W. W. X, 619).

Quilon bpstwo ob. Indye.

Quimper nazywane także Quimper-Corentin albo Cornuailles, bpstwo (dioecesis Corisopitensis) sufragania metropolii Rennes, w depart. francus. Fini stère. Miasto Quimper bardzo starożytne, nazywane przez Cezara i Pliniusza Corisopitum Curiosolitarum, liczy 17500 mieszkańców, jest rezydencya bpa, posiada jeden z najpiękniejszych klów we Francyi, od r. 1870 zaliczony do bazylik mniejszych. Bpstwo powstało w r. 444, a pierwszym bpem był św. Corentin, stad druga nazwa miasta Q-er. 1029 posiada dokładna liste bpów; bylo ich 74, w tej liczbie 4 Świetych. Z Q-er złączony został tytuł dyec. Léon (dioec. Leoniensis). Patronem kapituly jest św. Corentin. Katolików liczy dyec. 809771; probostw jest 48, sukurs. 262. wikaryatów 419. (Por. Glaire, Diction. II, 1897; Battandier, Annuaire pontif.

i liczne broszury okolicznościowe: La | 1913; Werner, Orbis ter. cathol. 1890, Question d'Orient, 1898; Pour l'Ar- | s. 65).

Quincy ob. Alton bpstwo podlegle metrop Chicago (ob. Stany Zjedno-czone).

Quinet—1) Benedykt, poeta belgijski katolickich przekonań, ur. w Mons w r. 1819, w utworach swoich występował pkodoktrynom liberalnym, filozoficznym i rewolucyjnym. Główniejsze poeyye Q-asa: La Voix d'une jeune âme. 1839; La Prière civique, 1844; nadto zbiór artykulów krytycznych p. t. Souvenirs de la presse, 1849, 3-0. Zbiór oziel Q a wyszedl p t. Les Oeuvres. 1854; 2 t. wyd. 3 ie. (Por. Vapereau, Dictionnaire univ. des Contempor. 1893, s. 1289).

2) Edgar, poeta, filozof, historyk i polityk francuski, urodzony w roku 1803 w Bourg, po ukończeniu na k w Strasburgu, Genewie i Paryżu podróżował i powróciwszy do kraju, oddał się pracy literackiej z kierunkiem wrogim religii i Kłowi. Był profesorem w Lyonie, w College de France w Paryżu, skad wyjechał do Hiszpanii w r. 1846 pozbawiony urzędu za głoszone za ady rewo-Powróciwszy do kraju nie lucy)ne. przestawał wichrzyć za co wydalony zostal z granic Francyi w r. 1852; po powrocie w roku 1871 zasiadł w zgromadzen u narodowem na skrajnej lewicy, † w r. 1875 w Wersalu. Z pism Q-a wymieniamy niektóre: Histoire de mes idées. Paris 1860; La Révolution religieuse au XIX siècle. Tre 1857; La Création. The 1870, 2 t.; L'Esprit nouveau. Tže 1974, w polskim przekł. p. t. Nowy duch. Warszawa 1881; Memo res d'éxil. Paris 1868 1 in. Jego Oeuores complètes wysziy w Paryżu 1857-79, 28 tomów. (Por. Orgelbr., Enc. powsz. t. XII, str. 460 i nast.; Blanc, Dict. de Phil. k. 1013).

X. J. N.

Quinisexta Syrodus ob. Konstantynopolitańskie synody. III.

Quinquagesima (pięćdziesiątnica), niedziela, poprzedzają a środę popielcową, zwana u nas pospolicie niedzielą zapustną, a dawniejszymi czasy zwana jeszcze syropustną, giecy zaś zwali ją Dominica casei comestrix,

bo tego dnia ostatni raz przed postem jedzono ser. Pięśdziesiatnica nazywamy również sam okres czasu od tej niedzieli do Zmartwychstania Pań-kiego; taż nazwę dają niekiedy okresowi czasu od Wielkar ocy do Zielonych Świątek prawdopodobnie jako przekład z greckiego πεντηχοστή. (Por. Hardouin Collectio conciliorum II, 1011; III, 360; Durand, Ration. div. off. 6, 27, 1 etc. 86 - 17).

#### Quinquennales ob. Facultates, n. 1.

Quintilla przytoczona przez Tertuliana (De Bapt.) zalożycielka sekty Kajanów. odrzucających chrzest z wody, uważających wiare w Chrystusa za jedyny środek usprawiedliwienia zarówno z grzechu pierworodnego jak i innych przed chrztem popelnionych, Tertulian zwie ja "vipera de kojana haeresi". Epifaniusz (Haer. 29, al. 49, 1 i 2) wspomina o innej Q. założycielce sekty Quintillianów, u których kobiety przyjmowały święcenia kaplańskie i do Eucharystyi zamiast wina używali mleka. Być może, iż ona jest ident cana z Q. u Tertuliana tem wiecej, że o niej tenże pisarz dodaje: "Q. monstrosissima, cui nec integre quidem docendi jus erat", z czego wnosić należy, iż przywłaszczała ona sobie prawa kaplańskie. W każdym razie Q. była wykwitem przesądów i błędow montanistycznych.

#### Quintinianie ob. Libertyni sekta

Quintomonarchianie - tak się nazywali w Anglii w XVII wieku zwolennicy chiliazmu (ob.). Na zasadzie słów Daniela proroka, (c. VII) utrymywali oni, że po dawnych czterech monarchiach chaldejskiej, perskiej, greckiej i rzymskiej nastąpiła piąta monarchia (stad nazwa) "Śwetych Boga". Po zamachu stanu z 1653 r. nazwę qutntomonarchianów przyjęli przeciwnicy Kromwela członkowie "małego parlamentu" do których przyłączyło się wielu baptystów. Podług ich zapewnień "królestwo Chrystusowe" miało się rozpocząć od r. 1657. na który przygotowywali zamach na Kromwela. To się im nie udało. Za Karola II jeszcze raz quintomonarchianie próbowali ziścić swe marzenia ale też bezskutecznie, znaczniejsi z nich zostali ukarani śmiercia i stronnictwo się rozpierzchło. (Ob. też art. Lewelle- układaniu mapy Ameryki środkowej do-

rzy). (Por. Hoenig, Oliver Cromwell III, Berlin 1889, s. 220; Holzwarth, Hist Powsz., Warszawa 1886, t. VI, 2, 1286 i VII, 2, 33; W. W. X, 692).

Quinton A. adwokat francuski w Orleanie i prawnik, zużytkował swa znajomość prawa rzymskiego do szlachetna tendencva nacechowanych powieści: Aurelia, Paris, 12-o (jest też w polskim przekł. Warszawa, 2 t., nakł. red. "Przegl. Katol."); Le Dieu Plutus. Tze 12-0 (stanowi dalszy ciąg poprzedniej powieści); Le Gentilhomme de 89. Tże, 12-o. 2 t.; Maîtresse et servante, i in.

Quinzani Stefania blog. ob. Stefania Quinzani.

Quirinus św. ob. Kwiryn.

Quiroga Józef ks. T. J., ur. w r. 1707 w Fabas, wstąpił do szkoły marynar-skiej i odbył wiele podróży morskich, wkiótce jednak opuścił ten rodzaj życia i w r. 1739 wstapił w Buenos-Aires do Jezuitów, gdzie później uczył nauk matematycznych. Filip V powierzyl mu misye zbadania Ziemi Magellana, która dotąd bardzo mało była znana. Z Q. podzielili losy niebezpiecznej wyprawy oo. Józef Cardiel i Maciej Strobl; trwala ona od r. 1745 - 6. Rezultat jednak był niewielki, mimo gorliwości i ducha aplskiego Q-i. Niedługo potem powierzono mu oznaczenie granie prowincyi hiszpańskich i portugalskich w Ameryce środkowej. W r. 1767 był w kolegium w Belen; deportowany do Włoch † w Bolonii w r 1784. Napisal m. in. Tratado del arte verdadero de navegar por circulo paralello a la equinozial. Bologna 1784 i w. in. rozpraw o żegludze morskiej i t. p., które pozostały w rekopisie; dużo ich zginęło podczas wygnania Jezuitów z Hiszpanii. Na podstawie wskazówek i notat Q-i, oraz map, które własnoręcznie wy-konał o. Piotr Lozano wydał Le journal du voyage de Quiroga w III t. dziela "Hist ire du Paraguai". Spostrzeżenia i wrażenia Q-i z podróży do Ziemi Magellana oraz mapy odpowiednie poczatkowo złożone w sekretarjacie ministeryum Indyi, ogłosił drukiem Ferdynand Franceschelli w r. 1753 w Rzymie. Notatki te później poprawione przez samego Q., były niemałą pomocą przy

konane przez Luiz de la Cruz y Cano de Olmedilla. (Por. Sommervogel, *Bi-bliothèque*, t. VI, k. 1350—52).

X. J. N.

Quironi Aniol ob. Kwironi.

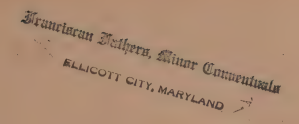
Quito arcbpstwo (archid. Quitensis) w rzplitej Lcuador z podleglemi mu sufraganiami: Ibarra, Riobamba, Cuenca, Loja, Guayaquil, Portoviejo i wik. apl skim terytoryum wschodu, "del Oriente". Miasto Q-o rezydencya archpa posiada 80,000 ludności, ma liczne kly, uniwersytet i t. d.—Arcbpstwo powstało z bpstwa erygowanego w 1545 r, przez Pawła III pża, w r. 1848 r. podni siono je do godności arcbpstwa. Katolików w archidyecezyi jest 42,560 ob-lug wanych w 81 parafiach przez 195 kaplanów. (Por. Battandier, An. nuaire pont. 1913, s. 309; Werner, Orbis Terrarum Cath. s. 214 i nst.).

Quoclibe'a – quaestiones de quolibet—tak się nazywały w czasach średniowiecznych dysputy publiczne n.iewane na uniwersytetach przez ubiegających się o jaki stopień naukowy. Dysputy dzieliły się na różne kategorye. Tematy były brane z różnych dziedz n naukowych: z Pisma św., z teologii i z fil zofii. Stąd powstała nazwa techniczna disputatio de quolibet albo poprostu "quołlibet", którą nadawano różnym rozprawom. Takie quodlibeta znajdujemy u św. Tomasza z Akw. (Por. Opera omnia, ed Parmen, IX, 12 Quodlibeta); u Ilenryka z Gandawy i u Duns Scota. (Por. W. W., X, 695–698).

Queniam Dorota w zakonie Siostra Marya Aimée od Jezusa karmelitanka bosa, ur. d. 14 stycz. 1839 r. z u ogiej rodziny w Rozel, blizko Cherbourga. Matka wychowała ja starannie w duchu gruntownej pobożności. B g nie poskapił tej wybranej duszy swych darów. W r. 1844 rodzice jej przenieśli się do Paryża, a Dorota zaczęła chodzić do szkoly,

utrzymywanej przez Siostry św. Wincentege a Paulo; w kilka lat potem umarła jej matka, w parę miesięcy ojciec; starszy brat podążył za rodzicami. Dorota zostala sama jedna. Przyjeta do przytułku Sióstr p zostawała tam do 20 roku życia, doświadczając najrozmaitszych prób, przeciwności i cierpień, które znosiła z prawdziwą rezygnacyą chijańska. Nie bez trudności została przyjeta do Karmelu. W d. 27 sierp. 1858 r. weszła za kratę zakonną klasztoru na Avenue de Saxe w Paryżu. Cierpienie było w dalszym ciągu codziennym jej chlebem. Bylo to w r. 1863, gdy Renan wydał swe bluźniercze dzielo "Vie de Jésus". Pobożne dusze bolały nad zgorszeniem jakie płynęło z czytania tej książki, podkopujacej wiarę w niejednej duszy. Dorota zapragnela, optócz pokuty i modlitwy piórem jesz ze zadosyćuczynić za zniewagi wyrządzone Boskiemu Oblubiercowi dusz. Wylewała na papier myśli i uczucia swe i w ten sposób powstala książka, którą gdy przej zał spowi dnik Doroty o. Gamard, znalazi w niej tyle glębokich myśli, tyle bogactwa treści, że zachęcił pobożną zakonnice, by się zabrała do gruntowniejszej i obszerniejszej pracy - obejmującej cale życie Zbawiciela. Dorota uważala ten rozkaz za misyę od Boga, poświęciła na pisanie resztę życia i dokonala zle-cenia wciagu lat 11. † w 1874 r, w opinii światobliwości. O. Gamard poprawell manuskrypt, oddał do cenzury duchownej, a zakonnice już wtedy bedace na wygnaniu w Natove pod Namur, wydaly dzielo p. t Notre - Seigneur Jésus - Christ étudié dans le Saint Evangile. Sa vie dans l'âme fidèle. Paris 1969 1910, t. I. II, III, in 12-o. Tomy, które się ukazały obejmuja žycie ukryte i pobyt na puszczy Zbawiciela. Žywot Siostry Doroty Q. wy zedł p. t. Soeur Marie-Aimée de Jésus. 1911, 2 t. in 12-o.

X. J. N.



## R

Raab dyecezya ob. Gran. 5.

Rabanus Maurus, właściwie Hrabanus Maurus Magnentus czyli z Moguncyi, gdzie sie urodził w 776 roku. W młodym wieku wstapił do klasztoru Benedyktynów w Fuldzie. Po kirku latach nowicyatu został wysłany na dalsze studya do Tours, dosławnego wówczas Alkuina w r. 802. W krótkim czasie z mistrzem tym zawarł dozgonna przyjaźń. Po powrocie do Fuldy został Rabanus mianowany nauczycielem szkoły klasztornej. W 814 r. przyjął świę-cenia kapłańskie. W r. 822 zostat o-patem, nie zaniedbywał jednak w dalszym ciągu pracy pedagogicznej. Klasztor za jego rządów doszedł do wysokiego stopnia rozkwitu. Z jego szkoly wyszli: Walafryd Strabo, Serwat Lupus, Otfryd z Weissenburga, Rudolf i Meginhard zakonnicy, Fremenold z Elwangen, Luitpert opat i wielu innych. Slusznie też Rabanus Maurus jest sla wiony jako twórca szkolnictwa i uczoności w Niemczech. W r. 849 został arbpem mogunckim. † w 856 r. w po wszechnem poważaniu. Napisal wiele dziel, z których główniejsze: De Institutione clericorum; Dialogus de computo; De Universo, rodzaj encyklopedyi o wszechświecie; De ecclesiastica disciplina; De chorepisco-pis; De reverentia filiorum; Commentarii in Evangelium s. Matthaei,

Judicum, Ruth, Regum; Machabeorum, in Epistolas S. Pauli, in Isaiam, Ezechielem et Danielem; Liber poenitentium; Martyrologium; Homitiae. Dziela te mi dy wiele wydań. Jedno z pierwszych ogłosił Calvenerius w w 1627 r. w Kolonii. Wydanie to przedrukował Migne, Patr. Latin., CVII—CXII. (Por. Kunstmann, Hrabanus Magnentius Maurus, Mainz 1841; Wattenbach Deutschlands Geschichtsquellen, I. 6 ed., Berlin 1883, s. 234; Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, Il, Leipzig 1°90, s. 562; W. W. 697—701; Herders, Konversations Lexikon, Freiburg im Br., 3 ed., 1907, VII, s. 272; Józ. krdł Hergenröther, Historya Powszechna Kośc. katolickiego, Warszawa 1901, t. V, str. 133—135).

X. R. J.

wangen, Luitpert opat i wielu innych. Slusznie też Rabanus Maurus jest sła wiony jako twórca szkolnictwa i uczoności w Niemczech. W r. 849 został arbpem mogunckim. † w 856 r. w po wszechnem poważaniu. Napisał wiele dziel, z których główniejsze: De Institutione clericorum; Dialogus de computo; De Universo, rodzaj encytklopedyi o wszechświecie; De ecclesiastica disciplina; De chorepiscopis; De reverentia filiorum; Commentarii in Evangelium s. Matthaei, in Pentateuchum, in libros Josue,

Ezechiela (XXI, 20, XXV, 5) wnioskować | należy, że odzyskała niezależność, ale znów ja podbił Nabuchodonozor. (Por. Jos. Flavius, Antiq. X, 9, 7). Podniosla się Rabba z upadku za czasów greko - macedońskich. Od Ptolomeuotrzymała nazwę Filasza Filadelfa delfii ale wśród ludu utrzymala się dawna nazwa. Za czasów chijańskich Filadelfia formowała wschodnia granice ówczesnej Perei i następnie stanowiła część Dekapolisu. (Joseph, Bell. III, 3, § 3; Plin., Natur. Hist. V, 8). Gdy się dostała pod panowanie Mahometan, ulegla zupelnemu zniszczeniu. Dziś pozostały tylko ruiny. (Por De Saulcy, Voyage en Terre Sainte, I, 237 ss.; Gautier, Au delà du Jourdair, 1896, p. 93-110; Baedeker-Benzinger, Palaestina und Syrien, ed. V, p. 169 ss.; W. W., Kirchen-Lexicon, Freiburg, 2, ed., 1897, t. X, s. 701—702: M. Hagen, Lexicon Biblicum, t. III, p. 717-719).

X, R. J.

Rabbi -- zaszczytna nazwa nadawana uczonym żydowskim, szczególniej stojacym na czele szkoły. Pochodzi od wyrazu hebraj-k. rab, co znaczy "wiele" lub "wielki". Rabbi dosłownie znaczy "mistrz mój" lub "pan mój", a według innych poprostu "pan" lub "mistrz". To ostatnie prawdopodobniejsze, jak to widać z Math. XXVI, 22; Joan. I, 39; XX, 16. Tego zaszczytnego tytułu u dzielali uczniowie a nawet przewrotni faryzeusze Panu Jezusowi (Marc. IX, 4; Matth. XXII, 16, 36). Na oznaczenie wyższego stopnia czci używano tytułu rabban, lub rabboni i rabbuni. Obecnie nie można dociec, kiedy poczęto uż wać tej nazwy rabbi. Zdaniem Majm n desa pierwszy używał tego tytułu Symon syn Hillela (por. Wetstein, Horae Hebr.), wedlug innych Gamaliel, syn Symona (Lighfoot). Bądź co bądź za czasów Chrystusa Pana jeszcze rzadko używano tego tytułu rabbi, udzielanego tylko wybitnym znawcom Zakoou i dlatego to tak był upragniony przez fary-zeuszów. Z biegiem czasu zaczęto używać tego tytulu względem wszystkich nauczycieli, którzy się odznaczali znajomością Zakonu i Talmudu i za takich

bi pochodzi powszechnie u nas używana nazwa "rabin" i żargonowa "rebbe": Obecnie rabini stoja na czele gmin żydowskich i wszystkie sprawy religijne doich kompetencyi należą: urząd nauczycielski w szkole i w bóżnicy, rozwiązywanie wszelkich watpliwości zakonnych, asystowanie przy zaślubinach, obrzezaniu. Rabini w niektórych państwach sa wybierani przez gminę żydowską lub nanaczani przez władze rzadowe. Według prawa rosyjskiego rabini mają być wybierani przez gminę z liczby tych, co ukończyli odpowiednie szkoły rabinicznei zatwierdzani przez zarząd gubernialny. (ob Swod zakonow, 189, t. XI, st. 1308-1335) (Por. O-car Holtzmann, Die jüdische Schriftgelehrsamkeit zur Zeit Irsu, Gessen 1901; Bousset W., Volk frömmigkeit u. Schriftgelehrtentum, Berlin 1903; Lightley, Les scribes. Etudes sur leur origine chez les Israelites, Paris 1905; Wünsche-Aug., Aus Israels Lehrhallen, Leipzig 1907: Klostermann, Schullwesen im alten Israel, Leipzig 1910; W. W., X. 702-104. K. Dr. St. Trzeciak, Literatura i religia u Zydów za czasów Chrystusa Pana, Lwów 1911, część II, str. 192-209).

R. X. 1.

Rabbi owicz Irrael Michał, lekarz i hebraista francuski, ur. w Antopolu w Kobryńskiem w r. 1818, studyował medycynę i otrzymał doktorat w r 1865 w Paryżu. O ok prac swego zawodu zajmowal się filologią i historyą judaizmu. Z lic nych dziel jego najwięcej u nas-jest znana Vergleichende Grammatik der polnischen Sprache, verglichen mit der deutschen u. hebraïschen. Paris 1877; oprócz tego napisał Grammaire hebraique. Tie 1862 64, 2 t. 8 o: Grammaire latine raisonnée et simplifiée. 1869, 13-0; Législation criminelle du Thalmud 1871-80, 5 t. in 80; Les principes thalmudiques du Schehitah et de Terepha; La Médicine de Thalmud (wyjatki z talmudu babilońskiego) 180, 8-0; Les femmes, les païens selon le Thalmud etc. Paris 1880; Le Testament olographe selon le Thalmud. 1884, 80 i ione. (Por Vapereau, Dict. univers. przez odpowiedni egzamin jednego lub des Contemp. Paris 1893 s. 1291; Ortrzech rabinów uznani. Od wyrazu rab- gelbr., Enc. Powsz. t. XII, s. 464).

Rabboth wyraz oznaczający "rzeczy cy R. "egregiam operam suam in vernadzwyczajne". Tak nazywali Żydzi dawne komentarze na Pentateuch, i na inne ksiegi Pisma św. Są to zbiory alegorycznych objaśnień doktorów żydow-

Rabe, Raab albo Rabus ks. T. J. ur. w Krakowie w r. 1543 z rodziców protestantów, kształcił się w wyższych szkolach ewangelickich za granica, nawrócił się słuchając w Paryżu wykładów teologii dogmatycznej sławnego jezuity Maldonata, przyjał katolicyzm i w r. 1569 wstapił do Jezuitów w Rzymie, Uczył czas jakiś retoryki w Lyonie i powróciwszy do ojczyzny był profesorem retoryki, Pisma św., teologii i kontrowersyi przez lat 27 w Brunsberdze, Wilnie, Poznaniu, Pułtusku i Klausenburgu. Jako kaznodzieja zdobył rozgłos i slawe. Na prosbe hospodara Piotra 3 lata apo-tolował w Multanach. Po powrocie był spowiednikiem i kaznodzieją nadwornym Zygmunta III króla polskiego i jeździł do Szwecyi k-żąc jako misyonarz nietylko po lacinie i po pol-sku, ale w potrzebie i po grecku, francusku, niemiecku i włosku. Był też przez czas pewien spowiednikiem, kaznodzieja i teologiem archpa gnież krdła Maciejowskiego. † w Krakowie dn. 1 kwiet. 612 r. Zostały po nim dzieła: De Petri et Romani Pontificis Succesoris Ejus... principatu disputatio.. Posnanae 1583, 4-o; De Summo et Uno Gubernatore ac Pastore... brevis concertatio.. Lublini 1586, 4-0; Antidiatribe albo Odprawa Gońca Podolskie io, który jakaś Diatribe to jest porównanie Ewangelika z Katholikiem od Ministrów Podolskich przyniósł... Krakow 1610, 4-o; Kazania. Tže 1600, 2 t. Ringeltaube (w Gründliche Nachricht von polnischen Bibeln. Dantz g 1745, 8 o), przypisuje R. polskie tłumacz. Pi-ma św., które jakoby wyszło z druku w r. 16 7. Wielewicki T. J., w swei Historia domus professae Cracov. (t. III, p. 64 i 151) podaje szczegóły, które na to twierdzenie rzucają światło, mianowicie jest tam wzmianka, że o. Rabe oraz oo. Stanisławowi Grodzickiemu, Adryanowi Radzimińskiemu, oraz Janowi Brantowi powierzono po śmierci Wujka przejrzenie i poprawienie jego tłumaczenia Pisma św., w której to pra-

(Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. V1. k 1361 i nst.; Suplem. 1900, t. IX. k. 792; Brown, Biblioteka; Pelczar, Zarys dziejów kaznodz, t. II, s. 151: Wiel-wicki S. J., Historia domus professae S. J. Cracoviae, t. III, s. 64 i **1**51).

Rabela's Franciszek, satyryk i peda-gog. Ur. się ok. r. 1480 w Chinon prow. Tourraine. Kształcił się u Benedyktynów w Seuillé a następnie wstapił do Franciszkanów w Fontenay le Compte. W r. 1511 został wyświęcony na kaplana. Z calym zapalem oddał się nauce, a zaniedbał życie duchowne. Następstwa były smutne. Sprz niewierzył się powołaniu swemu, upadł w grzechy cieżkie. Musiał opuścić klasztor Benedyktynów w Poitou, ale i tam nie wytrwal. Zrzucił habit zakonny i w sukni kaplana świeckiego tulał się po kraju. W 1530 r. w Montpell er rozpoczał studyować medycynę, wkrótce uzyskał stopień bakałarza i zajął się praktyka lekar-ka. Lecz i to nie długo potrwało. W r. 1536 za protekcya kardynała du Bellay zostaje przyjęty znów do klasztoru St. Maure de Fossé i jako zakonnik wytrwał do śmi-rci 1553. Wsławił się przez napisanie romansu satyrvcznego p. t. Vie, saits et dits héroiques de Garyantua et de son fils Pantagruel. Wykazał w tem dziele wiele oryginalności i dowcipu, a jeszcze więcej brutalstwa i zlośliwości w stosunku do Kla i religii. Ma jednak to dzielo i zalety, mianowicie pod względem pedagogicznym. W rozdz, 23 i 24 ksiegi I i w 8 ksiegi II podaje całkowity traktat o wychowaniu; żąda aby wychowanie było prak yczne, aby uwzględniało samodzielność, aby kształciło charakter, aby uwzględniało nietylko stronę duchowa ale i fizyczna człowieka. Uwagi ze wszech miar słuszne i one też wsławiły Rabelais'a. Szkoda wielka, że tak wybitny teor tyk i pedagog był moralnem zerem w praktyce życiowej. (Por. Paul Stapfer, Rabelais, sa personne. 2 ed., Paris 1889; Fr. A. Arnstädt, Fr. Rabelais und sein Traité d'education, Leipzig 1872; W. W. X., 717 — 719; Herders, Konversations-Lexikon, VII, 8, 273). X, R, J,

Rabier Eliasz, ur. w r. 1846 w Bergerac, w 1889 r. został dyrektorem departamentu nauczania średniego, ogłosił drukiem: Psychologie. Paris 1884; Logique 1886.

Rabin ob. Rabbi.

Raboisson ks. współczesny, napisał Description géographique des anciens empires d'Assyrie d'après les documents cunéiformes. Paris 1891; Judith, la véracité du livre de ce nom devant les documents cunéiformes et les Histoires d'Hérodote. Rome 1902, 8-o

Rabory Jan dom benedyktyn francuski, współczesny, napisał: Apparitions et culte de S. Michel, protecteur de l'Eglise. Ligugé 1892, 8-0; Histoire d'un monastère. Les Bénédictins de S. Laurent de Bourges. 1892, 8-0; Correspondance de la Princesse Louise de Condé, fondatrice du monastère du Ten ple, lettres etc. 8-0; Le Livre de la louange divine. Liguge 1894, 18-0, wyd 2-ie; Vie de S. Martin, apôtre des Gaules, fondateur de Ligugé. Abbeville. 1894, 8-0. (Por. Bianc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-0, s. 322).

Rabouin Pawel T. J., ur. w Saint-Lubin w r. 1828, poświęcił się na służbe Boża w zakonie w r. 1854 już będąc kaplanem; był profesorem filozofii w scholastykacie w Laval i w seminaryum w Blois teologii moralnej i prawa sanonicznego, potem znów w Laval teologii dogmatycznej. W r. 1866 udal się do Chin, gdzie był w Szangai rektorem większego seminaryum, prefektem studyów oraz profe-orem teologii i Pisma św † w Zi-ka-wei w r. 1896. Napisal: Dictionnaire français - chinois. Touse - we 1878, 8-o, autografowane; Petite grammaire du dialecte de Song-Kiang, Chaoghai etc. comparé au Mandarin. The 1878, 8-o; Annotationes Guryanae. 1880, 8-c; Miracles and revelation by a catholic missionary. Szanghai 1885, 8-o; Manuale alumno. runi seminarii Nankinensis. Tou - sewe. 1886, 18 o i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque, t. VII, k. 792 i

Rabsaces ob. Armie cudzoziemskie. 1.

Rabsaris albo Rabsares ob. Armie cudzoziemskie. 1.

Rabulas i Rabbulus bp Edessy, ur. w drugiej polowie IV w. z zamożnych rodziców w mieście Kenneszrin z ojca poganina i matki chijanki. Chrzest przyjal już w dojrzalym wieku ok. 400 r. kiedy już był żonaty. Po nawróceniu się wstąpił do klasztoru św. Abrahama niedaleko Kennenszriu, a żona jego też została mniezka. W r. 412 został brem Edeskim. Na tem cstanowisku zaslynal jsko gorliwy obrońa prawdy katolickiej pko blędom nestoryańskim. † Rabulas 7 sierp. 435 r. Napisał wiele dziel po syryjsku, które wydał Overbeck w 1865 r., S. Ephraemi Syri, Rabulae episcopi Edesseni, Balaei aliorumque opera selecta, Oxonii. (Por. W. Wright, A short hist. of Syrine literature, London 1894, 47; W. W., X, s. 719— 721; Herders, Konversations-Lexikon. VII, s. 275).

Rahunek ros. grabież jest to jawny zabór cudzej własnosci. Róż i się o kradzieży, która dokonywa się skrycie i od grabieży czyli ro boju, kióry się odbywa za pomocy fizycznego przymusu. Niektóre prawodawstwa np. francuskie tego odróżnienia nie uznaje. W dawnem prawodawstwie polskiem uznawano wszelki zabór cudzej własności za kradzież a wszelki gwalt, przymus za okoliczności obciążające. Dotychczasowe prawo rosyjskie uznawalo rabunek jako specyalny występek i karalo go zeslaniem winowajcy na Syberye lub do rot aresztanckich od 2 i pól do 3 lat, za rabunek w świątyni skazaniem do ciężkich robót od 10-12 lat. (art. 1637 kod. karn.). Według nowego projektu prawa rosyjskiego rabunek uważany jest jako odmiana kradzieży, która może być dokonana potajemnie lub jawnie. Proponowana jest kara - dom poprawczy, a gdy kradzież nie prźewyższa 500 rubli -więzienie od 3 miesięcy, w razie okoliczności obciążających np. swiętokradztwa - roboty ciężkie nie wyżej 8 lat, (l'or. A. Lehmkuhl, Theologia Moralis Friburgi Br. 1896 ed. 8, t. 1. 929; P. Scavini, Theologia Moralis Universa. Paris, ed. 6-a, t. III, 13.; Gury-Ballerini-Palmieri, Compendium Theologiae Moralis, Prati 1894, s. I. 605).

sburgu 1545 r. z rodziców protestanckich, ojcec był kaznodzieja luterskim. Niezgoda wśród teologów protestanckich sklonila go do bliższego zapoznania sie z nauką katolicką, a nastepnie do przyjecia katolicyzmu w Dilingen 1565 r. Udal sie do Rzymu na siudva, które trwały do 1570 r. Następnego roku został kaplanem i powołany przez księcia Alberta pruskiego na dwór bawarski kaznodzieje nadwornego. Odtad mężnie występował przeciwko protestantom w obronie wiary katolickiej i zastynał jako pierwszorzędny polemista i apologeta. Data jego śmierci niewiadoma. Napi-al wiele dziel, z których głó wniejsze: Magistri Jacohi Rabi, Ul. mensis Neophyti, Prifessio Catholica, Ingol-tadt 1567; Ch istlicher und wahlgegründeter Gegenbericht von Mirackein und wonderzeichen. Dilingen 1573: Von Rechtem Nutz und Frucht des Waltartens 1585. (Por. W. W., X, 721 723).

Raca gr. Raná wyraz użyty tylko u św. Mateusza V, 22 "a ktoby rzeki bratu swemu-Raka-winien będzie rady". Z kontekstu widać, że to wyraz obelżywy, ale co ściśle znaczy, dziś określić trudno. Zdaniem św. Hieronima raca znaczy cz zy, próżny, bezmórgowiec, według innych używano tego wyrazu na oznaczenie wstrętu, pogardy, coś w rodzaju: "tfy!" lub "precz", lub "paskudztwo". (Por. J. Knabenbauer, Commen tarium, Paris 1892, p. 214; Buxtorf, Lexicon chald. talm. rab. 2254; Levy, Chald. Wörterbuch, II, p. 422).

Rachel gr. Γαχήλ-mlodsza córka Labana, siostra Lu, żona Jakóba patryarchy, matka Jakóba i Bemjamana. (Gen. XXVIII — XXXI; XXXIII, 1, 2, 7; XXXV. 19, 20. 24, 25; XLVI, 19, 22; XLVIII, 7). Byla bardzo przystojna. Jakób musiał 14 lat służyć Labanowi, aby ja dostać za żonę. Umaria przy wydanju na świat Benjamina i pochowana w grobie na drodze od Betel do Betleem niedaleko od tego miasta; według innych grób Racheli znajduje się niedaleko od miasteczka Rama (Jer. XXXI, 15). Pierwsze zdanie najprawdopodobniejsze, (Por. Robinson, Palaestina. 1 p. 363; Guérin, Judée, I, 224

Ratus (Rate) Jan Jakób, ur. w Stra- | t. III, p. 721-723; W. W., X, 723-725).

> Rachelin bp krakowski 1032 - 1046. r. Rodu zacnego, uczony w prawie i Piśmie świętem; jalmużnik wielki, brał udział w koronacyi Kazimierza Odnowiciela w Gnieźnie. Hojny na ky, † 1046, p chowany w katedrze krakowskiej. (Por. Łetowski, Katalog bpów krak.).

> Rachewin (Ragewin, Radewin, Radewic i t. d.) z Freisingu, historyk z czasów Fryderyka Rudobrodego, był kapelanem i notaryuszem u Otona bpa Freysingu, stryja cesarsk ego i towarzyszyl mu na dwór i sejmy. Umierający bp polecil mu dyktowane przez siebie Gesta Friderici w dalszym ciągu spi ać Korzystał z dokumentów kancelarvi cesarskiej, napisal 3 i 4 księge "Gesta Friderici" od r. 1156 do lut. 1160 r. naśladując co do formy starożyt, historyków, zwłaszcza Salustjusza i Józefa Flawiuaza. Zależny od dworu nie był bezstronnym. W sporze kluym skłaniał sie do protegowanego przez ce arza antypża Oktawiana (Wiktora IV). Mimo to z uwagi na podane dokumenta praca jego jest wi l+iej wagi. Czy dodatek do .Gestów" od r. 1160—1170 pochodzi od R. niewiadomo. R. † jako probeszcz u św. Wita w Freisingu w r. 1170 lub 1177. Orvginal drukowany w Monum. Germ, hist. Script. XX, 338 nst., tlumaczenie niemiec. w H. Kohla, Geschichts\*chr. d. deutsch. Vorzeit, Leipz, 1886.

Rachtamowicz Jan ob. Cynerski.

Rachunek sumienia jest jednym z pięciu warunków do p kuty; jest również środkiem postępu do doskonalości chijańskiej. R. s. polega na dokładnem, o ile to jest możiwe obliczeniu win swoich zwłaszcza ciężkich. R. s. powinien poprzedzać każdą spowiedź, bo nie inaczej bedziemy mogli dokładnie wyspowiadać się z grzechów, jak tylko po pilnie uczymonym R. s., a ponieważ spowiedź każda powinna być celkowita i dokładna, jedynym więc środk em do osiągnięca tej calkowitości i dokładności będzie R. s. Rachunku sumienia domaga się sobor Trydencki, gdy mówi: "post diligentem sui discussionem.. cum debita -236; M. Hagen, Lexicon Biblicum, et diligenti praemeditatione.. ut diligen-

strae sinus omnes et latebras exploremus..." (ses. 14, c. 5). Badanie to powinno być pilne, a jeśli ktoś dłuższy czas u spowiedzi nie był, ma być tem pilniejsze, bo większy obejmuje przeciąg czasu, większego zatem wymaga wytężenia pamieci. Im kto jest zdolniej zy i z życiem duchownem wiecej obeznany, tem mniej czasu potrzebuje na R. s. Jeżeli ktoś nie ma na sumieniu ciężkich grzechów, nie jest ściśle do R. s. obowiązany, gdyż spowiedź obowiązuje do grzechów ciężkich tylko, wszelakoż dla lepszego żalu, dla pragnienia wyzbycia się i najlżejszych wad i przywar chwalebna jest rzeczą robić R. s. z najlżejszych także przewinień, gdyż i one są także obrazą Boga. Choroba ciała i duszy uwalnia od zbytniego wysiłku w przypominaniu grzechów, lecz niedbalstwo i lekkomyślność w R. s. czynia spowiedź nieważna i świetokradzka. Odczytywanie grze hów z kartki nie jest rzeczą chwalebną w warunkach zwykłych, gdyż często dla ścisku przy konfesyonale lub niedostatecznego oświetlenia kła można, ufając jedynie kartce, narazić się na spowiedź niedokładną; lecz dla słabej pamięci penitenta lub przy spowiedzi generalnej można na to zezwalać. Gdyby ktoś dla wielkiej wstydliwości nie mógł lub nieśmiał jakiego grzechu wypowiedzieć, natenczas może napisać na kartce i podać spowiednikowi, gdyż lepiej w ten sposób postąpić, niż zataić grzech i popelnić świetokradztwo. Grzechy należy przypominać sobie podług przykazań Boskich, klnych, grzechów wspólnych, głównych i obowiązków stanu. R. s. jest środkiem do postępu w doskonalości i w takim razie powinien być zrobiony codziennie; jest dwojaki; ogólny i szczegółowy; pierwszy jest potrzebny do spowiedzi, drugi do własnej kontroli samego siebie i oryentowania się w postepach naszych w cnotach. (Por. H. Noldin S. J., Summa Theologiae Moralis, de Sacram, poenitentiae, Oeniponte 1904).

X. M. S.

Raciborski Aleksander, filozof współczesny, od r. 1885 profesor filozofii w uniwersytecie lwowskim, pisze wiele do

tius nos excutiamus et conscientiae no- glosil drukiem: Etyka Spinozy krytycznie rozebrana i z tegoczesnym materyalizmem zestawiona. Lwów 1882 r.; Przedmiot i podział filozofii. Tże 1885; Podstawy teoryi poznania. J. S. Milla. Lwów 1886, 2 t.; Hipnotyzm w paryskim szpitalu S. Salpetrière. Tže 1887, Przyrodnicze podstawy naszych sądów estetycznych. Tamże 1888; Ogólny zarys systemu filozofii. Tamže 1891; Historya i psychologia szermierki. Tže 1894, i in. (Por. S. Orgelbr., Enc. Powsz. t. XII, s. 469; Struve, Historya logiki jako teoryi poznania. Warszawa 1911, str. 382-385).

> z Raciborza Wawrzyniec, magister. napisał obszerną rozprawę o wyższości soboru Bazylejskiego nad papieżem Determinatio Magistri Laurentii de Rotbor w rekopisie znajdującym się w bibliotece akademii krakowskiej (Mns. AA. II, 15, p. 347); zaczyna się: Hec sunt conclusiones pro honore et sanctitate sacrosancte sinodi Basilien... in opusculo sequenti deducte. (Por. Wis'n ewski, Hist. liter. polsk. t. V, s. 25).

Racki Franciszek ks. historyk i archeolog kroacki, ur. w r. 1829 w Fucine w Kroacyi, i po ukończeniu nauk w seminaryum i w uniwersytecie w Wiedniu został wyświecony na kaplana i był od r. 1857-1860 kanonikiem kapituły iliryjskiej w Rzymie, następnie mianowany pralatem pskim i protonotaryuszem aplskim. Gdy w r. 1866 założono w Zagrzebiu (Agram) akademie południowo - słowiańską, R. został prezydentem tego towarzystwa, był wreszcie członkiem akad, cesars, w Petersburgu. R. jest przeważnie historykiem przeszłości zwłaszcza klnej Kroacyi i Hercegowiny. Z główniejszych prac w tym zakresie wymieniamy: Cyryl i Metoduusz apostolowie Słowian. Zagrzeb 18:7-59, 2 t.; Zaslugi literackie śś. Cyryla i Metodyusza. Tże 1863; Przegląd starożytnych źródeł historyi kroackiej i serbskiej w średniowieczu. Tie 1864-65; Monety dalmackie i illiryjskie. Tže 1871; Kanzelaryo dworska kroacka. Tže 1876; Pomniki Raguzy. Tie 1877; Biografie pisarzy "Biblioteki Warszawskiej" i "Przewodni- kroackich XVI w. Tże 1882; Kroaka naukowego i literackieg", nadto o- cya przed XII w. Tże 1882; Pamietniki o Rosyi. Tže 1886 — 87 i w. in. dnak racvonalizm w filozofii uznajary W r. 186 ks. R. wydał wraz z Ja-zdo ność rozumu do poznania prawdy, gic'em rekopis staro-sławiański z bib ioteki Watykanskiej znany pod na wą "Evange lium Veticanum". (Por. Vapereau, Dict. univ. des Contemp. 1893, 4 o. s. 1292).

X. J. N.

Racki Jan ka. (Radzki) ur. w Skaryszewie gub. radomskiej 1610 r. ksz alcony kosztem ks. Ad. Chęcińskiego w akad. krakow kiej, skończył ją ze stopniem dra teologii i filoz, poczem wstąpil do stanu duchownego. Wnet otrzymal katedre profesorska w akademii, a w r. 1639 został cenzorem ksiag ducho wnych, a wkrótce potem kanonikiem katedralnym. Oprócz licznych zajec pi sał przeważnie panegyryki łacińskie tak piękne, iż im Bieżanowski gorące oddaje pochwały. Wyl czamy główniejsze Depositum moralitatis, na pogrzebie królowej Cecylii Renaty; Typus regiae felicitatis na wjazd Władysława IV: Cursus honoris na wiazd Floryana Czartoryskiego bpa pozn. 1651 r. i in., które wylicza Juszyński w *Dy-kcyonarzu poetó r polskich*, t. II, str 39— (O. R. † 16 listop. 1682 r. (Por. k. Letowski, Katalog bpów i kan. krak. t. IV).

Raconis (de) d'Abra Karol ob. Abra de Raconis.

Racyona iści sekta Independentów ob. Lewellerzy.

Racvonalizm-kierunek filozoficzny, teolog-czny i historyczno - krytyczny, który jak wskazuje nazwa (ratio=rozum), kładzie nacisk na przyrodzone zdolności rozumu ludzkiego w dziedzinie teoryo-poznawczej, teologicznej i w dziedzinie kry-

tyki historycznej

I. Racyonalizmem w filozofii nazywamy kierunek, uznający przyrodzone zdolności rozumu do poznania prawdy. Zwalcza R. kierunki fil zoficznego myślenia, zabarwione agno-tycyzmem (oh.), stad zwane też irracyo nalizmem, relatywizmem, pragmatyzmem (ob.), humanız nem, które w istocie odnawiają dawny sceptycyzm

Aczkolwiek pozytywiści nazwę R-u stosuja do systemów i ealistycznych Hegla, nawet do krytycyzmu Kanta, to jeliczy się z ist tnymi sprawdzianami prawdy, ustala istnienie świata zewnętrznego, świata duchowego i istnienie Boga (ob. art. Poznania teorya).

II. Racyonalizm teologiczny dotyczy dziedziny religijnej, w której uważa rozum za jedyne źródło i sprawdzian dla prawd religijnych. Kierunek ten występuje albo A.) krańcowy R-m, odrzucający a priori wszelki porządek nadprzyrodzony (naturalizm) i B) t. zw racyonalizm polowiczny (sem racyonalizm), który tajemnice wiary, cuda, działanie Boże nadprzyrodzone usiłuje również wytłumaczyć w spo-ób naturalistyczny. ob. art. Günther, Herme-).

Słusznie tedy pisze Denzinger (Vier Bücher v. d. relig ösen Erkenntniss, Würzburg 1856, str 1n3), że w g uncie rzeczy między obydwoma kierunkami nie ma różnicy, gdyż eden i drugi wyklucza nadprzyrodzonosć. Ślady R-u teol. znaleźć można bardzo dawno. Odnajduje się je w poglad-ch Teodora z Mopsuesti, Abelarda i filozo ów średniowiecznych, wszakże właściwie był on następ-twem protestantyzmu. Chociaż bowiem Luter ślepo poddawał rozum wierze, jednakże przyjoując subjektywny i dowolny wyktad Pisma św., tem samem usuwał powage Kła a R - owi szerokie otworzył wrota. Stalo -ie to nie odrazu, ale powoli ogarnial R. umysly, które mienily sie jednak wiernie protestanckimi. Jasno stanal pod sztandarem Ru Herbert Cherbury (1581-1648) (ob.) apostoł deizmu (ob.), który wszystkie prawdy religijne wywodził z rozumu i te tylko uznawał za regułę życia. Dalej jeszcze poszedł John Toland (1670 — 1722), którzy wszelką powagę w rzeczach religijnych odrzneił, a źródła Objawienia odarł z charakteru nadprzyro zonego. Wreszcie Hobes (ob.), który jako jedyne źródło pozna ia wysuwając doświadczenie i holdując w etyce podstawom sensualizmu w rzeczywist ści wszelką religię odrzucił. Zasadami jego przejeli się encyklopedyści francuscy, od których duch niewiary udzielił się s erokim warstwom. Niemiecka oświata (Aufklärung) zaprzatająca umysty w XVII i XVIII w. była niczem innem jak zwykłym R-em mniej lub więcej krańcowym. Głosił go

Henryk Hulsius (De principio credendi, Lugd. Batav. 1688), który zgodnie z tem nazwał teologię służką filozofii. W trop za nim poszli Fryderyk Nicolai, Chrystyan Endelmann, Jan Salomon Semler i in. Wy awane przez Lessinga 1777 Wolfenbütler Fragmente, odrzucały wszelkie Objawienie. Reszty dokonsla filozofia Kanta (ob.). I kraje katolickie nie uniknely zarazy R-u, w czem dopomogła wyżej wspomniana t. z. oświata i tajne stowarzyszenia (ob. 11-1 u m i n a c i). Wszakże tutaj był to jakby dreszcz przejściowy, który przeszedł szybko, a przedewszystkiem pod wpływem dyrektyw soboru Watykańskiego życie katolickie zabiło całą siłą swegu żywotnego tetna. Dopiero nowoczesny modernizm (ob.) wkroczył znowu na racyonalistowskie tory, lecz encyklika Piusa X "Pascendi;" odsłoniła właściwe jego oblicze i okazala, że w Kle katolickim niemasz dlań miejsca.

III. Racyonalizm w dziedzinie krytyki historycznej (ob. art. Racyonalizm biblijny) .--(Por. Stäudlin, Gesch. d. Ration. 1826; Bechtel, Positive Theol. u. d. moderne R. 1894; Zscharnack, Lessing u. Semler, e. Beitrag u. Entstehungesch. d. R. u. d. krit. Theol. 1905; Benn, History of R. in the XIX Century. 2 t., London 1906; por. też art. Modernizm). (Ch.).

Racyonalizm biblijny "jest dzieckiem reformacyi XVI-ym w., odchodowanem nieco w protestanckiej Anglii, w katolickiej Francyi do szyderstw i dowcipkowania zaprawionem, a ostatecznie w Niemczech z lat dziecinnych wyzwolonem, na meža doji zalego, na madrego pasowanem i na podbicie świata chijańskiego wysłanem". (Ks. Zaremba, Racyonalizm Bibl. Warsz. 1891, 15). Początków R. rzeczywiście należy szukać w XVI w. w reformacyi. Twórcy reformacyi pośrednio przyczynili się do późniejszego racyonalistycznego traktowania Pisma św., a mianowicie podnosząc z jednej strony przesadnie jego Boski charakter-natchnienie, a z drugiej stawiając zasadę, "że każdy wierny sam podlug własnego rozumienia winien tłumesienie charakteru boskiego Biblii, roz- charakteru.

ciagniecie natchnienia do liter i znaków, słowem cześć wprost balwochwalcza Biblii sprawiły, że przeciwko temu w krótkim czasie powstała reakcya; reakcya ta oparta na drugiej zasadzie protestanckiej doprowadziła do racyonalizmu biblijnego, którego podstawowym postulatem było odrzucenie tego, co przechodzi rozum (ratio) ludzki, a więc wszystkiego nadprzyrodzonego. Za jedyną możliwą metodę w badaniu Pisma św. uznano te, która odpowiada rozumowi. Tak wiec rozum stał się jedynem kryteryum wszelkich badań biblijrych, stał się sędzia prawd objawionych, naprzyrodzonych. Jakie rezultaty przy pomocy takich metod osiągnięto, podaje nam historya R-u, który coraz więcej odzierał Pismo św. z jego charakteru nadprzyrodzonego i wreszcie doszedł w swej negacyi do odmówienia Księgom Świętym wszelkiej wartości.

W znaczeniu szerszem R. nazywamy wszelkie dażenia, majace na celu obniżenie Pisma św. - Poczatków tak zrozumianego R można szukać w dalekiej przeszłości, bo już nawet w pierwszych wiekach Chijaństwa, od wystąpienia Gnostyków, Porfiryusza, Celzusa i in. W znaczeniu jednak ścisłem R. nazywa się też kierunek studyów bibl., który najbard iej rozwinał się na gruncie niemieckim; dzieje jego rozpoczynaja sie właściwie w XVIII w. Właściwie jednak do racyonalizmu należy włączyć tež i deizm angielski i ruch t. zw. filozoficzny we Francyi, które były niejako poprzednikami właś iwego Ru. Deiści wierzą wprawdzie w jednego Boga, lecz nie uznają Jezusa Chrystusa za Syna Bożego. Nauki Ewangelistów i Aposto-16w sa dla nich bajkami i wymysłami. Do deistów zaliczyć należy Edwarda Herberta barona z Cherburga (1581-1648) (ob.), który dowodził nietykalności Objawienia nadprzyrodzonego, Tomasza Hobbesa (ob.), (1588 - 1679), Johna Locka (ob.), Henryka Bolingbrocke'a, J. Tolanda (ob.), T. Chubba i in. (ob. art. Deizm). W Anglii jednak deizm i krytyka negatywna Ksiąg śś. nie zapuściła głęboko korzeni. Przywiązanie do Ksiag śś. i mniejsza przesada, z jaką do nich się odnoszono, a z drugiej strony uczumaczyć Biblię i z niej formować regulę cie chijańskie nie pozwoliły na całkowiwiary i obyczajów". Przesadne pod- te odarcie Ksiąg śś. z ich właściwego

De zm przedostał się wkrótce do Francyi, gdzie większą okazano nienawiść względem wszystkiego co chijańskie. Ale "w Anglii deizm jako doktryna filozoficzna usiłował opierać sie na rozumie, we Francyi natomiast oparl się na drwinach, sarkazmie i szyderstwie". We Francyi liczba zwolenników nowego ruchu w krótkim czasie była bardzo wielką. Ten jednak ruch filozoficzny francuski różnił się od deizmu angielskiego tem, że calkowicie zrywał z Bogiem, był zupełnie ateistycznym. Wśród głośnych imion, na wyróżnienie za-sługuje: Voltaire (ob.), Diderot (ob.), J. d'Alambert (ob.), Montesquieu (ob.), Rousseau (ob.), Dupuis (ob.), etc. Ale we właściwem świetle racyonal zm ukazał sie dopiero w Niemczech. Deizm angielski i encyklopedyzm francuski były poprzednikami i fundamentem, na którym R. niemiecki się rozwinął. A rozwój jego w Niemczech w XIX w. był przepotężny. Można powiedzieć, że cała teologia protestancka do dzisiejszego dnia stoi pod hasiem R-u. "Fakultety teologii protestanckiej - istne kuźnie, gdzie coraz nowe kuto systemy, lub przynajmniej stare, zużyte przerabiano, aby zbeszcześcić Księgi śś., boskiej i ludzkiej pozbawić ich powagi". Porzątkami swymi R. niemiecki sięga

XVIII w., kiedy zdaje się pierwszy Hermann von der Hardt (1660 — 1746) profesor z Helmstadtu autor Aenigma. ta prisci orbis (1723), In Johan. (1728) usiłował usunąć z historyi Ksiąg śś. wszystko nadprzyrodzone (por. F. Lanney, Hermann von der Hardt, Goetingen 1891). Właściwie jednak Auf-klärung rozpoczyna się od Chrystyana Wolfa (1679-1754), którego nazwano "Nova lux Germaniae, profesor generis humani" (ob. art.) i calego szeregu jego uczniów, jak Zygm. Baumgartena, J.S. Semlera (ob.). Z wystąpieniem G. E. Lessinga (ob.) R. dochodzi do zupełnego zerwania z Biblią, jako dzielem nadprzyrodzonem. Lessing zdobył wielki rozgłos przez wydanie t. zw. Fragmen-tów czyli urywków Nieznajomego, albo od miejsca "Fragmentów z Wolfenbüttel", a których autorem był Herman Samuel Reimarus (1694 — 1768) (ob.). Właściwie we Fragmentach nie Drugiej polowie XIX w. nie pozostama nie nowego ponadto, co twierdził już lo nie do krytykowania, bo wszystko w

materyalu wywołało bardzo dużo hałasu. oburzyło wszystkich; zewsząd podniosły się głosy, nawet zwolennicy racyonalistycznego kierunku powstali pko publicyście Fragmentów. W obronie Biblii i w obronie autorów Ks ag śś., których Reimarus oskarżał o świadome kłamstwo,-wystapił też Jan Gotried Eichhorn (1752-1827) prof. z Goetingi (ob.). Odrzucał wprawdzie i on cuda, o których czytamy w Ksiegach śś.; według niego trzeba kłaść je na karb bujnej fantazyi ludów wchodnich; twierdził, że są one właściwie faktami naturalnymi, skreślonymi stylem wschodnim, obrazowym, symbolizmami; trzeba wszystkie opowiadania cudowne tłumaczyć w sposób naturalny. Dalej w tym samym kierunku szedł Henryk Eberhard Paulus (1761—1851) (ob.), który tłumaczenie naturalistyczne rozciągnał do Nowego Test.

Dalej eszcze poszła szkola tak zw. mityczna, która w Piśmie św. widziała zbiór mitów i legend. Pierwszy wypowiedział się z tem zdaniem Sal. Semler, dalej poprowadził Eichhorn, Vater (1771—1826) (ob.) i de Vette (1780 1849) (ob.). Ci jednak ograniczyli się do odszukania mitów w opowiadaniach Piecioksięgu (ob.), w którym widzą epopeję narodowa żydowska, pełną wznio-słych myśli i poezyi, ale bez historycz-nej wartości. Do końca doprowadził kierunek mityczny D. Fryderyk Strauss (1808 - 1875), który i w Ewangeliach nawet dojrzal opowiadania mityczne. "Imię jego, powiada F. Vigouroux, zostanie w historyi Kła jako imię jednego z najśmiertelniejszych wrogów Chrystyanizmu. W nim, można powiedzieć, uosobila się wojna przeciwko Ksiegom śś. w naszej epoce. On był echem wszystkich nieprzyjaciół Objawienia, zbrojownią blędu... Ci, co go poprzedzili, utorowali mu tylko drogę, przygotowali teren, ci którzy po nim nastali, chcąc nie chcąc uznali go za swego wodza" (ob. art.). Mityczną metodę do traktowania calego Now. Test, zastosował Ar. Baur (ob.), zalożyciel szkoły tubingskiej jego zwolennicy, którzy odmówili wszelkiej wartości wszystkim Księgom Pisma św.

deizm angielski, ale przedstawienie tego Pismie sw. było przekrytykowane i prze-

czywiście już nowych pomysłów nie podaja; przetrawiaja tylko dotychczas po dane i pod szumnym tytulem metody historyczno - krytycznej. Był to dość zręczny tylko manewr. Rezultat bowiem ich prac pozostal ten sam co i ich poprzedników,-środki, niestety tylko zostały zmienione. Z nadzwyczajną zaciekłością rzucają się przedewszystkiem na Pięcioksiąg i na Ewangelię, aby wykazać ich bezwartościowość historyczną. Do takich eklektyków należy zaliczyć H. Ewalda (ob.), Bunsena, Hitziga, Schenkla, Reussa, Kuenana, Wellhausena (ob.), Rénana (ob.), A. Réville'a, Scholtena, Cornill'a etc. — trudno ich wyliczać, bo

imie ich legion.

Zdawałoby się, że po tylu wysiłkach destrukcyjnej pracy - nic nie pozostało do krytykowania i wyszukania w Pśmie św.! Nie-tety, pod koniec XIX i na początku XX w. powstał jeszcze jeden, bodaj juž ostatni system - m i tologiczno-astralny. Pod konieci XVIII w. napomknal v prawdzie już Dupuis cokolwiek o wpływach astralnych na tworzenie pogladów religijnych, ale myśli jego przez cały prawie XIX w. były nieporuszane. Natomiast od czasów lepszego poznania religii starożytnego Wschodu (Babilończyków) idee mitologiczno · astralne zostały podniesione z olbrzymim halasem. W Piśmie św. (Star. i Now. Te-t.) nic innego nie widziano, jak tylko powtórzerie mitycz nych opowiadań Babilończyków o Gilganieszu (por, Jensen, Gilganiescher in der Weltliteratur, Strasburg 1906) a tem samem i przejawów ciał astralnych. Zadna z wzmiankowanych osób w Piśmie św. nie istniała na ziemi, ale wszystkie nie istniały na niebie; opowiadania o Abrahamie, Mojžeszu, Zeusie Chrystusie, Pawle etc.—to nic innego jak tylko nosobienia pojęć astralnych, opartych na opowiadaniach babilońskich. Do zwolenników tego systemu zaliczyć należy następujących autorów: A. Drews, Die Chrystusmythe, Jena 1909; Hat Jesus gelebt. Berlin 1910; P. Jensen, Hat der Jesus der Evangelien wirklich gelebt, Frankf 1910; J. Krieck, Die neuste Orthodoxie und das Christusproblem, Jena 1910; Samuel Lubliński, Die Entstehung den Chri-

nicowane. Krytycy racyonalistyczni rze- Niemojewski, Bóg Jezus. Warsz. 1908. W Polsce racyonalizmu biblijnego, jako ruchu naukowego nie było nie-W XVI w. protestanci a przedewszystkiem Socynianie (ob.) głosili umiarkowany R., uważając rozum jako jedyne kryteryum prawd objawionych. Ruch jednak socyniański nie miał wielkich u nas wpływów ani rozgłosu. W nastepnych wiekach walka biblijna za granica nie znajdowała u nas odgłosu, gdyż brakło u nas odpowiedniego do tego gruntu, a z drugiej strony zajmowania się sprawami religijnemi wśród naszych war-tw społeczeństwa nigdy u nas nie było. W okresie popowstaniowym wśród t. zw pozytywistów objawiały się dą-żenia racyonalistyczne, ale ograniczały się one do mniejszych lub więk-zych artykulów tylko. Wśród nielicznych jednostek, na wzmiankę tu zasługuje profesor Ignacy Radliński, ktorego dzałalność polega jedynie na naśladowaniu wzorów zagranicznych; prace ego z tego zakresu sa nastepujace; Prorocy hebrajscy; Dzieje jednego Boga; Dzieje jednego z Synów Bo-żych; Na przełomie dziejowym; oprócz niego dał się poznać jako doskonaly kompilator J. J. Swięcicki, napisal L teratura hebrajska i wemiankowany A. Niemojewski ("Myśl Niepodlegla")

R. w swoim zapale krytykowania Pisma św. doszedł dziś do swego najwiekszego rozwoju;-dziś już niema co krytykować, wszystko zostało skrytykowane. Rezultaty pracy racyonalistycznej-tylko negatywne -w ostatnich czasach, zdaje się wywołują reakcyę wsród dawniej racyonalistycznie usposobionych krytyków

niemieckich.

Zmiana pradów filozoficznych w ostatnich czasach (James, Bergson), nie miała wpływu na zmianę usposobienia i dażeń racyonalistycznych. (Por. A. Saintes. Histoire du rationalisme en Allemagne 1841; F Vigouroux, La Bible et les découvertes modernes. Paris 18966, t. I, 1-109; Les livres Saints et la critique rationaliste 19015; Sayens, Les Deistes anglais, Paris 1882; Lichtenberger, Histoire des idées religieuses en Allemagne, Paris 1873; ks. A Zaremba, Biblia wobec nowoczesnej krytyki i egzegezy Warsz. stenthums, Jena 1910 etc., a u nas A. 1891; A. M. Faibarn, The Place of Christ in modern Theology. Lond. 1902<sup>15</sup>; W. Sanday, The life of Christ in recent Research, Oxf. 1907; H. Weinel, Jesus im XIX Jahrhundert, Tubing. 1907<sup>2</sup>; A. Schweitzer, Von Remarus zu Wrede. Tubing. 1906; A Fillion, Les étapes du rationalisme. Paris 1911).

X. J. A.

Racyonał u Hebrajczyków ob. Kapłańswo u Hebrajczyków.

Racyonal biskupów krakowskich. Królowa Jadwiga, żona Władyslawa Jagielly (1371 - 1399) ofiarowala dla bpów krakow, ozdobe własnej roboty, przypominającą nieco paliusz arbpi, która nosi pazwę racyonalu. R. ten składa się z dwóch wstęg zarzuconych na ramiona na ornat, a połączonych na piersiach i ple cach kregami; tak wstegi, jak i owe kregi sa wysadzane całe perlami. Na kręgach widnieją wyobrażenia baranka. a na wstegach był na tępujący nap s: "Doctrina, veritas et prudens simplicitas. Regina Hedvigis, Filia Regis Lvdovici". O takim doslownie napisie przekonywamy się z inwentarza katedry krakowskiej, dokonanego w 1563 r. Jednakże przy reperacyi tej naszej relikwi narodowej w 1584 r. nieszcześliwie napis zmieniono i dzisiaj czytamy: "Doctrina Verita Perians Prvdentia". Na jednym z przednich końców w-tęg widzimy orla polskiego, na drugim herb andegaweński (Anj u), przypominający pochodzenie królowej; na tylnych końcach wstęg znajdują się też same herby. Archiwum katedralne krakowskie nie posiada żadnego dekretu, wskazującego na zezwolenie używania R u; wszakże w najdawniejszych pontyfikalach miejscowych jest modlitwa specyalna, którą bp powinien odmawiać przy wkładaniu te-go inegnium. Nadto o ozdobie tej wspomina "historico modo" dekret pa pjeski z 1733 r. Według zwyczaju, R. może używać bo krakowski wyłącznie w swej katedrze i to podczas celebry pontyfikalnej. (Por. ks. Ignacy Polkowski, Skarb katedry na Wawelu w Kra kowie. 1882; Battandier, Annuaire Pontif. Cathol. art. M. Bartynowskiego, Paris 1901, str. 259-60)

X. A. L.

Raczyński Daniel T. J. ur w 1610 r.

na Litwie, przyjęty do Towarzystwa Jezusowego w r. 1628, był profesorem gramatyki i humaniorów, 3 lata retoryki, 2 trologii moralnej, był przez lat 11 kaznodzieja i † w Kownie w r. 1663. Napisał: Oratio in laudem Regum Poloniae, Academiae Vilnensis Patronorum. 1640; Fastigium triplex. Panegyricus Alphonso Laski. 1644; Ingressus in beatam immortalitatem. Panegyricus Andreae de Dolsk Dolski, Subca nerario Wołkoviensi. 1646. (Por. Sommervogel, Bibliothèque, t. VI, k. 1364).

Raczyński Ignacy ur. w Małoszynie 6 sierp. 1741 r., syn Antoniego h. Nalecz i Ka arzyny z Szygowskich. Nauki odbywał w domu i u Jezuitów w Bydgoszczy a przebywszy je chlubnie, poświęcił się prawu, ale po 2 latach wstąpił d. 5 sierp. 1764 r. do Tow. Jezus. w Krakowie. Odznaczającego się w naukach wysłano do kolegium jezuickiego w Medyolanie dla kształcenia się w naukach ścisłych i tu zastała go kasata zakonu. Po powrocie do kraju zostaje proboszczem w Brodnicy, a 1776 kan. poznań., w 1787 schola-tykiem, był też delegatem kap tuly na trybunał koronny. Powszechnie ceniony i lubiany dla swej nauki i przywilejów, zostaje bpem pozn. 179... i rozpoczyna się dlań okres ciężkiej pracy w obronie praw Kla, W r. 1805 d. 19 marca został wybrany arcbpem gnieźn. a zarazem był administratorem dyec. warsz. od r. 1807-15. Jakie były stosunki rządu do Kla w Księstwie Warszawskiem dowodzi Sześcioletnia korespondencya władz duchornych z rządem świeckim Księstwa Warsz, wydana przez R. 1816, a dowodzi także i ta okoliczność, że kiedy R. wydał przerobione przez siebie w jezvku polskim p. t. O bledach tegoczesnych, znakomite te dzielo bpa Jamin i ofiarował je Fryderykowi Augustowi, który je wdzięcznie przyjął, to policya warszawska w kilka miesiecy kazala te ksiażke skonfiskować. Stad można sobie wyobrazić, jakie panowały wtedy stosunki; to wdzieranie się rządu w prawa Koscioła, wywołało dwukrotnie memoryał episkopatu do tro-nu w 1809 i 1813 r. Drugi ten memoryał spowodował usunięcie zakazu w 1809 wydanego duchowieństwu upom nania się o swoje i Kła należności bez uprzedniego zezwolenia rady prefektural-nej. Również przedstawienie R. w 1810 r. uczynione Fryderykowi Augustowi uratowało klasztory. Szczęśliwy w doborze ludzi i znawca ich niepospolity w zarządzie dyecezyi znajdował wielką pomoc w tych, których do zastępstwa i rady powolywał. Po ingresie do Gniezna w 1809 odprawił wizytacyę katedry, kolegiów kapłańskich przy niej istniejących i seminaryum, a akt tej wizytacyi o 115 kartach in fol. jest ogromnie cennem dziełem dla dziejów tej pierwszej godności świątyni w Polsce, dziełem którego nikt z poprzedników. R-o nie dokonał. Zaprowadził regularne misye ludowe po większej części własnym kosztem uztrymywane; wskrzesił kongregacyę dekanalna, opracował z francuskiego i własnym sumptem wydał praktyczny podrecznik: Sposob, w jaki kapłani mają kierować duszami i zarządać dobrze parafiami. Za sprawa R-o i jego ws-póludziału wyszło wiele prac w obronie Kła i religii. W pracy bpiej niezmordowany, hojnym był dla światyń i ubogich. Chcac się przygotować na śmierć złożył w 1818 arcbpstwo i zamieszkał czasowo w Rzymie w kolegium jezuickiem św. Jędrzeja na Kwirynale, a pragnac mieć większe odosobnienie w 1821 r. przeniósł się do Brzozowa w dyec, przemyskiej wyczekując urządzenia w siąsiedniej Starejwsi kolegium i pomagajac bpowi Golaszewskiemu w pracy pasterskiej. † w Przemyślu 19 lut. 1823 r., pochowany na cmentarzu w Brzozowie, gdzie ma pomnik, a także w Warszawie u św. Jana i w katedrze gnieźnien, Prócz prac wspomnianych R.o wyszly drukiem: Kazania o zbytkach krajowi naszemu szkodliwych, Warszawa 1872; List pasterski o zacności religii Jezusa Chr. i o jej szacunku, Warszawa 1808; Odezwa do przełożonych zgromadzeń zakonnych. Warszawa 1808; Wyjątki z dzienników paryskich ściągające się do przywrócenia religii mianowicie katol. w monarchii francuskiej. 2 t. Warszawa 1811-1813. (Por. Korytkowski, Archpi gnieżn. t. IV).

M. B.

Rada Jan franciszkanin, teolog z w. XVI, ur. w Aragonii. W młodym wie-

ku wstąpił do zakonu św. Franciszka. W krótkim czasie poznano się na jego wybitnych zdolnościach. To też zostaje profesorem teologii w Salamance, następnie konsultorem św. Kongregacyi "De Auxillis" i prokuratorem generalnym swego zakonu. W r. 1605- został prekonizowany na arcbpa w Trani w Apulii, a w 1606 r. na bpa Patti w Sycylii. † 1608 r. Pozostało po nim cenne dzieło: Controversiae theologicae inter s. Thomam et Scotum super IV libros Sententiaaum (Por. H. Hurter, Nomenclator Litterarius. I, ed 2, 148; Scheeben, Handbuch d. kathol. Dogmatik, I, 438; W. W., X, 725).

#### Rada wysoka ob. Sanhendryn.

Radau Michał T. J. ur. w r. 1617 w Brunsberdze, wstąpił w r. 1633 do Jezuitów, uczył humaniorów, filozofii i retorykı, przez lat 8 teologii. Wybitny kaznodzieja i polemista dal się poznać w licznych dysputach jako dzielny szermierz w obronie prawdy, przez lat 17 pracując na ambonie. Był także mistrzem nowicynszów i rektorem w Królewcu i Brunsberdze w 1675, istruktorem 3-go roku; w Rzymie prokuratorem zakonu na Polskę. † w Nieświeżu w r. 1687. Napisal: Orationes in laudem Benefactorum Collegii Vilnensis etc. Vilnae 1640, 4-o; Orator extemporaneus seu artis oratoriae breviarium bipartitum etc. Vilnae 1640, 4-o, i w. in. wydań w kraju i za granicą. Pod wy-borną tę książkę podszywali się różni pisarze, na co żali się o. Motkowski w wyd. praskim z r. 1739, wymieniając tam niejakiego Jerzego Becklera z Elbingi, który bez ceremonii nazwisko swoje pod dzielem cudzem położył, i kilkakrotnie książkę jako wlasną wydal. Książka taki miała popyt między uczniami, że po wydaniu jej natychmiast ją rozchwytywano. Associatio mentium ad impetrandam felicem mortem et purgatorium sine mora transeundum. Sub. protect... Beatiss. Virg. Mariae... Vilnae 1726, 12. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. Vl, k. 136-138; S. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XII, s. 475; Brown, Biblioteka. 1862, 8-0, 8-0, s. 337 i nst.).

X. J. N.

Radawiecki Andrzej dominikanin, zna-

komity kaznodzieja polski, po ukończe- ostrych i potwarczych wycieczek i gwałniu szkół w Krakowie wstapił do Dominikanów tże. Pob żnością gruntowną, tum contra Erasmum Johannis, in prawością charakteru i wybitnemi zdolnościami kaznodziejskiemi zdobył serca braci i panów i utorował sobie droge do wysokich godności w zakonie; był przeorem kilku konwentów, definitorem generalnym i prowincyonalnym, prowincyalem, od r. 163) komi-arzem generalnym prowincyi. † w r. 1634 w Krakowie. Maż to apostolskiego ducha, goraco milujący swój naród; w kazaniach swych czystą polszczyzną głoszonych, stylem podnioslym ale nie przesadnym, wymowa porywająca ale prostą i naturalna, oraz śmiałością w wypowiadaniu możnym gorzkiej prawdy stanał obok Skargi. Zostały po nim zaledwie trzy kazania: Prawy szlachcie w kazaniu na pogrzebie Andrzeja ze Źmigroda Stadnickiego w osobie jego ukazany i t. d. Kraków 1632, 4-o; Prawy Ojcowic w kazaniu na pogrzebie sławnej pamięci Mikolaja ze Z nigroda Stadnickiego, Podczaszego Sanockiego itd. Tże 1630; Rozwód żałosny, ktory śmierć uczyniła z Malżonką P. Mikolaja Firleja i t. d. Tže 1632. (Por. Pel-czar, Zarys dziejów kazn. t. Il, s. 167—169; Mecherzyński, Historya wymowy w Polsce, t. II, s. 412; Baracz, Rys dziejów zak. kazn. w Polsce. t II, s. 238 i nst.; Siarczyński, Obraz wieku. t. II, s. 116).

X. J. N.

Radbert ob. Paschazy Radbert.

Radecki (Radecke, Radecius) Mateusz, socynianin, ur. w r. 1540 w Gdańsku, nauki kończył w Królewcu, przez 26 lat był sekretarzem magistratu gdań-skiego. Porzuciwszy wiarę katolicką dla nowinek luterskich trzykrotnie zmieniał religię i tyleż razy chrzest przyjmował; najprzód został luteraninem, następnie ewangelikiem reformowanym, potem menonita, w końcu w r. 1592 so-cynianinem. Wydalony z urzędu opuścił z rodziną Gdańsk i przeniósł się do Śmigla, stad do Bukowca, gdzie został pastorem, w r. 1604 zamieszkał w Rakowie, gdzie † w 1614 r. jako pastor w 74 r. życia. R. należał do najzagorzalszych socynianów; jego pisma pełne sa św. Medarda z warunkiem, że król nie

townych polemlk. Znane sa jego: Scripquo sententia ejus de Christi ante mundum existentia opugnatur — w manu-skrypcie; Epistolae ad F. Socinum scriptae anno 1584; in quibus de Eccia hoc tempore instauranda, de Christi adoratione et aliis quaest. agitur manuskrypt; Epistola ad Andream Woidovium scripta ex agro Buscoviano, an. 1598, post Nativ. D. J. Chr. 1597; Epistolae ad Corn. Daems, Goudae in Batavia... scripta 1598... de calamitate quam Socinus Cracoviae sustinuit: Colloquia seu potius exercitationes theologicae in aedibus Valentini Smalcii habitae...; De immortalitate animae-dysputa z Ern. Sonerem listownie prowadzona; Scriptum de regno Christi millenario; nadto po niemiecku: Ursachen warum sich Math. R... für einem Secretarium gedienet, von dar gemachet und sich mit den seinen ahn andere Ort begeben hab. Rackow 1593, 8-o; Antwordt der Gemeine... zum Schmigel auf den Beweis, Verstandt u. Erklerung des Apost. Glaubens etc. Rackow 1593; Examen welche die sind, die da verleugnen Jesum den Herrn etc. B. m. i r. 12-o. (Por. S. Orgelbr., Enc. Powsz. t. XII, s. 476; Wiszniewski, Hist. lit. polsk. t. IX, s. 83-85).

X. J. N.

Radegunda św. królowa francuska była córką Bertharyusza syna Basina króla Turyngii, ur. w r. 519, poslubiona królowi Klotaryuszowi I, pod którego opiekę dostała się jako 10-letnia dzieweczka Król nauczył ja zasad wiary i kazał ochrzeić, była bowiem dotad poganką. Wychowana po chijańsku jako 19-letnia dziewica pragnęła oddać się Bogu, ale król skłonił ją, że oddała mu rekę. Zycie jej na dworze królewskim było życiem zakonnicy; oddana modlitwie i dobrym uczynkom pędziła żywot umartwiony i wzdychała do zacisza klasztornego. Morderstwo dokonane przez króla na osobie brata Redegundy, jeszcze więcej uczyniło jej wstrętnym pobyt na dworze królewskim; postanowiła oddać sie Bogu; król nie przeszkadzał i R. w r. 554 przyjęła welon zakonny z rąk

Na stały pobyt wyznaczył jej kiól miejscowość Sais w Poitou. W Poitiers fundowała klasztor, na czele któr go postawiła św. Agnieszkę. Klotaryu-z wkrótce zaczął żałować, że pozwolił R-e wstapić do kla-ztoru; powziął nawet zamiar porwania jej i uprowadzenia na dwór królewski. Uproszony jednak przez św. Germana bpa paryskiego cofnał swoje postanowienie, a B przeniosła się do Poitiers, gdzie wybudowała klasztor pod wezw. św. Krzyża. Do tego opactwa uroczyście przeniesiono relikwie Drzewa Krzyża św. darowane R-e przez cesarza wschodni go Justyna II. Przy okazyi przeniesienia tych relikwij przez arcbpa z Tours Fortunat ulożył wspaniały hymn "Vexilla Regis prodeunt". Wr. 568 R. wprowadziła do tego klasztoru regulę św. Cezaryusza, † w r. 587 a 18 życia. Pochowana prz z sw. Grzegorza z Tours. Liczne cuda przy pogrzebie i przy jej gr bie rozsławiły jej swiętość. Relikwie Św. pozostawały do r. 1562 w kle Nôtre-Dame w Poitiers. W czasie wojen hugonockich heretycy je zniszczyli. Świeto 13 ierp. (Por. Greg. de Tours, Hist. de France; Mabillon, Recueil des actes de Saints de l'Orare de S. Benoit; Bulteau, Hist. de l'Ordre des S. Benoit; Petin, Dictionn. t. II; Glaire, Dictionn.).

X. J. N.

Rader Mateusz jezuita, jeden z najsławniejszych filologów swego czasu, ur. w r. 1561 w Innichen w Tvrolu, wykładał z wielkim pożytkiem humaniora, język grecki i retorykę. Następne przez lat 21 oddał się studyom nad językami starożytnymi i wkrótce zdobył sła ę jednego z najuczeń-zych filologów. B.ł przez lat 12 prefektem studyów i przez 16 lat dyrektorem kongregacyj. † w Monachium w r. 1634. Z licznych dzieł R a przytaczamy główniejsze: S Cas sianus Martyr. Monachium 1594; M. Valerie Martia is Epigrammaton libri XII etc. Ingolstadii 1599, 8 o; były liczne wydania tego dziela, m. in. w Krakowie 1615, 12-0; S. Afra martyr. Ratisbonae 1600; M. Valerii Mar tialis Epigrammaton libri omnes etc. Ingolstadii 16 1, in fol.: Acta sacro sancti et oecumen. Concilii octavi.

zawrze nowych związków małżeńskich. Na stały pobyt wyznaczył jej kiól miejscowość Sais w Poitou. W Poitiers fundowała klasztor, na czele któr go postawiła św. Agnieszkę. Klotaryu-z wkrótce zaczął żałować, że pozwolił R-e wstąpić do kla-ztoru; powziął nawet zamiar porwania jej i uprowadzenia na dworkfolewski. Uproszony jednak przez św. Germana bpa paryskiego cofnął swoje postanowienie, a R przeniosła się do Poitiers, gdzie wybudowała klasztor pod wczw. św. Krzyża. Do tego opactwa uroczyście przeniesiono relikwie Drzewa Krzyża św. darowane R-e przez cesarza wschodni go Justyna II. Przy okazyi Veith, Alphab. V, s. 149—170).

X. J. N.

Radowin z Freisyngu ob. Rache-win.

Radewius Florentyn, współzałożyciel z Grootem (ob.) "Braci wspólnego żywota", ur. w r 1350 w Leerdam pod Utrechtem. Odbywszy studya teolog. w Pradze, został kanonikiem u św. Piotra w Utrechcie (1378), gdzie zapoznał się z Grootem i pod jego wpływem zrzekł się 1380 r. bogatej kanonii a objął skromne stanowisko w Koryncie u ś. Le-buina w Deventer. Tutaj powziął myśl zgromadzenia młodych kleryków celem przepisywania książek. Groote mysl te pochwalił i napisał wraz z R ustawe dla "Braci wspólnego żywota". Po śmierci Groote'a R. objął główny kierunek całej kongregacyi, których członków zobowiązał do przyjmowan a święceń kaplańskich. Wnet R. zalożył dom dla "Sióstr wspólnego żywota" z tymże cetem. Wr. 1387 założył słynny klasztor w Windesheim pod Zwolle. Sam R. mając brzydkie pi-mo zajmował się przygotowaniem pergaminu pod rękopisma, zszywaniem i poprawą blędów. † 24 marca 1400 r. w Deventer. Zywot jero skreślił Tomasz a Kempis. Z pism R-a zachował się Tractatus devotus de extirpatione vitiorum... et verae unionis cum Deo et proximo (wyd. Nollte, Friburg 1862. (Por. zywot Tomasza a Kempis, Vita Florentini (Opera omnia, Kolonia 1728); Grube. Geshard Groot. Köln. 1883).

sancti et oecumen. Conculii octavi, Radini - Te teschi Jakob Marya bp Constpltani quarti etc. Tže 1604; 4-0; Bergamu, działacz społeczny, ur. w r.

1877 w Plasencyi, zostawszy kaplanem opuścił wraz z kilku zakonnikami klaszybko posuwał się po szczeblach godności duchownych: w r. 1891 został szambelanem tajnym pskim, w 1898 protonotaryuszem aplskim, następnie kanonikiem u św. Piotra, dyakonem kaplicy pskiej; od r. 1889 jest członkiem komitetu ko gresów włoskich Był w 1891 ablegatem do Wiednia, w 1893 do Paryża Mianowany bpem w roku 1905 t. r. konsekrowany na Watykanie przez Piusa X R T. jest jednym z najczynniejszych działsczy społecznych, w duchu wskazówek pskich, a jego dyecezya pod wzgledem urzadzeń ekonomicznospołecznych jest wzorową. Przemawiał też często na kongresach katolickich: świetną zwłaszcza jest jego mowa wypowiedziana na XIV kongresie katolickim w Fiesole we wrześniu 1896 r. Mowa ta w tłum, francuskiem wyszła w Paryžu p. v. La Mission du Prêtre dans l'Action catholique. 12-o, Maison de la Bonne Presse à Paris.

Radinus Tomasz dominikanin, ur. w Placencyi 1490 r. Pochodził z niemieckiej rodziny i dlatego nazywano go To-dischus. W młodym wieku wstąpił do zakonu św. Dominika. Po ukończeniu nauk był profesorem teologii w uniwersytecie rzymskim. † 1527 r. Pozostalo po nim dwa dziela przeciw nance Marcina Lutra: Ad illustris. et invictis Principes et Populos Germaniae in Martinum Luterum Wittembergensam O. Her. Nationis gloriam violantem Oratio, Romae, MDXX; In Philippum Me anchtinem Luteranae haereseos defensorem Oratto, Romae 1522. Napi-al też dwa inne dzielka jeszcze wtedy, gdy był na ławie szkolnej: Sidera lis Albysus. Mediolani 1.11 i Calipsychia seu de pulchritudine animae. Oba pozbawione większej wartości. (Por. W. W., X. 7-9).

Radla ks., był nauczycielem św. Wojciecha w Magdoburgu od r. 972 do 981 i jego przewodnikiem i towarzy-zem w podróżach po dyecezyi praskiej, Węgrzech i do Rzymu. W r. 992 wyslany był wraz z innymi w poselstwie do św. Wojciecha od prażan z prośbą o przyjęcie stolicy bpiej; r. 993 R. został pierwszym opatem klasztoru w Brzewnowie pod im. Anastazego; w r. 995 uchodząc przed gniewem Bolesława II wda chrz ścijańska, t. j. rabina Sa-

sztor i udał się do Wegier, gdzie za ożył klasztor, którego został opatem; później mianowany b ł bpem Koloczy, a w końcu arcbpem w Ostrzychomiu. (Por. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XII. s. 479).

z Radlicy Jan h. Korab, syn Michala i Krystyny, ur. w Radlicy pod Kaliszem. Po odbytych naukach w Ojczyźnie, pojechał do Francyi dla udoskonalenia się w medycynie i lat kilka przebywał w Montpellier. Ludwik kr. wegierski i polski będąc słabym prosił Karola V francuskiego o lekarza; ten mu poslał Jana z R. Król wyleczony przez niego, odwdzieczył mu sie mianując go kanclerzem, a 1582 r. za naleganiem jego kapitula krakowska objera Jana bpem, który już wprzód do jej grona należał. Pomnożył uposażenie bpie a wikaryuszom katedralnym dochody; postawy był małej. Okazya do śmierci była mu trucizna, która zjadł przypadkiem wgoscinie. + 12 stycz, 1392 r. (Por. Letowski, Katalog bpów krak.).

Radliński Jakób Paweł świątobliwy jeneral Boż grobców miechowskich. Data i miejsce urodzenia bliżej nieznane. Wiemy tylko, że przez dłuższy czas był profe-orem teologii w krakowskim konwencie Bożogrobeów, że w r. 1723 usunał się z profesury z powodu nadwatlonego zdrowia i objał obowiazki du zpasterskie najprzód w Chelmie dyccezyi krakowskiej, a następnie w Leżajsku. W r. 1738 został wybrany jeneralem Bożogrobców i na stale zamieszkal w w Miechowie. † 1762 r. Przez całe życie swe odznaczał ie wie ka swiatobliwościa i zamilowaniem nauki. Jako duszpasterz przez należyte urządzenie katechizacyi w krótkim czasie dokonywał pożadanej reformy wsr d swych owieczek O pracowitości jego i zamilo-wanu nauki świadczą liczne pisma przezeń wydane: Norma vitae Apostolicae., Cracoviae 1725; Odylos tryumfainy grobu Chrystusowego confra-ernitatis SS Sepulchr Chr. Dom. Lublin 1730; Grob Wielkopiątkowy. Lublin 1730; Okrawa Bożego Ciała albo sposób Naw edzania Najśw. Sakramentu. Lublin 1731; Norma probationis Apostolicae. Lublin 732; Pra-

muela do rabina Izaaka list, przekład z łacińskiego. Lublin 1732; Sepultura viventium in Sepulchro Christi seu considerationes in Psalmos, Lublin 1734; Tron królewski .. kaplaństwu Chrystusowemu wystawiony; Sepulchrum Parasceves Regi dolorum Christo. Lublini 1735; Constitutiones Ordinis Canonicorum S. Sepulchri; Corona urbis publica amplissima et celeberrima bibliotheca Zalusciana. Cracoviae 1748; Synopsis nonnulorum privilegiorum decretorum et aliquorum praerogativorum Ord. Canon. Regularium Sepulchri. Cracoviae 1754. Oprócz powyższych napisał wiele innych dzieł, z których niektóre jeszcze niewydane drukiem. Wspomnieć tu należy, że Radlińskiego to głównie staraniem święto Grobu Pańskiego do wszystkich kłów w Polsce rozciągnięte zostało i wyznaczone na druga niedzielę po Wielkiejnocy. przetrwało od 1744 r. aż do ostatnich czasów. (Por. T. Lipiński w Bibliot. Warsz. 1849, t. I; Bp Krasicki, Zbiór potrzebnych wiadomości. 1781, t. II).

X. R. J.

Radlinsky Andrzej ks. dr teologii, pisarz słowacki i działacz narodowy, agitował pko wprowadzeniu języka czeskiego do pismieonictwa zamiat narzecza słowackiego, w tym celu wydawał w r. 1849 i 1860 czasopismo "Cyrill a Method". Napsał: Mlóvnice słovenská. Buda; Pravopis słovensky. Wiedeń 18.0; Diejiny cirkve Ostrihomskej. Buda 1856, i inne Nadto wydał wraz z innymi: Poklady kazatelského recznictva. Buda 1852–53; Sobrani ruskych kazani katolickych. Tże 1852. Redagował czasopisma "Katolické noviny pro dom i cirkev". Peszt 1856 i "Słovesnost" od r. 1863. (Por. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XII, s. 479).

Radom miasto w gub. tejże nazwy w Królestwie Polskiem, wspominane w najdawniejszych czasach istnienie Polski. Już w r. 1187 Kazimierz Sprawiedliwy wybudował tu kł. W r. 1401 dokonał się tu pierwszy akt unii z Litwą. Za Zygmunta III ustanowiono tu trybunał zw. komisyą radomską r. 1613 do 1766, odbywającą corocznie przez 6 tygodni pod prezydencyą bpa posiedzenia. Z kłów pozostał parafialny z XIV w., prze-

rabiany kilkakrotnie; kł i klasztor po-Bernadyński fundowany w r. 1464 przez starostę radomskiego Dominika Kazanowskiego, kł po-Pijarski. R. posiada 2 gimnazya, zakłady dobroczynne i t. d. W r. 1902 liczył R. 49,981 mieszkańców, w tej liczbł 20,256 katolików.

Radomiński, nazwisko dwóch Jezuitów polskich:—1) Jan ur. w Prusach w r. 1687; przyjęty do Towarzystwa w 1704, uczył humaniorów, filozofii i teologii, był socyuszem prowincyała i od r. 1732 do swej śmierci spowiednikiem króla Stanisława Leszczyńskiego i jego córki Maryi królowej francuskiej. † w Wersalu w r. 1756, pochowany w kle św. Pawła i św. Ludwika w Paryżu. Napisał: Hoyna zasług i szczodroty benedyktynowey rekompensa... Kazaniem na dorocznej uroczyst... Benedykta św. pokazana i t. d. Poznań 1720, in fol.

2) Piotr z pochodzenia prusak, ur. w r. 1700, wstąpił do nowicyatu w Krakowie w r. 1720, był profesorem, przez lat 8 kaznodzieją i misyonarzem, poten przełożonym rezydencyj w Łeczycy, Łasczowie, Wschowie. W r. 1770 był już od 11 lat ojcem duchowym w Poznaniu. Napisał: Zwierciadło niezawodne albo nauka rozumów do uznania prawd i t. d. tłum. z łaciń. Kalisz 1778, 8.0. (Por. Sommervogel, Bubliothèque, t. VI, k. 1383; Pelczar, Zarys dziejów kazn. t. II, s. 258).

Radomski Jan luteranin, minister zboru n eborskiego, sprowadzony do Królewca przez księcia pruskiego Albrechta. † w r. 1580. Przełożył i wydał dziela bedace dziś rzadkością bibliograficzną: Examen theologicum t. j. sluchanie albo doświadczenie w nauce Słowa Bożego tych, którzy bywają na urząd ka-znodz. wezwani. Królewiec 1556; Confessio Augustana. To jest wyznanie wiary niektórych xiążąt i miast niemieckich i t. d. Ktemu przydana iest Apologia teyże konfessyi... Tże 1561, 4-o: Repetitio Corporis Doctrinae Ecclesiasticae albo powtórzenie summy a gruntownego zamknienia chrześciańskiey kościelney nauki... Tże 1569, 4-o. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. polsk. t. IX. s. 28 i 173; S. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XII, s. 481 i nst.).

Radost lac. Gaudentius, bpem krak. został w 1118 r. przedtem był archidyakonem krak., poważny, roztropny, pasterz dobry, godności duchowne powierzający kapłanom zacnym. Bolesław Krzywousty miał z niego pomoc w rządach. † 19 stycznia 1142 r., według Starowolskiego 1:41; pochowany w katedrze kra-kowskiej. (Por. Łętowski, Katalog bpów krak.).

Radoszewski Bogusław Boksa bp łucki, był proboszczem kaliskim, następnie opatem benedyktyńskim na Łysej Górze, w r. 1618 powołany na bpa kijowskiego. Sprowadził do Kijowa Jezuitów, którzy potem dla bezpieczeństwa osiedli w miasteczku bpiem Chwastowie albo w Faustowie, gdzie zbudowali kł drewniany i utrzymywali szkoły, dobrze uposażeni z dóbr bpich. W r. 1624 sprowadził też do Kijowa i Bernardynów. Dbał o świetność kła katedralnego i w opactwie św. Krzyża, gdzie kazał się pochować, ślady swej szczodrobli-wości zostawił. W r. 1633 przeniesiony został na bpstwo luckie i † w r. 1638. (Por. Okolski, Biskupów kijowskich i czernichowskich porządek i liczba. Kraków 1853, 8-o, str. 64 i nst.).

Radoszewski Boksa Wojciech bp sufragan sandomierski ob. Sandomierska dyecezya.

Radowitz Józef Marya pruski general, maz stanu i apologeta Kla, ur. 6 lut. 1797 r. Blankenburgu pod Harzem, wstąpiwszy do wojska służył najpierw w armii heskiej, następnie pruskiej, gdzie r. 1830 został szefem sztabu generalnego artyleryi. Zaprzyjaźniony później z kr. Fryderykiem Wilhelmem IV, objął 1850 ministeryum spraw zagranicznych, które jednak w 2 miesiące opuścił, gdyż król niezgodził się na jego program polityczny. W 1852 r. powołał go tenże monarcha na głównego inspektora wojskowych instytucyj naukowych. R. glównie jednak poświęcał się pracom literackim. Z pism jego wymienić należy: Ikonographie d. Heiligen. Berlin 1834; Gespräche aus d. Gegenwart über Staat u. Kirche. Stuttg. 1846; Fragmente. Erfurt 1851 i in. Zbiór jego pism wyszedł w 6 tomach w Berlinie 1852 – 53 r. R. zarówno w życiu jak i pismach swoich był gorliwym katoli- cił występki swojego czasu, stąd nazwa

kiem. + 25 grud. 1853 r. (Por. Frensdorf; I. v. Radowitz. Leipzig 1850; Allg. deutsche Biographie. XXVII, str. 141 i nst.).

Radulf nazw. wielu pisarzy średniowiecza, z których wymienić należy nastepujących: — 1) R. du Diceto historyk angielski, był 1180 r. dziekanem u św. Pawła w Londynie, † 1202 r. Z pism jego najwybitniejsze: Abbreviationes Chronicorum (od stworzenia świata do r. 1147) i ważne dla historyi Anglii Imagines Historiarum (1148 -1202). Pisma jego wyd. W. Stubbs w Londynie 1876, 2 t., gdzie też jego biografia.—2) R. Glaber ob. Glaber. 3) R. Niger z Bury w hr. Suffolk, kronikarz i egzegeta z XII w. W walce Henryka II z Tomaszem Becketem R. stał wiernie po stronie arbpa, skutkiem czego oskarżony o zdradę poszedł na wygnanie. R. dał surową krytykę Henryka II. Z tego czasu datują listy Jana Salisbury'ego do niego z r. 1166 (Ep. 180 i 181 u Migne'a, PP. lat. CIĈ, str. 177 i nst.). Jego 2 kroniki wydał Robert Anstruther (Londyn 1851) w Public of the Caxlon Society). — 4) R. Niger bened, żył w połowie XII w. w klasztorze Flaix dyec. Beauvais. Napisał w 20 księgach Komentarz do Ks. Leviticus wyd. w Kolonii. 1536. Przypisują mu też i in. pisma. (Por. Hist. litter. de la France. XII, str. 480 i nst.).—5) R. (Gradulfus) benedyk. ok. r. 1031 opat w Fontenelle w Normandyi, był autorem Komentarza na Preśni nad Pieśniami, † 1047. Wielu zalicza go w poczet Świetych. (Por. Mabillon, A. A. SS. Ord. Bened. saec. VI, t. I, Paris 1701).-- 6) R. de Rivo pisarz teol. z XIV w. ur. w Breda w Brabancyi, pracował głównie nad prawem klnem i iturgiką. † 1403. Z pism główne: De canonum observantia; De Psalterio observando w rekopisie. (Por. Thalhofer. Handb. d. kathol. Liturgie. I, 2 Afl. Freib. 1894, str. 92).

Radulfus Ardens ks., kaznodzieja nadworny Wilhelma księcia Akwitanii ur. w Beaulieu (dyec. la Rochelle), w 1101 księciu na wyprawę r. towarzyszył krzyżową i w drodze prawdopodobnie †. Byl to maż aplskiego ducha, ostro karEpitres et les Evangiles des dimanches et des fêtes Auvers 1571; Cologue 1604; nadto w Migne, P. L. t. CLV. Glare, Diction. t. II, s. 1913).

Radwański Andrzej, malarz i rytownik polski, ur. w r. 1711 w Białej, kaztalcił się u Pijarów w Krakowie, którzy widząc w nim zdolności do malarstwa wysłali go na dalsze wykształcenie artystyczne do Niemiec. Powróciwszy w r. 1731 do kraju, zamieszkał do r. 1749 w Jędrzejowie, gdzie malował obrazy religijne oraz kły al fresko w Strzałkowie w r. 1745 i 1746; kaplice św. Anny w Sobkowie w r. 1747 i kl w r. 1747; w Dmeninie. W 1749 przeniósł się na stałe do Krakowa i tu malował wiele kłów: N. M. P. w r. 1:50 -54; OO. Dominikanów r. 1757 - 59; OO. Franciszkanów—sklepienie w 1757—59; kl św. Wojciecha i kopule w r. 1758 i 59, i inne kly; nadto kl Kanoników Regularnych we Mstowie r. 1755, Benedyktynek w Staniatkach r. 1759, w Zielonkach 1758, w Tyńcu 1754 i 1762: W r. 1757 został R. seniorem zgrom, malarzów. † ok 1762. R. pracował nauko-wo i znany był jako niepospolity malarz al-fresko August III w r. 153 wzywał go do siebie do Drezna. Jako malarz obrazów olejnych mniej-za miał sławę. Z obrazów jego główniejsze są: "Św. Pantaleon", "Św Iwon" i "Św. Kajetan" i inn- w kle Pijarów w Kra kowie; 2 wizerunki Świętych w kłku ś. Bronisławy 176 r. i in. R. był i rytownikiem, ale z mniejszem powodzeniem jak w malarstwie. Zostawił też pamietnik własny, w którym znajduje się wiele szczegołów tyczących sztuki wspólczesnej. (Por. Rastawiecki, Słownik) malarz. polsk. t. II. s. 122-1:4; Kołaczkowski. Słownik rytowników polskich. Luów + 74, s. 51; Grabowski, Ojczyste Spominki. Kraków 1846, t. I, s. 2 5 - 205; Pamietnik rel. - moral. 1843, t. IV, s. 172).

*X. J. N.* 

Rady ewangeliczne są to pewne wzniosłe czynności i praktyki, które Ewangelia nam zaleca i do których zachęca, ścisłe obowiązują. Katechizm wylicza -7).

Ardens, Zostawil Homélies sur les trzy główne R.e.: dozgonna czystość, dobrowolne ubóstwo i zupelne posluszeństwo. Te 3 R. e. slubują zwykle osoby zakonne i wtedy obowiazane sa spełniać je pod grzechem; osoby żyjące na świecie również moga je zachowywać i gdy do ich zachowania zobowiązują się ślubem, również pod groechem zachować je powin-ny. O R. e-ch m. in. pisali: Św. Augustyn, De morib. eccl. cath. c. XXXI; Manuale ad Laurent. c. 121; Lib. de virginitate, c. 31; Epist.24 a v. 2 a S. Paulini ad Sulp. Sever.; s. Joan. Clim., Scala sancta, gr. IV; s. Hieron, Epist. ad Rusticum; Cassian., Confer. II et IV; S. Thomas, 2-a 2-e, q. 184, ar. III, ad prim.; q. 186, art. 7, in corp.; nadto podreczn. teol. moralnej: Bouquillon, Müller, Gury, Genicot, Marc, Noldin i in. ob. także art. D z i ewictwo, Czystość, Posłuszeństwo, Ubóstwo).

Radym ob. Gaudenty bp.

Radymiński Marcin ks., historyograf akad. jagiellońskiej, ur. w 1610 r. w Samborze, uczył się w akademii krakowskiej i w r. 1634 został drem filozofii i magistrem nauk wyzwolonych, odbywał następnie podróże po Europie, a wróciwszy do kraju został profesorem w akademii i pracował gorliwie jako dziekan wydziału filo oficznego. Bronił akademii i był jej wiernym po zajęciu Krakowa przez Szwedów w r. 1655 i na sejmie w r. 1661. + w r. 1664. Pisal wiele rozpraw ascetyczno - teologicznych, nowy okolicznościowe. Największa jednak wartośc mają jego dziela odnoszące się do akademii krakowskiej, dotad w rekopisie: Fasti studii generalis Almae Academ ae Cracoviensis, 7 tomów - w erszem; Anna/es Almae A-cad. Cracov. od r. 1347 do 1660 podzielone na centurye. Bogaty tu znajduje się materyał historyczny. Z druku wys. la m. iu. rozprawa O rzeczy menniczej. 1660. O R m pisali S ltykowicz, O stanie akad krakows. s. 488—500; J. Muczkowski, Rekopisma R-o. Kraków 1840. (Por. S. Orgelbr., Enc. Powsz. t. XII, s. 484 i nst.; Pelczar Zarys dziejów kazn. Kraków ale których nie nakazuje. Tem właśnie 1896, t. 11, s. 231; Chodyński. Dykróżnią się one od przykazań, które nas cyonarz ucz. Polaków. t. III, s. 2

Radziejowski Jan dominikanin oddany pracom aplskim wielkie oddał uslugi zakonowi; był spowi dnikiem króla Jana Olbrachta. W r. 1506 mianowany bem teodozyjskim i sufraganem gnieżnieńskim. (Por. Barącz, Rys dziejów zakonu kaznodz t. II, s. 54; Bullarium Ord. Praedic. t. IV, s. 279; Bzowski, Propago s. Hiacynthi p. 50).

Radziejowski Michał Stefan, krdł, pry mas, arbp gnieźneń-ki h. Junosza ur. 3 grud. 1641 r. w Radziejowicach, syn oslawionego banity i zdrajcy H eronima, który si rowadził Szwedów na Polskę i Eulalii Tarnowskier Po smirrci matkı i banicyi ojca wzięła go na wychowanie królowa Marya Ludwika, a gdy ta po śmierci Wł dysława IV wyszła za Jana Kazimierza (1649), zaopiekow la się nim rodzina Sobieskich, z których Jan, późniejszy król, był jego wujem. Pierwotnie R. zamierzał się poświęcić stanowi wojskowemu i w tym celu wysłany zo stał do Paryża; tam jednak bez winy przyczyniwszy się do śmierci krewniaka krdła Mazariniego, musiał uciekać do kraju i obrał sobie stan duchowny. Studya teologiczne odbywał w Pradze i Dzięki protekcyi hetmana J na Sobieskiego, już w r 1472 otrzymał kononie gnieźnieńska, warszawska i probostwo św. Michała na zamku krakow. Gdy Sobieski został królem, R. szybko posuwa się w dostojeństwach klnych. Już w r. 1677 otrzymuje bostwo warmińskie, na którem objąwszy je 1680 r. rozwija gorliwa prace pasterską. Król często wzywał go do rady, skutkiem czego wiele przebywał w Warszawie Ma sejmie 1685 r. mianowany został podkanclerzem, a w r. 1686 otrzymał kapelusz krdlski. Ten nadzwyczamy zaszczyt wbił R. w pychę i pięknie roz-poczęty żywot bpi zwichnał. Duma jego jeszcze bardziej "zrosła gdy 1687 roku otrzymał arbpstwo gnieźnieńskie i zlączoną z niem godność prymasa.

Teraz coraz więcej zajmowały gosprawy polityczne ze szkodą klnych. Rząd archidyecezvi objął przez pełnomocnika, sam jej nie wizytowa, ani nawet w Gnieźnie nie był. C as spędzał między Warszawą, Łowiczem, Skierniewicami i Radziejowicami, gdzie piękny pałac wystawił. W r. 1689 udał się do Rzymu,

wybrało Piotra Ottoboni pżem p. im, Aleksandra VIII. Wróciwszy do kraju korzystał z obfitych dochodów archidyecezyi, oraz własnych majatków, które pon imo konfiskaty ojcu, zostały mu po śmierci jego zwrócone, prowadził życie wytworne i okazałe. Pomimo tylu dobrodziejstw od króla Jana, wdzięcznym się mu nie okazał. Ze śmiercią króla 17 czerw. 1696 r. R. ofiarował eię jako pośrednik w zwaśnionej rodzinie Sobieskich i przyrzekł starszego syna królewi za Jakóba wprowadzić na tron polski; tymczasem za pieniadze forytował kandydature ks Conti. Gdy ks. Conti z własnej winy korony polskiej ie o iągnal, R otrzymaw-zy od Augusta II, 100 t.s. talarów, pozornie stawiał opór ale niby zniewolony zgod ił sie na jego wybór i wydał 9 czerw. 1699 r. dokument uznawający go królem. Ale i tutal nie był szczerym, gdy bowiem August 1700 r. zawiklal się w wojne ze Szwedami, R. rozpoczął potajen ne konszachty z Karolem XII. Doszło do tego, że na sejmie lubelskim 22 czerwca 1703 r. szlachta zażądała od R. przyiegi, że ze Szwedami w żadne układy nie bedzie wchodz I, romimo to zaraz po skończonym sejmie nawiązał korespondeneve z Karolem XII.

Polożenie archi yecezyi stawało się coraz opłakańszem. R. zarządzał nią przez swoich of cyalów, dbając przedewazystk em o wyciągniecie najwiekszych dochodów niezbednych na życie wystawne i polityczne knowania. Daremnie kapitu'a į rzypominala pasterzowi jego obowiazki; na wszelkie nawolywania pozostał głuchym. Tymczasem sprawy polityczne wikłały się coraz więcej. Podstępna gra Augusta II i postę i oręża szwedzkiego zniechęcały coraz bardziej umysty do pierwszego. Na zjeździe w Warzawie 30 stycz 1704 r. uchwalono detron zacye Augusta II, który od zajemniając się R-u za dwulicowość ogłosił kompromitujacą jego korespondencyę z Karolem XII i królewiczem Jakóbem Pod naciskiem Karola XII 2 maja 1704 R. ogłosił bezkrólewie. Jako kandydatów do korony forytował Hieronima Lubomirskiego, lecz z obawy gniewu Karola XII zgodził się na Stanisława Leszczyńskiego. R. przed zemstą Augusta schronił się do Gdańska. Klemens XI

powiadomiony o postępowaniu prymasa a także skutkiem skarg Augusta, wezwał R. do Rzymu, a gdy ten nie przybył, wydał 10 czerw. 1705 r. wyrok, w którym uznał go za rokoszanina i przeniewierce względem króla, zasuspendował, odebrał jurysdykcyę oraz odsądził od dochodów arbpich a zarząd dyecezyą powierzył mianowanemu przez siebie oficyalowi. Czy edykt był ogłoszony i wykonany niewiadomo, a R. 13 paźdz. t. r. (1705) przeniósł się do wieczności. Ciało pochowano w kle św. Krzyża w Warszawie, gdzie w kaplicy św. Felicysymy posiada wspaniały pomnik. Znacznym majątkiem swoim rozporządził R. na rzecz fundacyj klnych i religijnych, a także Konstancyi z Niszczyckich Towiańskiej, z którą posądzono go o grzeszne stosunki. R. przy niepospoli-tych zdolnościach umysłowych i politycznych, uległ już deprawującemu wpływowi czasów, które w ciagu XVIII w. dosięgły szczytu zepsucia i doprowadzily do upadku kraju. (Por. Rzepnicki, Vitae praesulum Poloniae etc. Posnaniae 1761; Bartoszewicz, Bezkrólewie po Janie III (tłum.). Warszawa 1853; Mikolaj Malinowski, Żywoty arbpów gnieźnienskich. t. V, Wilno 1860: Łebkowski, Katalog biskupów, prałatów i kanoników krakowskich. Kraków 1853, t. IV; Korytkowski, Ar-bpi gnieżn. t. IV, str. 273 i nst. Poznań).

(Ch.)

Radzimiński Adryan ks. T. J., ur. w r. 1555 we wsi Radzymin na Mazowszu, starannie wychowany w domu wstapił w r. 1574 do Towarzystwa. uczył humaniorów, retoryki, kontrowersyi i teologii moralnej. Dal się jednak głównie poznać jako znakomity kaznodzieja w Krakowie, Lublinie, Poznaniu i Lwowie. † w Sandomierzu jako rektor kolegium w 1615 r. Napisał Disputacya Lubelska... ze Statoryuszem Ministrem Nowochrzczeńskim o Przedwieczności Bóstwa Pana y Boga Naszego Jezusa Chrystusa. Kraków 1592, 4·o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1384; Brown, Biblioteka. 1862, 8-o, s. 487).

Radzis v. Razias tak się nazywał jeden ze starszych z Jeruzalem, który wo-

Nikanora, "woląc raczej poczciwie umrzeć aniźli poddać się grzesznikom i nieprzystojnie rodowi swemu krzywdy cierpieć"

(II Mach. XIV, 37-48).

Protestanci z powodu tego faktu odrzucają z Pisma św. drugą księgę Machabejska jako nie z natchnienia Bożego napisana, uważając że autor przez opis tego faktu pochwala go i zachęca do samobójstwa. Zarzut ten niesłuszny zupelnie, gdyż autor wspomina tylko o samym fakcie, a swego zdania nie wypowiada. (Por. Knabenbauer, Commentarius in l. Mach. h. l.: M. Hagen, Lexicon Biblicum, t. III, p. 739— 740).

Radziszewski Idzi Benedykt, ks., syn Marcelego Konstantego i Józefy z Biernackich pochodzi z rodziny szlacheckiej, zamieszkałej kiedyś w Małopolsce. Ur. się w Bratoszewicach w ziemi piotrkowskiej 1 kwiet. 1871 r. Nauki gimnazyalne pobierał w Płocku, w 1889 wstapil do seminaryum duch, we Włocławku, skąd po czterech latach został wyslany na dalsze studya do Akademii Duchow. w Petersburgu. Tam wyświecony zostaje na kaplana w r. 1896, a w następnym, po otrzymaniu stopnia magistra św. teologii, wraca do swej dyecezyi. Władza duchowna posyła go do Kalisza, gdzie przy kle św. Mikolaja zabiera się z zapalem do pracy na niwie pasterskiej. Ale mimo świetnego ukończenia wyższych studyów teologicznych, czuje potrzebę uzupełnienia swej wiedzy przez glębsze studya filozoficzne. To też po roku pracy parafialnej w Kaliszu udaje sie za granice—do Lowanium. tym czasie przy uniwersytecie tamtejszym, jako intergralna jego część, ufundowana została jedyna w swoim rodzaju uczelnia filozoficzna pod naz. Wyższego Instytutu filozoficznego. Do niej to podażył ks. R. Na czele jej stał wtedy głośny myśliciel katolicki, późniejszy prymas Belgii, krdnał Mercier. Pod jego kierunkiem i calego grona cieszacych się sławą europejską uczonych profesorów studyował R. filozofię i w r. 1900 uzyskał stopień dra. Chcac nastepnie poznać ruch filozoficzny w różnych krajach Europy, udaje się do Anglii, gdzie czas jakiś bawi w uniwersytetach w Oxford i Cambridge, poczem lał śmierć sobie zadać, niż zginać z rak zwiedza wybitniejsze uniwersytety Francyi, dłużej się zatrzumuje w Paryżu, lozoficznej (odbitka, Warszawa 1904), Lille, Tuluzie i Lyonie, następnie czas jakiś bawi w Rzymie, skad udaje się do tymże kwartalniku Polską bibliografie wszechnie w Insbrucku, w Wiedniu i Krakowie. Zbogacony wiedza wraca do swej dyecezyi i w r. 1901 zostaje mianowany wiceregensem i profesorem seminaryum duchownego w Włocławku. Przez cztery lata wykłada filozofie i teologię dogmatyczną, oraz zajmuje się wychowaniem młodzieży. W r. 1905 udaje się za granice, skad po roku powraca i zamieszkuje czas jakiś w Warszawie, oddając się pracy naukowej i kierownictwu dusz. Lecz bp kujawskokaliski ks. Zdzitowiecki, powziąwszy zamiar powierzenia mu zarządu seminaryum, wysyła go za granicę w celu bliższego przygotowania go do tak ważnych i odpowiedzialnych obowiązków. Reki zwiedza fakultety teologiczne i semina-rya duchowne w Belgii, Niemczech, Austryi i Szwajcaryi Po powrocie w czerw. 1908 r. zostaje mianowany regensem seminaryum duch. w Włocławku. Na tem stanowisku obok spełniania obowiazków zwierzchnika seminaryum, wykłada filozofię i pedagogie. Za jego też inicyatywą przy poparciu bpa Zdzitowieckiego, został powolany do życia miesiecznik "Ateneum kapłańskie" (1909), poświęcony wszystkim działom nauki nie-zbędnej kapłanowi w naszych czasach, wychodzący pod kierunkiem profesorów seminaryum włocław. R. jest członkiem Polsk. Tow. Filoz. przy uniwers. lwow. i Tow. Psychologicz. w Warszawie od chwili powstania tych iustytucyj, oraz współpracownikiem komisyi historyi filozofii w Polsce Akad. Umiejęt. w Krakowie. W r. 1911 i 1912 otrzymał godność pralata domowego Jego Światobliwości i kanonika kapituły w bazylice katedr. włocławs. W 1914 r. mianowany rektorem akad, duchow, w Petersburgu.

R. jeszcze na ławach akademickich próbował pióra, umieszczając drobniejsze rzeczy w niektórych czasopismach. Po powrocie ze studyów zagranicznych zabrał się do prac poważniejszych. W r. 1901 r. ogłosił w "Przegl. tilozoficznym" obszerna rozprawe p. t. Odrodzenie filozofii scholastycznej (t. IV). Taż rozprawa wydana osobno pod tym sa-mym tytulem (Warszawa 1901). W r. 1904 zamieszcza w "Przegl. fil." art.: Układ dziesietny w bibliografii fi-

filozoficzną w układzie dziesiętnym — ideologicznym. Nadto ogłasza drukiem Encyklika Leona, XIII "Aeterni Patris" o studyach filozoficznych, w zbiorowem dziele Leon XIII. Zywot prace (wyd. Bibl. dz. chrzesc". 1902); Wszechnica katolicka w Lowanium (Warszawa 1908); Uniwersytet katolicki w Lovanium ("Aten. kapl." 1909, t. I); Teologia a nauki przyrodnicze (Włocławek 1910); Dwie metody w nauce porównawczej religii ("Aten. kapt." 1911, t. V); Geneza religii w świetle nauki i filozofii (Włoclanek 19:1); Credo nowożytnego sizyologa (Włocławek 1913). Prócz tego zamieszczał różne prace w "Ateneum kapł.", "Roli", "Dz. Powsz." i pisał obszerniejsze artykuły do "Encykl klnej bpa Nowodworskiego, np. O Bronisławie Trentowskim i do "Fodręcz. Encykl. kościelnej" art. Atomizm, Biogenetyczne prawo, Bóg, Ewolucyo-nizm, Historya Filozofii, Neoscholastyka i in.

Radziwili Albrecht Stanisław książę. maż stanu i co rzadko u ludzi świeckich pisarz ascetyczny. Syn Stanisława starosty żmujdzkiego i Maryanny z Myszków, ur. w O yce 1 lipca 1592 r., uczył sie w akademii wileńskiej, poczem dalej się kształcił podróżując za granicą pod dozorem swego ochmistrza, który go przyzwyczaił do życia twardego i bardzo regularnego; cechą też jego była roztropna oszczędność czasu i mienia. Już w 1612 r. poslował z Wolynia na sejm. Wróciwszy do ojczyzny z drugiej podróży jako młodzieniec rządny, obyczajny, uczony (mówił kilkoma językami), układny, spodobał się Zygmuntowi III i został w 1618 r. podkanelerzym litewskim, a w 4 lata później kanclerzem w. litewskim i starostą wileń-kim. Gorliwy stróż praw w. księstwa litew., maż nieugietego charakteru, służył królowi rada i czynem. Towarzyszył mu pod Smoleńsk 1611 r. z własną chorągwią i później niejednokrotnie za Wazów z własnego mienia posiłki wojenne sztyftował. Kiedy Władysław IV wyjeżdżał 1624 r. za granicę, Zygmunt III powierzył R-wi nadzór nad młodym królewi-

czem, dzięki czemu podróż ta wypadła czenie jest niedokładne, niekiedy skrócopomyślnie. W 1632 r. godzi hetmanów; bronił też praw mia-t zagrożonych przez uchwały stanów litewskich, sprzeciwiał się równouprawnieniu innowierców. W czasie wojny szwedzkiej zemieszkał w Gdańsku i utrzymeł to miasto w po słuszeństwie królowi, tam te † 12 list. 1656 r., pochowany w Olyce. Dwukrotnie żonaty: z Regina von Eiseureich (wdową po Michale Działyńskim wojewodzie brzesko-kujawskim) i z Krystyną Lubomirską wojewodzinę krakow., potomstwa nie zostawił. Nuncyusz Honorat Visconti (Relacye Nuncyuszów, t. 11) podnosi j go niepospolita naukę, sto-dycz, dobroć, łatwość w pożyciu niezrównana, goritwość o dobio religii z narażeniem własnych interesów; pi-ze o R-e, że ma miłość i szacunek powszechny, że jest przyjacielem i opiekunem nuncyuszów. Choć oszczedny i o grosz zabiegl wy, nie szczedził go dla Kła, ojczyzny i na dobre uczynki. Fund wał kolegiate ołycką kolegium Jezuitów w Pińsku, kły w Ni chniewiczach, Rumszyszkach, w Nalibokach, w Kazimier u na Wol niu, Wielonie, Krupi . Szpitale w Warszawie, Wilnie i Krakowie co tydzień opatrywał, -40,000 złp. zostawił na posagi dla 5 ubog ch panien. Siar czyński (Obraz panowania Zygmunta III) pisze, że dom jego w modli t ach karności i porządku klasztory ostrością przenosił Codzień prócz pacierzy kapłańskich odmawiał efficium parvum de Beata, Godzinki o Niep. Poczęciu i Ró aniec, a godzine i więcej poświęcał rozmyślaniu. Mszy św. codzień sluchal, a do Komunii s. prawie co tydzień przystępował. Niesiecki opowia da obszernie o różnych jego umartwieniach i dobrych uczynkach. Pisma, jakie R. zostawił dziela się na historyczne i na ascetyczne. Pierwszych jest 3, a z nich najbardziej znane są: Pamięt niki rze zy znaczniejszych, które się działy w Pol ce od śmierci Zygmunta III do 1652 r... Tekst oryginalny jest w bibliotece Raczyńskich w Poznaniu, Czartoryskich w Krakowie, Ossolińskich we Lwowie i cesarskiej w Petersburgu; przetlun aczył go na polski częścia dworzanin R-a Tokarski, a częścią blizki krewny H-ronim R., a Edward Raczyński oglosił drukiem 1839 r., ale to wy-

ne, a nadto Pamietriki w oryginale sa doprowadzone do końca stycznia 16 6 r. jak śwad zy ms. bi lioteki Czartoryskich. Pisane sa one jako dyarvusz pod świeżem wrażeniem, pełne niepobejrzanej szczerości, sa cennym materyalem i do dziejów politycznych i do historyi obyczajów. O nich pisze Tarnowski w Historya literatury polskiej. t. II, p. 171-178; Czermak w Ateneum z 1-96, t. IV. Drugiem dzielem R-a jest Epi-tome rerum gestarum in Regno Poloniae regnantibus Sigismundo III, et Vladislao IV, ogloszone w części przez Ed. Kotlubaja w Ateneum 1848. Trzecią pracą historyczną jest r kopis w bibliotece O solińskich p t. De rebus Sigismundi III. Dziela as etyczne sa: De cruciatibus spinarum Christi. Wilno 1635; Discurs · abozny z kilku słów wzięty o wy ławieniu. N. P. Bogarodzicy Mariey, Wilno 1635, 4 wyd. tamze 1812; dedykował je autor swej siostrze- benedyktynce w Nieświeżu; jest to 7 nauk na temat: "Pulchra ut luna etc." (Cant. VI, 9); Historia passionis Christi, pun tatim animae devotae per 3 libros et capita exposita, wyd. Watszawa 1655, dedykowane Tow. Jezus., są to rozmyślania mogące służyć za podstawe do odprawiania medvtacvi; Suspirium animae poeniten tis, Kraków 1639, przypisane prymasowi Jano i Lipskiemu, ma 6 rozdziałów: I. suspirium in genere, II. e beneficio creationis. III. redemptionis, IV. conservationis v. gnbernationis V. iustificationis, VI. glorificationis; Victoria Coronae Spinae Christi, Warszawa 1652, dedykowane królowi, jako noszącemu korone cierniowa; dzie-ło to zawiera 62 nauki o różnych grzechach; Elogium 12 virtutum sine labe conceptae Deiparae Virg. Mariae, Warszawa 16.5; dzielo to w 1656 r. "na polski język ochotną jednego ze sług tejže B. M. P. nny praca przetłomaczone", zostało poraz pierwszy drukiem ogłoszone nakładem Straży św. Wojciecha w Poznaniu 1890 i zawiera czytania du-chowne o 12 cnotach Bogarodzicy; De laudihus Deiparae Virginis, Kraków 1635, Zywot Przeczystey Panny Maryi, 1651, deieli go na 3 okresy: a) do pożegnania Pana Jezusa przed udaniem danie ma pewne niedokładności: tłuma- się Jego na Mękę, b) do Zmartwychwstania, c) pozostała część pobytu Ma- pod kierownictwem jezuity Achilesa Garvi na ziemi i Jej chwała w Niebie; gliardieg. Odbywszy pielgrzymke do Rozmyślanie pohożne o Opatrzności, Komposteli i dowiedziawszy się o śmier-Kraków 1652. Wreszcie przetłumaczył ci bpa Protasewicza, weścił do Wilna, dwa dziela z łacińskiego na polski Zy- gdzie 3 sierp. 1581 r. odbył uroczysty woty Swiftych z naukami Dokto rom kln ch Na każdy dzień przez cały rok. Kraków 16 14; Słonecznik albo porównanie woli ludzkiej z Boza przez ks. Drexeliusza (ob. Drechsel). Kraków 1649. (Por. Orgelbr., Encykl.: Tygod illustr. VIII (życiorys z portretem), gdzie go autor zowie "zabobou- księży świeckich (12 stycz, 1582 r.) nanym" bez przytoczenia dowodów, lub może raczej nie rozumiejac tego słowa: Raczyński. Żywot R-a umieszczony na czele Pamiętników; Tarnowski, Histo rya literatury polsk ej, t. II, etr 171; Brückner Dzieje literatury polskiej, t. J. 271).

M. B.

Radiwill Edmund książe w zakonie Benedykt z zakonu Benedyktynów, ur. w r. 1842 wstapił do zukonu Benedyk tynów w r. 1890 w Beuron. † w r. 1895. Napi-ał Die kirchł. Auctoritatä u das moderne Bewusstsein. 1872. (Por. Hurter, Nomencl. liter. t. V; Katholik 1882, t. II, s. 711—741).

Radziwill Jerzy, książe na Olyce i Nieświeżu bp wileński, krdł, syn Mikolaja Czarnego, zagorzalego kalwina i aryanina i Elżbiety z Szydłowieckich, ur. 1556 r. Wilnie. Skutkiem zetkniecia sie z Jezuitami a zwłaszcza z ks. Piotrem Skarga powrócił na lono Kla i postanowił wstąpić do stanu duchownego. Bp wileński Waleryan Prot szewicz Szusztowski zaprzgnał mieć R swoim koadvutorem cum futura successione, a pozyskawa y zgodę kapituły odniósł się do pra Grzegorza XIII. który 22 grud. 1574 przysłał brewe zatwierdzające ten wybór. Bp Jerry R. pisze ks Kur czewski (Biskupstwo Wileńskie Wil-no 1912, str. 38 i 39) znał całą n emokalwinów bo się wśród nich wychował, przyjrzał wie ich zasadom i obyczajom; owo jak Szaweł, kaztałcąc się na wroga, został apostołem Kla, Pawłem Litwy, odznaczającym sie wiara i gorliwością o wyslał go na konklawe do Rzymu, gdz e dobro Kła". W 1575 r. R. przyjał mniejsze święcenia w Wilnie, poczem wyjechał nal temu na prze-zkodzie. W r. 1591 do Rzymu, gdzie kształcił się do r. 1581, przeniesiony został na bpstwo krakow-

ingres, "Na wstepie pa terzowania swe-go, pisze dalej ks. Kurczewski (l. c.) ścigać zaczał cenzurami i stosem ksiegi nowatorskie; natomiast otoczył opieką akademie wlleńska (ob.), hojnymi darapodtrzy oywał wydawnietwa dzieł katolickich i założył seminaryum dla dajac z dóbr swoich folwark Wozglewiszki, oraz dom i oddał je pod kierownictwo Jezuitów. Król Stefan Batory przydał od siebie majatki Kołpi nice i Łuki. W r. 1603 fundusz ten powiększył się nadaniem majatku Korkożysek przez Wojciecha Jarczewskiego, Grzegorz XIII ofiarował 1000 dukatów. Obok tego zwrócił uwage na obyczaje duchowieństwa i zaprowadzał reformę dyscyplinarna według uchwał soboru Trydenckiego. W r. 1582 zwolał synod dyece-zyalny, na którym zalecił duchowieństwu poparcie seminaryum i złożył z prelatury nominata bpa kijowskiego Mikolaja Paca za herezye". W r. 1583 król Batory uznajac zcolności R a mianował go namiestnikiem inflanckim, który to urząd pełnił przez 3 lata, gdzie dzieki jego wpływom odebrano lutrom kły św. Jakóba i św. Magdaleny. Bedac namiestnikiem wyśw. został na cyakona, gdy bowiem obejmował dye ezye z powodu braku lat był tylko subdyakonem. Tamže w kle św. Jakóba otrzymał świę ce ia kapłańskie, a wreszcie zjechawszy do Wilra w dzień Zielonych Światek 1583 r. nuncvusz aplski Bologuetti udzielił mu sakre bpią. W negrodę zasług Grzegorz XIII 1584 r miano at R. kdlem. Po émierci Batorego R. począt kowo stal wraz z braćmi po stronie Makavmiliana ar yksiecia aust yackiego, później przyłączył się do elekcyi Zygmunta III. Nowv król używat go do kilku poselstw m. i. 1589 r. do cesarza Rudolfa i w r. 1591 do traktowan a o malżeństwo Zygmunta III z Anna austryacka, który to slub blogoslawił jako pski le atus a latere. W r. 1590 król ch iano go obrać pżem; ndody wiek stawileńskim Bernarda Maciejowskiego ka-

pitula nie dopuściła.

Na stolicy krakowskiej R. rozwinał niemniej gorliwa działalność, brał żywy udział w sprawach krajowych, uczestniczył w sejmach, wszędzie broniąc interesów Kła. Szczególną też opieką otaczał Jezuitów, dla których 1594 wystawił kł pod wezwaniem apłów Piotra i Pawła. R. brał udział w dwóch elekcyach pży Innocentego IX i Klemensa VIII. Przybywszy do Rzymu na jubileusz ogłoszony przez Klemensa VIII, asystując pżowi przy otwarciu portae sanctae, nagle zaniemógł i † 21 stycz. 1600 (ks. Kurczewski, l. c. mylnie twierdzi, jakoby u-marł w Krakowie). Dzień przed śmiercią nawiedził go osobiście pż i nakładając odpust zupelny pocieszał na drogę wie-czności. Zwłoki pochowane zostały w kle Jezuitów al Gesu, gdzie ma pomnik. Wystawiono mu też pomnik w krużgankach u Franciszkanów w Krakowie, oraz w katedrze wileńskiej. "Był to maż uczony, pisze ks. Kurczewski l. c., str. 39, biegły w językach i wielu umiejętnościach. Dostatków używał szlachetnie i wspaniale, własnym kosztem wysyłał młodzież za granicę, podtrzymywał zakłady dobroczynne; akademii ofiarował dwa majątki, wiele kłów odbudował i odrestaurował. W końcu życia chciał w tapić do Jezuitów, ale mu papież zabronii". Starowolski (Vitae Antistitum Cracoviensium, Crac. 1658), zwie go kolumna Kła w Polsce, ojcem sieroti ubogich. (Por. Letowski, Katalog biskupów krak.... t. 11, str. 144. Kraków 1842: Rzepnicki, Vitae praesulum Po-loniae M. D. Lithuaniae etc. t. I, 1761; ks. Jan Kurczewski, Bpstwo wileńskie. Wilno 1912, str. 38, 39, 107, 127, 279, 326, 341, 346 i E. K. t. XXIII, str. 1 i nst.; Przyałgowski, Zywoty biskupów wilenskich. t. I).

Radziwill Michał Kazimierz zw. Rybeńko, ksiaże na Ołyce i Nieświeżu, żył w XVIII w., wojewoda wileński, hetman wojska litewskiego, kawaler orderu Orla Białego, sławny z pobożności,

skie zatrzymując jednak administracyę nauki, roztropności i łatwości pożycia dyecezyi wileńskiej, którą w imieniu je-go sprawował sufragan bp Cypryan (ob.), mie; są u Danejkowicza, Swada polska i oraz późn. bp wileński Benedykt Woj- łacińska. T. I. s. 165 i 241 nst.; 385 na, tem wiecej że mianowanego bpem i nst. (Por. Janocki, Polonia literata, Vratisl. 1850, I, s. 66 i 67).

> Radziwili Mikolaj ksiaże na Goniadzu i Madziole, bp żmujdzki, został bpem po śmierci bpa Marcina III-go w 1514 r., narazil się kapitule zatrzymawszy nieprawnie zebrany przez Mikołaja R-a wojewodę wileńsk ego i od niego odebrane dobra, które zmarły bp kłowi i kapitule darował; przy tem lekceważące sie jego zachowanie wzgledem kanoników i panów żmujdzkich do reszty serca od niego wszystkich odwróciło. Zmienił się wprawdzie później pod tym względem, ale już zaufania i miłości nie zyskal; ustanowił też przy kapitule worniańskiej urząd pralata archidyakona i dostatnio go uposażył; zaczał też budować w Worniach kł katedralny murowany, lecz nie dokończywszy budowy † w r. 1522. (Por. Wolonczewski bp, Biskupstwo Żmujdzkie. Kraków 1898, 8-o, s. 36 i nst.).

> Radziwill Mikołaj Czarny naz. także Hiszpanem, wojewoda wileński, i kanclerz litewski, apostata od wiary katolickiej, gorliwy wyznawca i obrońca kalwinizmu, ur. w r. 1515 w Nieświeżu, po ukończeniu nauk za granicą był od r. 1546 marszałkiem w. koronnym, wr. 1549 został wojewoda trockim a w 1551 -wileńskim i kanclerzem litewskim. W 1553 przyjął kalwinizm, w 1563 własnym kosztem kazał wydrukować w Brześciu Biblie zw. Radziwiłłowską albo Brzeską. Budował zbory na Litwie, popierał kalwinizm i mimo przestróg i upomnień nuncyusza Lippomana w błędach pozostał do końca ży-Był też przeciwnikiem Unii Litwy z Polska. † w r. 1565 w Wilnie. List jego po łacinie do Lippomana wyszedł w Królewcu 1556 r. w przekł, polskim wraz z dolączeniem listu Lippomana p. t. Dwa listy na polski język wła-śnie wyłożone i t. d. w Brześciu Litewskim 1559, 4.o. (Por. S. Orgelbr., Enc. Powsz. t. XII, s. 409; Jocher, Obraz bibl.. - hist. nauk. t. III, s. 659).

Radziwili Mikolaj książe na Olyce

Sierotka zw. staroeta wileński, syn lacye R-a uważa za wiarogodne i powa-Mikołaja Czarnego, ur. w r. 1549, wvchowany w kalwinizmie, lecz nawrócony wraz z młodszymi braćmi przez ks. Piotra Skargę wrócił do wiary ojców w r. 1570. Mianowany przez króla Zygmunta Augusta marszalkiem nadwornym litewskim. Po śmierci Zygmunta Augusta odbył poselstwo do Francyi w sprawie obioru na króla Henryka Walezyusza. Raniony kulą w głowę podczas wyprawy moskiewskiej za Stefana Batorego 1579 r. pod Połockiem zrobił ślub odbycia pielgrzymki do Ziemi Św. którą spełnił w r. 1582 w towarzystwie ka-płana jezuity i orszaku z 12 ludzi. W Jerozolimie mianowany został kawalerem Grobu Chrystugowego. W drodze powrotnej napadniety i obrabowany został pod Loretto we Włoszech; wrócił do Polski w r. 1584. Zakrzatał się teraz około gospodarstwa domowego w dobrach swoich urządzając i naprawiając drogi, domostwa, fundując szpitale i in ne zakłady dobroczynne, uposażając ubogie panny, wspierając uczącą się młodzież. Zakonowi Maltańskiemu w Stwołowicach zapewnił uposażenie, Jezuitom w Nieświeżu dobra nadał. Pragnac choć w części naprawić zgorszenie, jakie był dal jego ojciec swą apostazyą, a nie mogąc cofnąć już dokonanego wydania Biblii, sfalszowanego bledami Kalwina i Socyna, starał się przynajmniej wycofać i zniszczyć rozszerzone egzemplarze heretyckiej Biblii, przeznaczając na 5,000 czerwonych złotych. W 160 W 1604 r. został starosta wileńskim. Resztę życia poświęcił dobrym uczynkom i † 1616 r. w Nieświeżu. Pochowany w sukni pielgrzymiej, którą nosił podczas swej podróży do Ziemi Sw. Opis podróży R-a wyda-no z rękopisu listów przełożonych na język łaciński p. t. Hierosolymitana Peregrinatio Illustr. Princ. Nicolai Christophori Radzivilli epistolis comprehensa. Brunsbergae 1602; przekładu dokonał Tomasz Treter; na polski język przełożył wydanie Tretera ks. Andrzej Wargocki p. t. *Peregrynacya albo* pielgrzymowanie do ziemi świętey J. O. P. Mik. Chryst. Ralziwiłła xiażęcia na Ołyce i t. d. Kraków 1607, 4-0; 1683, 4-0; Wrocław 1847; jest też przeklad rosyjski: Petersburg 1787 i niemiecki. Niebuhr w swej pracy (Voyage en Arabie. Amsterd. 1776, t. I, p. 88) re-

żne. W ostatnich czasach znaleziono oryginal polskich listów R-a o tei pielgrzymce, z którego widać, że język w nich lepszy niż w tłum. Wargockiego. (Por. Chodynickî, Dykcyonarz ucz. Polaków, t. III, s. 7 i nst.; Orgelbr.. Enc. powsz. t. XII, s. 489 i nst.; Wiszniewski, Hist. lit. polsk. t. VII. str.

X. J. N.

Radziwill Stanislaw Pobożnym zw. książe na Olyce i Nieświeżu, brat krdła Jerzego, starosta žmujdzki, ur. w 1559 r. w Wilnie, ksztalcił się w Lipsku, skad powróciwszy za wpływem Jezuitów do Kła katolickiego się nawrócił w r. 1575. Odbył w r. 1576-77 podróż do Rzymu i Hiszpanii, w r. 1580, a w r. 1581 walczył pod Wielkiemi Łukami pko Iwanowi Groźnemu pod Pskowem. W 1586 został marszałkiem nadwornym litewskim, w 1592 marszałkiem wielkim litewskim, a 1595 starostą żmujdzkim. Odbywając z pobożności pielgrzymkę do Loreto † w drodze w 1599 r. w Pozo-nium na Węgrzech. Był to mąż uczony, znawca języków nowożytnych i wschodnich. Przełożył na język polski dzielo Gennadiusza O iednym, prawdziwym, y naywyższym w Kle P. Chrystusowym Pasterzu... Wilno 1586, 8-o. Musiał też R. przetłumaczyć na jezyk polski i inne traktaty tegoż Gennadiusza objaśniające punkta sporne na soborze Florenckim rozpatrywane, gdyż Pętkowski w swem dziele Sobor Florencki. str. 415 pisze: "Scholariusza Gennadiusza patryarchy Carogrodzkiego, wykład soboru o pięciu artykułach do swych Greczynów pisany, który iż dawno sła-wnej pamięci Stanisław Radziwiłł Litewski marszalek na pol-ki ięzyk przetłumaczył ... (Por. Wiszniewski, Hist. tit. polsk. t. VIII, s. 291 i 318; t. IX, 182; Jocher, Obraz bibl. - hist. t. II, n. 4035; S. Orgelbr., Enc. Powsz. t. XII, s. 490).

X. J. N.

Radziwił Wojciech h. Trąba bp wileński 1508 – 1519 r., syn Mikolaja II wojewody wileńsk. Od młodych lat odznaczał się cnotą i pobożnością i szczególniejszem milosierdziem względem ubogich, którym nietylko jałmużny roz-

dawał, lecz zbierając po ulicach do stołu swego sadzał. Stąd zwano go jałmużnikiem. Zostawszy bpem listem pasterskim ogłosił po dyecezyi postanowienia soboru Lateraneńskiego V, kładac nacisk na to, aby bpi i duchowieństwo unikali zbytków w pokarmach i mieszkaniu, a także odmawiali pacierze kapłańskie. Ułożył też statut kapitulny z postanowień w ciągu wieku przeszłego aprobowanych przez bpów. Koniec jego życia zatruty był wyniesieniem na przyszłego bpa wileńs. 1516 r. przez Zygmunta I, naturalnego syna swego 17-letniego młodzieńca, pod imieniem Jana z książąt litewskich (ob.) Za jego rządów stanęly kły w Dobrzyniewie, Kalinówce, Go niadzu i Raigrodzie, i indziej fundowane przez Radziwillów, a także w Ikaźni. Pohoście, Szydłowicach, Traupiach i Wysokim Dworze. + 1519 r. uważany za błogosławionego, gwiazda geniu-szów zw. (Por. ks. Jan Kurczewski, Biskupstwo wileńskie, Wilno 1912, str.

Radziwiłłowa Urszula Franciszka, k-żna z domu Wiśniowiecka, od r. 1725 żona Michała Kazimierza Radziwiłła, ur. w r. 1705 w Czartorysku. † w Pucewiczach w r. 1753. Biegła w Piśmie św. i naukach klnych i świeckich powiększyła bibliotekę nieświeską i urządziła doskonale drukarnię tameczną; pisała i tłumaczyła z francuskiego prace dramatyczne, grywane w tearze książęcym w Nieświeżu. Napisała też: O bowiązkach żołnierza chrześcijańskiego. Wilno 1748. (Por. Orgelbr., Enc. Powsz. t. Xl, s 487; Janocki, Polonia literata. Vratisl. t. I, s. 67).

Radziwiłłówna Karolina Ludwika księżna, później żona Ludwika elektorowicza brandenburskiego, gorliwa działaczka kalwińska. Kazała wydrukować w litewskim języku Katechizm kalwiński. Wilno (?) 1681 i rozszerza między ludem rozdając egzemplarze darmo, aby utrzymać poddanych w nowej wierze. Drukowała też własnym nakładem ewangelickie ksiegi liturgiczne w polskim i litewskim języku; nadto przeznaczyła 5,000 złp. na druk Noweso Testamentu w jezyku litewskim. † w r. 1695. (Por. Stankiewicz, Bibliogr. litewska od r. 1547 do 1701. Kraków 1889, s. 65).

Radzyn ob. Gaudenty.

R'dzyrus Bernard (Kaczanowski) bernardyn z XVII w. napisał Politica Divina, in qua leges, statuta decreta, sententiae Sscholast. Theologiae, ex archivo subtil. Doct. Joannis Duns Scoti... appenduntur. Posnaniae 1620, 4-o. Por. Wiszniewski, Hist. lit. pols. t. IX, s. 221; Jocher, Obraz bibl. - hist. lit. t. III, n. 5824).

Raemond Florymund, polemista z w. XVI. Ur. 1540 r. w Agen. W czasach szkolnych zaraził się błędami kalwiński mi, ale następnie nawrócił się i został gorliwym obrońcą wiary katolickiej od różnych napaści kalwińskieh. † 1602 r. Natalis Aleks. nazywa go "meżem bardzo oczytanym i krytycznym" (Hist. Eccl. XVII, 1789, 395). Napisał kilka dzieł: Erreur populaire de la papesse Jeanne. B rdeaux 1588; L'Anti-Christ, Lyon 1597; Histoire de la naissence, progrès et decadence de l'héresie de ce siècle. Paris 1600. (Por. H. Hurter, Nomenclator Litterarius. I, p. 398).

Raes bp strasburski. Ur. 1794 r. w Alzacyi. Nauki pobierał w Schlättadzie, w Nancy i w Moguncyi. W r 1816 otrzymał święcenia kapłanskie. Odtad pracował na wielu stanowiskach zawsze i wszędzie budząc katolików do życia czynnego, własnym przykładem i słowem. R. 1841 otrzymał sakrę bpią i objął zarząd dyecezyą strasburską. Tu położył niezmierne zasługi pod względem wykształcenia kteru i rozpowszechnienia stowarzyszeń r ligijnych. † 1887. Napisal cenne dzielo: Die Convertiten seit der Reformation. Fre burg 1867 -18 0, vol. X. (Por. B rnard, A. Räss w Deutschlands Episcopat in Lebensbildern, I, 4, Würzburg 1873; Bulletin ecclésiastique de Strasbourg, 1887, p. 317; W W., X, 733).

Rafai I—hebr rapha - el = uzdrowienie Pańskie rr. 'Ραφαήλ—jeden z tych aniołów, o których wspomina Pismo św. Rafael anioł był w ludzkiem ciele posłany od Boga do Niniwy na pomoc cierpią emu Tobiaszowi; nazwał się Azaryaszem synem wielkiego Ananiasza, odbył odróż z młodym Tobiaszem, uleczył Sare, córkę Raguela od cza ta, przywrócił wzrok staremu Tobiaszowi. Mówi o tem księga Tobiasza (V, 6; VI,

16; VII, 12; VIII, 3; XII, 15; XV, 18). Ki św. nazywa Rafaela archaniolem, czei go jako patrona p dróżnych i uzdrowiciela chorych. (Por. Offic. Brev. Rom. 21 lub 24 Octobr.; Bolland, Acta SS., Sept. VIII, 10—13).

Rafael - Rafael Santi lub Rafael Sanzio z Urbino, gdzie się urodził 1483 r. † w Rzymie 1020 r. Ojciec Giovanni Santi i Magia Ciarla odumarli go, gdy miał zaledwie lat 11. Zdołności malarskie odziedziczył po ojcu, dość zdolaym majarzu na dworze Gu dobalda ksiecia z Urbino przebywającym; ojciec też był pierw-zym R-a nauczycielem. Po † oj ca zajał się dalszą naukę Timoteo Viti, a w 17 roku udaje sie R. do Perugii i tu pod kieruakiem Perugina, a gdy ten wyjeżdża do Florencyi, pod kierunkiem Pinturichia do 1504 wytrwale pracuje. Polecony przez księżnę della Rovere Soderiniemu udaje się do Florencyi, gdzie jako uczeń Fra Bartolemea, a zkolwiek młody, bo 20-letni, lecz sławy pelen tworzy swoje cudne i słynne Madonuy.

Po 4 - letnim zaledwie pobycie wzywa go Juliusz II do Rzymu, gdzie też R. od 1508 r až do końca już życie spędził. W 12 latach ciężkiej pracy i zażartej rywal zacy: z Michałem Aniolem osłodą R. były względy i najzupełniejniejsze zaufanie pza, który oceniając zdoln ści ulubieńca, tak go formamie zasypywał muóstwem prac najrozmaitszych, iż mistrz niezdolny sam wszystko wykonać uczniom swym zlecać musiał: słynnymi freskami Stanze i Logie zdobi; po śmierci Bramanta zostaje jego nastepca, jako architekt św. Piotra; tworzy piękne kartony, według których wykonywano gobeliny do kaplicy Sykstyńskiej, wreszcie przez Leona X, którego również był ulubieńcem, mianowany zostaje inspektorem starożytności po Fra Giocondzie z Werony, oraz kustoszem wykopalisk w Rzymie.

Wielkie wprawdzie zasługi położył dla archeologii, lecz dla malarstwa był niemal stracony; narzucone rozkazem stndya archeologiczne do śmierci mu się przyczyniły: doglądając prac około wykopalisk, nabawił się febry i w początkach kwietnia 1520 r. życie zakończył.

Wybitniej-zymi uczniami R. są: Giulio Romano, Francesco Penni, Perino del Vaga. R. to malarz wdzięku, urody i słodyczy; jako zasługę wielką poczytują mu rozwinięcie do najwyższego stopnia kompozycyi przestrzennej oraz harmonijne pełne umiaru pogodzenie klasycznej starożytności z powagą chijaństwa. Różnie oceniano R.: niekiedy przeceniano go lub też niedoceniano. Mimo jednak wszelkie zakusy obniżania wartosci i powagi R. imię jego zawsze będzie posiadało urok czarujący, liczne zaś arcydzieła wzbudzać będą niekłamany zachwyt tych, którzy zdołają zrozumieć je i odczuć.

Artystyczny dorobek R. bogato się

przedstawia:

Stanze "Tryumf Kła" (Disputa del Sacramenti), "Szkoła ateńska", "Parnas", "Wypędzenie Heliodora ze świątym", "Papież Leon powstrzymujący wjazd Atylli", "Pożar Borga".

Loggie-"Sceny z historyi św. (Bi-

blia Rafaelowska).

Kartony do gobelinów, z których się wyróżniają: "Cudowny polów ryb" i "Wreczenie kluczów św. Piotrowi".

"Madonny: "Madonna Sollych", "M Dialalevich", "M. ze św. Franciszką i św. Hieronimem", "M. Contestabile" (Petersburg), "M. del Gran Duca" (Florencya), "M. del Cardellino", "M. Ansideich" (Londyn), "M. z palmą", "M. w zieleni" (Wiedeń), "La belle Jardinière" (Luwr) "M. z Foligno" (Rzym), "M. z wieżą" (Londyn), "M. deila Sedia" (Florencya) i najsłynniejsza (powst. ok. 1518 r.), "Madonna Sykstyńska lub Drezdeńska" (Drezno).

Z religijn ych wybitniejsze jeszcze są: "Św. Cecylia" (Bolonia), "Widzenie Ezechiela" i "Przemienienie Pań-

skie" (mewykończone).

Portrety: "Juliusza II" (Florencya), "Leona X" (Florencya), "Joanny Aragoński-j" (Donna velata), "Baltassara Casliglione" (Luwr), "Kardynała Bibienny" autoportret (Florencya), oraz w. in.

Życie R. między innymi skreślił po, francusku: Quatremère de Quincy (1824 2 wydanie. 1833); Springer, R. und Michel Angelo (2 wyd. Lipsk 1883); Lübke, Rafaels Leben und Werke (Drezno 1881); Grayer, Les vièrges de R. (18.9, t. 3); Crowe i Cavalcassele, Raphael his life and works (Londyn 1882); E. Müutz, Rafuel, sa vie, son oeuvre et son temps (1855).

Spis dzieł R-a znajduje się w katalogu Rulanda, The works of Raphael (London 1876), a po niemiecku J. D. Passavant w znakomitem dzielc: R. von Urbino und sein Vater Giov. Santi (3 t. Lipsk 1839—58). (Por. E. P. Org T. 12; Zmigrodzki, Historya Sztuki; G. Kanody, Rajael, z angiel. przetłum. J. Ruffer, Haldome Macfall, Historya malarstwa, t. 1 tłum. J. Kasprowicz. X. E. D.

Rafael od Niepokalanego Poczęcia N. M. P., współczesny francuski karmelita bosy napisał: Le Carme dechausse. Paris 12-o; La Carmelite. Tże, 12-o; Carmelites de Compiègne (1794—1906) béatifiées le 27 mai 1906. Tże 12-o.

Rafal Aversa ob. Aversa Rafal. Rafal Chyliński ob. Chyliński Rafal.

Rafal z Leszna ob. Leszczyński Rafal.

Rafal z Proszowie, bernardyn, błogosławiony. Ur. 1454 r. Od najmłodszych lat odznaczał się wielką pobożnością, a tem bardziej gdy wstapił do klastoru na Stradomiu pod Krakowem. W zakonie przez braci był obierany na różne urzędy: gwardyana, kustosza, wikarego i prowincyała. † w 80 r. życia 26 stycznia 1534 r. w Warcie, pochowany w klasztornym kle tamtejszym. W opinii rodaków uważany jest za błogosławionego tak ze względu na jegożycie świątobliwe jak i na cuda, jakie się dokonały przy jego grobie. (Por. A. Chodyński, Żywot Sługi Bożego, błog. Rafała z Proszowic. Łęczyca 1861).

Rafal ze Skawiny ks. kanonik krakowski zw. przez Nakielskiego (Miech. s. 468) "vir facundissimus et praedicatissimus". † w r. 1479. (Por. Pelczar, Zarys Dziejów kazn. t. II, s. 64).

Ragau—1) hebr. rehu, gr. 'Ραγαδ—
imię jednego z patryarchów sem ckich
(Gen. XI. 18; 1 Paral. I, 15; Luc. III,
35).—2) Ragau nazywała się także
wielka równina w Medyi pomiędzy Ty
rem i Eufratem (Jud. I, 6).

Rageot Gaston, współczesny filozof francuski, napisał m. i. Le succès. Au-teurs et public. Etude de critique so-725).

ciolog que. Paris 1906, 8-c; Les savants et la philosophie. Tre 1908, 16-o: Les résultats de la psychologie w "Revue des Deux Mondes". 1906, sept.; Le Problème experimental du temps w "Revue phil." 1908, juillet. (Por. Blanc, Dict. de phil.).

Rages gr. Paγai lub Paγa — nazwa miasta u stóp góry Caspius w Medyi (Tob. I, 16; 1V, 21; V, 8, 14; IX, 3, 6). Miasto przechodziło różne koleje, po wielekroć było burzone i odbudowaniu R. nazwał Europos, po wojnach partyjskich odbudował R. król Arsacyusz i nadał nazwę Arsacya. Ostatecznemu zniszczeniu uległo R. podczas najścia Mongołów w 1220 r. Dziś pozostały tylko ruiny. (Por. Ritter, Erdkunde, VIII, 595; Gutberlet, Das Buch Tobias. 1877, p. 172 — 173; M. Hagen, Lexicon Biblicum. t. III, p. 723).

Ragey M. marysta, współczesny, napisal Le virginal de Marie publié pour la première fois, d'après un manuscrit du XIV siècle. Texte latin trad. en regard. Paris 1887; Hymnarium quotidianum B. M. V. ex hymnis medii aevi comparatum. Pariis 1893, 8-o; Eadmer le premier biographe de S. Anselme. 8-0; Histoire de S. Anselme. Paris 1890, 8.0, 2 t.; Vie de S: Anselme. 8-0, L'Argument de S. Anselme. Tie 1893. 12-0; Tennyson. Tze 1894, 18-0; L'Anglo-Catholicisme. Paris 1897, 16-0; La Crise religieuse en Angleterre. Tze 1897, 8 o; Le Mouvement religieux en Angleterre au XIX siècle. Paris 1900, 3 t., 12-o, w kolekcyi "Science et Religion" n. 98-100; Les Missions Anglicanes. Paris, 16-o i inne. (Por. Dict. de la Pensée, t. II, s. 797; Tenže Repertoire bibliogr. 1902, s. 323; katalogi ksiegarskie).

Raguel izraelita z pokolenia Neftali, krewniak Tobiasza starszego, ojciec Sary, która została żoną Tobiasza Młodszego (Tob. III, 7; VI., 11; VII, 1; VIII, 11; IX, 5, 6, 8; X, 8, 10; XIV, 15). Mieskał R. nie w mieście Rages, jak Vulg. III, 7; lecz w Ekbatanie, jak wnioskować można z kontekstu i jak jest w kodeksie Watykańskim. III, 7. (Por. Gutberlet, Das Buch Tobias, p. 117; M. Hagen, Lexicon Biblicum, t. III, p. 725).

Raquza (Dubrownik) bostwo (dioec. Ragusinensis) w Dalmacyi, sufragania metr. Zara. Miasto R. polozo e u stóp i na stokach góry św. Sergiu-za przypomina starożytną fortece, jest rezydencya bpa, posiada ok. 12,000 mieszk. przeważnie katolików; ma stary klasztor Franciszkanów w stylu romańskim. klasztor i kł Dominikanów w stylu przechodnim gotyckim, kl w. Błażeja patrona miasta i kraju oraz wspanialy kl katedr. Wniebowzięcia N. M. P. (1713): nadto instytut teologiczny, gimnazyum i t. d. — Bpstwo zalożone w pierwszych wiekach Kła w Epidaurum (obok R-y) przeniesione w r. 635 do R-y, w r. 990 podniesione do godności metropolii. Stolica arebpia wakowała od r. 1815 do 1830. W r. 1830 R. znów została bostwem zależnem od Zara. Dvecezya posiada 75,957 katolików obsługiwanych w 47 parafiach i 20 filiach pomocn. i wikaryatach przez 106 kapł. świec. i 52 zakon. (Por. Battandier, Annuaire pont. 1913, s. 309; Glaire, Dictionn. II, s. 1904; Orgelbrand, Enc. Powsz. t. IV, s. 508; Moroni, Dizton. t. 56, s. 156 - 159 podaje listę bpów R-y aż do r. 1843).

X. J. N.

## z Raguzy Jan ob. Jan z Raguzy.

Rahab — nierządnica z Jerycho, która przyjęła do swego domu wysłańców Jozuego, ukryła ich i w ten sposób ich uratowała. Gdy Jerycho zostało zdobyte, dom R. został ocalony w nagrodę za jej gościnność. Zaślubił ją Salmon i miał z niej syna Booza (Jos. II, 1; VI, 17). Rahab wymieniona jest w genea ogii Chrystusa Pana (Matth. I, 5) i to jest jej największą chwalą, była bowiem figurą tych pogan, co przez wiarę w Chrystusa skorzystali z łaski Odkupienia. (Hebr. XII, 41; Jacob. II, 25).

Rahmeni Ignacy patryarcha syryjski ob. Mardin i Amida.

Rahoza (także Rohoza) Michał. Ród to bojarski, potem w szlachie przedzierżgniety herbu zapewne własnego, z pewnem podobieństwem do Szrentawy, osiadły w województwie mińskiem. Z tych Stefan żyjący jeszcze, jak się zdaje w początku XVI w., pomiędzy innymi miał sypa Wasyla, o którym wiemý, że

jako dworzanin królewski mianowany w maju 1566 r. chorażym; podpisał w 1569 akt unii i f przed r. 1584. Jako ojcowizne posiadał w dawnym pow. mińskim Chotenczyce (teraz jest miejsco-wość tej nazwy w pow. wileńskim), a nabyl Krańsk (nie wiemy, gdzie się znajdowal!); obszerny majątek, rozmaite miał dobra ruchome, dom w Wilnie na Zarzeczu etc.; żenił się dwa razy; od pierwszej żony, nieznanej Maryny, znany jeden syn Michał, a od jakiejś Awdotyi-Iwan, Jur i córka Anna. Nabvte dobra zapisal żonie owej Awdotyi, testamentem w 1578 r., a dziedziczne podzielił pomiędzy synów. Z tego testamentu dowiadujemy się, że Michał i Jur byli w niewoli w Moskwie, wykupieni za 200 kop groszy litewskich, kiedy data niepodana.

Mniemania Łukasżewicza, że Michał uczył się u Jezuitów w Wilnie i miał od nich otrzymać jakieś tajemne instrukcye, nie wytrzymuja najmniejszej krytyki, jak to w swoim czasie wykazał ks. bp Likowski. Pierwszy raz się spotykamy z Michalem Rahoza ok. 1576 r. gdy zostawał pisarzem nadwornym kniazia Bohusza Koreckiego, wojewody wołyńskiego, który te godność piastował od 1572—1576 (ks. Likowski przez pomylkę nazywa go wojewodą wileń.). Na tem stanowisku musiał zabrać stosunki z panami, którzy dowiedziawszy się, że ma chęć poświęcenia się stanowi zakonnemu, zalecali go do tronu, jako człowieka "w uczciwości, stateczności, bogobejności zachowałego i Piśmie św. u-miałego". I wskutek tego, zdaje się bez poprzednich przygotowań zakonnych został archimandr. wMińsku już 1579, a 1582 w Słucku; konferowano mu też monaster morocki (Morocz w pow. mozyrskim, gub. mińskiej) w 1589 r., do archimandryi słuckiej przyłączony. Były to czasy reformy religijnej; zjechał do Polski Jeremiasz, patryarcha knstplański.

Szczęście sprzyjało R-ie: po złożeniu Diwoczki powołano go na metropolitę w lecie 1589, jako męża "godnego i w zakonie greckim doskonale uczonego, a dobrze stałego", popieranego przez panów i rycerstwo; z patryarchą jednak się poróżnił, nie chcąc mu wypłacie b rdzo znacznej sumy (14,000 złp. a inni utrzymują, że to 14,000 duk.) za wyświęcenie; patryarchą, według niektórych

miał mu grozić usunięciem od władzy, ale do tego nie do-zlo. Episkopat rusk caly z metropolita na czele, wstąpił na drogę reformy koniecznej wtedy bardzo, a następnie ku unii skierowanej. Działalność metropolity w tej mierze różnie jest oceniana. Bartoszewicz twierdzi, że R a był w tem bardzo czynny, upoważniał wszystko, pracował, zachowujac cały maje-tat władzy duchownej; coskonale ocenial powody unii i sam działał, ale bardziej wysłu iwał się innymi; i chciał unii i bał się jej; był człowiekiem nie bez najlepszych checi, ale walczyły w nim dwie namiętności: myśl podniesienia cerkwi i ambicya czysto świecka; był bpem bardzo gorliwym, królowi wierny; kłaniał się kmaziowi na Ostrogu jako R.a, lecz miał nad nim przewagę jako metropolita, alew każdym razie miał charakter słaby, tak konkluduje Bartoszewicz. Ks. bp Likowski powiada o nim, że zakonnikiem był bez przygany, czystych obyczajów, ale chwiejnego charakteru jako pasterz i zwierzchnik cerkwi, niezdolny z siebie do kreku tak wielkiej wagi jak unia i jej bynajmniej nie sprzyjał z początku. Nie z własnego popędu, lecz raczej wciągnięty przez innych bpów i przez wzgląd na króla za nia się ostatecznie oświatczył i aż do jej ogłoszenia na synodzie brzeskim dwuznaczną odgrywał rolę; po jej ogłoszeniu ograniczył się na tem, co było najściślejszym jego obowiązkiem; znika też potem z widown, nie zostawiwszy śladów swojej działaln ści. Człowiek bez energii i siły ogladający się ustawicznie na panów ruskich, na kniazia na Ostrogu i Teodora Skumina Tyszkiewicza szczególnie.

W całem jego zachowaniu sie, zwłaszcza im bliższą była chwila dokonania unii, widoczna jest jego niechęć do niej, dwuznaczność, nawet niekiedy obłuda; nie chce się królowi narazić, ale i z magnatami ruskimi nie zrywa; stąd przybiera postawę niegodną nie już bpa i najwyższego zwierzchnika cerkwi, lecz prawego zupełnie człowieka; co jedną ręką pod naciskiem okoliczności i bpów podpisuje, tego się drugą ręką wy iera. Bp Pelesz nie jest też stronnikiem i admiratorem R-y, chociaż tego tak bardzo silnie nie akcentuje i znajduje czasem w jego czynnościach dodatnie nawet strony. Po ogłoszeniu Unii już się trzyma

Ra odporniej i w swoich odezwach tak zw. gramotach, zaznacza charakter, bojaźń i chwiejność ustaje. Nieznana jest data dokładna jego śmierci: 12 czerwca 1599 r. żył jeszcze, a w drugiej polowie września t. r. jest już metropolita nieśmiertelnej pamięci Hipacy Pociej, zapewne wiec w lepcu lub na początku sierpnia 1599 r. R-a świat ten opuscił. (Por. Ks. bp Likowski, Unia Brzeska. Poznań 1896; Bartoszewicz Juljan w Encykl Orgelbranda: ks. bp. przyszły, Julian Pelesz, Gesch. der Union der ruthenischen Kirche mit Rom. t. I, Wiedeń 187x; Opivanje dokumentow Archiwa unijatskich mitropolitow. t. I, Petersburg 1897 i in.).

J. M. G.

Raible Feliks ks. erudyta, nazywany przez A. Kocha "historyographus tab rnaculi", po olugich studyach i poszukiwaniach historycznych napisal cenna monografie dotycząca historyi Tabernacu'um, która wy tał Engelb. Krebs p. t. Der Tabernakel einst und jetzt. Eine historische u liturgische Darstellung der Anda ht zur aufbewahrten Eucharistiae. Mit 14 Safeln und 53 A bildungen im Fext. Freib. Breisg. 19-8, 8 o; nadto Ueber Ursprung. Alter und Entwicklung der Missa praesan-ctificatorum w "Katholik". 1901, I, 143—56; 255—66; 363—374. Ks. R. † dn. 15 marca 1907 r. (Por. Hurter, Nomencl. litt. theol. t. V, p. 2, k. 203 i).

Raich Jan Michał ks. dziekan kapituły, ur. w r. 1532 w Ottobeuren, był redaktorem czasopisma "Katholik" i "Frankfurt. Broschuren", napisał m. i. Alter d. Erstkommunikanten. 1875; Shakespear'es Stellung z. Kath. Kirche. 1854; Die innere Unwahrheit d-Freimauerei. 1884; wydał Libermann'a, "Institutiones Theologicae". 1869, 2 t.; Maldorati, "Commentarii in quatuor Evangelia". 1874, 2 t.; Kettelera "Kazania" i "Listy" i inne. † w r. 1907 w Moguncyi.

Raimond albo Raymond Jerzy Maria, literat i uczony francuski, ur. w chambery w r. 1769, maż gruntownej pobożności i niezmordowatej pracy; łączył w sobie niezwykłe zdolności z nie-

i pedagogicznej. Po ukończeniu kolegium, sam bez żadnej pomocy oprócz książek, zabrał się do studyowania literatury i nauk ścistych i doszedł do ogromnej wiedzy w tym zakresie. Obejmował kolejno różne stanowiska w administracyi państwowej, ale wszystkie porzucał dla nauczania innych. W r. 1794 otrzymał katedre historyi i geografii w szkole centralnej Mont - Blanc, w r. 1800 przyjął nadto katedrę nauk matematycznych. W kilka lat potem ozdobiony tyt. honorow, prefekta kolegium Jezuitów został w niem profesorem geografii i nauk matematycznych, które to obowiązki spełniał aż do 70 r. życia to jest do śmierci w r. 1839. Oprocz wielkiej liczby "Memoires" i "Notices" w zbiorach wyd. przez "Société royale a-cademique de Savoie", którego był sekretarzem od chwili założenia, oraz licznych rozpraw z dziedziny historyi, literatury, filozofii, nauk ścielych i muzyki, R. napi-al m. in. De la Musique dans les eglises etc. Chambery 1809; Observations sur le principe philosophique de M. Lamennais touchant le fondement de la certi ude; Saint François de Sales considéré comme écrivain, i in. Nadto wiele artykułów do Michaud'a "Biographie univ,"; Millin'a "Magas n encylcop." Gergonne'a, "Annales de mathématiques", oraz "Journal de Savoie", którego byl zał życi lem i redaktorem. (Por. Michaud, Bicgr. univ. suppl.; Glaire, Dictionn. t. II, s. 1906 i nst.).

X. J. N.

Raimondi Jan Chrzciciel oryentalista i felozof włoski, ur. w Kremonie ok. r. 1540, przez długi czas przebywał w Azyı, dzie oddawał sią studyom nad językami: arabskim, ormiańskim, syryjskim i bebrajskim. Powrócił do Włoch w chwili gdy kardl Ferdynand de Medicis zakładał drukarnię i zecernię z czcionka i wschodniemi; były to jakby zawiazki późniejszej sławnej drukarni Propagandy. Uczony krdl wyszukiwal mężów, którzyby nauką swą pomagali mu w wielkiem jego przedsięwzięciu. Na ich czele postawił R. który nie zawiódl nadziei w nim pokładanych. Z liczby dziel wydanych przez R. ważniejsze są: Gramatyka syryjska i Gramatyka

pokonanym zapałem do pracy naukowej | arabska; Ewangelie po arabsku z miedzylinijnem tłumaczeniem. 1591. Wydania te sa po Polyglocie krdla Ximenesa jednemi z najpiękniejszych pomników sztuki drukarskiej. Przechowuja się we Florencyi. R. nosił się z zamiarem wydania Poliglotty z tekstem arabekim, syryjskim, per-kim, etyopskim, koptyckim i armenskim obok tlumacz. greck., lacińsk., hebrajsk. i chatdejskiego z dołączeniem gramatyk i słowników tych języków, ale śmierć Grzego-rza XIII przeszkodzuła w wykonaniu tych zamiarów; sam też ok. r. 1630 +. (Por. Arisi, Cremona litterata: Tiraboschi, Storia della letteratura italiana; Erpenius, Orationes tres de ling, ebraeae, latinae, arabicae dignit.: Feller, Biogr. univer.; Glaire, Diction. t. II).

X. J. N.

Raineri Aniol ks., ur. w r. 1761, uczony i pobożny kapłan, oddany uczynkom milosierdzia przez całe życie; ubogim † w r. 1840. Napi al bardzo cenione dzielo Corso di struzioni catechistiche. Milano 1841-4-; najnow sze wydanie w r. 1901. Tłumaczono je na różne języki a także i na francuski p. t. Cours d'instructions familières sur toute la doctrine chrétienne. Paris 1900, 12-0, 5 t.; są także na franc. tłumaczone jego: Homélies sur les évanyiles des aimanches. Paris 1875, 12-o.

Rainier z Pizy (Pisanus), dominikanin, profes klasztoru św. Dominika w Pizie. Ur. pod koniec XIII w., w r. 1310 wstąpił do zakonu, gdzie przez swą iedze, cnote i pisma zdobył sławe wśród współczesnych. Nauc al teologii i pelnił różne urzędy zakonne. † w opinii świątobliwosci w r. 1351. Z dzieł jego znane sa: Summa albo Pantheologia, dzielo teologiczno - kaznodziejskie, wyd. przez Jakóba z Florencyi w Norymberdze 1473; Wenerya 1486; Lyon 1519; Brescia 1580; Brevis chronologia scriptorum ecclesiasticorum, inne. (Por. Touron, Hommes ill. de l'Ordre de S. Domin. t. 1; Echard, Script. Ord. Praed. t. I; Trithem., Catalog.; Glaire, Dictionn. II; Daniel, Manuel des Sciences. 1903, s. 418).

Raj - hebr. gan, gr. Παράδεισος - na-

dziećw (Gen. II, 8 — III, 24; Isai. LI, 3; Ezech. XXXI, 9, 16, 18; XXXVI, 35; Ioel II, 3). Oznacza też Pismo św. R. krainę pozaziemską, dokąd szły dusze sprawiedliwych przed przyjściem Chrystusa Pana i obecuie dusze dzieci umierajacych bez chrztu, to samo co otchłań (Gen. XXXVII, 35; Ps. VI, 6; Job. XIV, 13; Eccl. XLIV, 16; Luc. XVI, 22; Act. II, 31).

Oznacza też czasami niebo (II Cor. XII, 4; Luc. XXIII, 3; Apoc. II, 7). Pospolicie nazwa raj bywa używana w pierwszem znaczeniu. Gdzie ten raj się znajdował, dziś określić ściśle i pewnie nie możemy. Opowiadanie Genezy II, 8—14; III, 24 o pozycyi raju różni różnie tłumaczą. Niema prawie zakatka na świecie, gdzieby miejscowa tradycya nie upatrywała pierwotnej kolebki rodzaju ludzkiego i raju, np. Polacy siedlisko wskazują w gub. Łomżyńskiej, gdzie jest obecnie miasteczko Rajgró i. (Por. Polujański, Wędrówki po gub. Augustowskiej). Powszechnie uczeni upatruja m ejsce raju w Azyi w okolicach rzek Tygru i Eufratu: jedni na poludniu Mezopotamii w Chaldei-Huet, Bochart, S. Morin, Sayce, Lagrange, Friedr. Delitzch, ks. Dessailly; drudzy w Armenii - Reland, Joly, Kurtz, Arnaud, Vigouroux, Kaulen; inni jeszcze upatrują raj w Indyach pomiędzy Hindu-Kuszem a źródłami Tygru i Eufratu. Dia wszystkich tych hypotez punk tem wyjścia jest opis raju biblijnego; każda z tych hypotez ma swe dodatnie i ujemne strony; najwięcej powagi za soba i prawdopodobieństwa ma pierwsza. (Por. Reland, De situ paradisi ter-restris. 1706; Vigouroux, La Bible et les découvertes mdernes, t. I, p. 192 etc.; Ammer, Die Streitfrage über die Lage des Paradies kritisch erörtert. Straubing 1856; Lénormant, Les ori-gines de l'histoire d'après la Bible, 1868, 2 vol.; Hummelauer, Commentarius in Genesim. Paris 1895, p. 133 ss.).

X. R. J.

Rajewski Michał archierej prawosławny, przedtem kapelan przy posielstwie rosyjskiem w Wiedniu, propagator panslawizmu między słowianami w Austryi,

zwa miejsca zamieszkania pierwszych ro- Nowogrodz., studya teologiczne odbył dziećw (Gen. II, 8 — III, 24; Isai. LI, w Niżnym - Nowogrodzie i w akademii petersburs., w r. 1834 mianowany kapelanem przy poselstwie w Sztokholmie, w 1842 r. w Wiedniu. Tu oddał się studyom nad językiem, hist. i liter. ludów słowiańskich i podróżował po Czechach, Morawii, Wegrzech i Serbii. W r. 1846 został protojerejem, a następnie archierejem. Pisal dziela w celu zaznajomienia Zachodu z nauką kła prawoslawnego np. Le grand canon de St. André de Crêté. Vienne 1849; Ritus der orthodox-kathol. Kirche bei der Krönung der Kaiser. Wien 1856; Liturgische Bücher der othodox - kathol. Kirche 1861, 3t; Gebetbuch zum Gebrauch der orthodoxen Christen, 1861 i inne. Pomieszczał też wiele artykułów w różnych czasopismach o stosunkach słowiańskich. (Por Orgelbr., Enc. Powsz. t. XII, s. 499.

Rajmund sw. bp z przydomkiem Guillerwus (d. 21 czerw.). Ur. w Tuluzie, pochodził z rodziny królów Francyi. W młodzieńczym wieku poświęcił się najp erw studyom nauk wyzwolonych a nastepnie služyl rycersko, lecz laska boża spłynęla na te duszę szlachetną, i R-d postanowił dalsze swe życie poświęcić Bogu w zakonie Kanoników reg. przy kle św. Antonina. Tu gdy zasłynał niezwyklemi cnotami Kanonicy przy kle św. Saturnina ofiarowali mu opactwo. Sława jego świątobliwego życia doszła aż do Barbasty, miasta polożonego za Pirene-jami, gdzie R d ulegając prosbom Al-fonsa I króla Aragomi (1105 - 1134) objal stolice bpia (w Barbasta i Rota). konsekrowany przez Bernarda prymasa tuluzkiego i legata Stolicy św. Pelen gorliwości bp poodnawiał najpierw świątynie, poniszczone w walkach z Maurami, przywrócił moc zaniedbanemu prawu kanonicznemu i całą siłą uderzył przeciw zepsutym obyczajom i występkom. Nie zawahał się nawet upomnieć króla Alfonsa, gdy ten wszczynał walkę z Chijaństwem. Z tego powodu ściągnął na siebie nienawiść i zemstę króla. który namówił bpa w Osca, Stefana, by ten objął w posiadanie stolicę bpią w Barbasta i Rota. Z niema skarga žalu na ustach, R-d pozbawiony swego kla i opłakiwany przez ukochaną swą our. w r. 1811 w Arzamasie, gub. Niżn.- wczarnie udał sie do Rutenów, gdzie

znalazł przytułek u swych braci za- sw. Saturnina. Staraniem jego zbudokonnych. Pż Celestyn nakazał bpowi Stefanowi opuszczenie s olicy i zwrócenie zabranych dóbr. Niebawem i król Alfons žalujac swego bledu odwołał z wygnania R-da i darzył go odtąd szczególnemi laskami. W wyprawie króla przeciw Agarenom towarzyszył R-d Altonsowi, śpiesząc z pomocą cierpiącym. cieżkich próbach życia, wiąc przez lat 21 w owczarni swojej nau-kę, wiarę i pobożność † R. 21 czerwca 1126 r. w Osca. Śmierć jego opłakiwał król Afons. Zaraz po śmierci ciało jego ubrane w szaty bpie zostało prze-niesione do Rota. W r. 1143 d. 17 gru-dnia bp Gaufrid przeniósł je, umieszczone w sarkofagu marmurowym, do oltarza wielkiego. Bóg wsławił go licznymi cudami. Pż lnnocenty II w r. 1174 policzył R-a w poczet Świętych. (Por. Acta SS. Boll. Junii, t. V; Of. ficia propria Sanctorum a Canonicis Reg. s. Augustini recitanda; Bibliotheca hagiographica latina antiquae et mediae actatis. Bruxellis 1900).

Ks. A. Błachut.

Raimund de l'Isle-Jourdain, jeneral zakonu Karmelitów. Ur. ok. r. W młodym wieku wstąpił do zakonu Karmelitów w Tuluzie. Już w podeszlym wieku, bo miał ok. 80 lat zostal wybrany generalem zakonu w 1294 r. † 1297 r. Podobno napisał wiele dziel naukowych, ale żadne z nich do nas nie doszło. (Por. W. W., X, 746).

Rajmund św. zw. Jałm użnikiem. Ur. w Tuluzie ze znakomitych rodziców. Skończywszy nauki początkowe, oddany został na wychowanie Kanonikom Reg. u św. Saturnina, gdzie spełniał obowiązki kantora. Niezwiazany ślubami zakonnymi zawari zwiazek malżeński, lecz właśnie czas trwama tegoż był przejściem, w którem serce jego odrywając się od świata miało wyłącznie spocząć w samym Bogu. Niebawem Bóg zabral mu malżonkę. Wtedy to postanowił wstąpić do zakonu Kanoników Reg. by całem sercem służyć Chrystusowi. Pierw jednak rozporządził swym majątkiem, cześć jego przeznaczywszy na przytulek dla 12 ubogich kleryków, zwany później "Collegium Sancti Raymundi" a częścią przyczynił się do odnowienia bazyliki Minerva. Był także dyrektorem su-

wane zostały również dwa mosty na rzece zw. Hircium (Ircium-Ericium). Odznaczał się szczególniejszem miłosierdziem dla ubogich. Wśród ciągłych wojen domowych, kiedy wzrastała nedza ludu, kiedy nieurodzaj i zarazy nieopu-szczały Francyi, R-d okazał się prawdziwym "ojcem ludu" wspierajac szczodrze ubogich, opiekując się chorymi i strapionymi. Na początku 40 dniowego postu, jak również we wszystkie uroczystości 100 ubogim dawał pożywienie. Stąd zyskał sobie nazwę "Jałmużnika". W zakonie celował ścisłem wykonywa-niem reguły Łagodnoscią zaś i nadzwyczajną uprzejmością pozyskał sobie milość i zaufanie zakonnych braci. Wkrótce też zakwitnęla zaniedbana karność zakonna w kolegium św. Saturnina, pociągając młodzież ze znaczniej-szych rodzin. Zmarł R. 3 lipca (według Acta Sanctorum) prawdopodobnie 1159 r. Ciało jego złożone zostało w kapliczce "ubogich kleryków" w miejscu, które sobie za życia sam obrał sługa Boży. Gdy w latach 1652 i 1653 za przyczyną św. R-da mieszkańcy Tuluzy ocaleni zostali od morowego powietrza, wtenczas za pozwoleniem władzy duchownej przeniesiono relikwie jego do kła św. Saturnina i umieszczono je na oltarzu w srebrnej trumience. Święto 8 lipea. (Por. Acta SS. Boll. Julii, T. I. Bibliotheca hagiographica latina antiquae et mediae aetatis. Bruxel. 1900; Officia propria Sanctorum a Canonicis Reg. recitanda).

Ks A. Blachut.

Raimund Jordanis — augustyanin. Zyl ok. r. 1380. Byl opatem w Celle. Jest autorem wielu pism ascetycznych, z których główniejsze: Contemplationum libri VI, i De statu Religioso. Wydane jego dziela w Magna Bibl. Vet. Patr. V, Paris 1644, 419. (Por. W. W. X. 746).

Rajmund z Kapui, bl., dwudziesty trzeci generał Dominikanów, ur. w Kapui, gdzie też przyjął habit zakonny, od r. 1350 był dyrektorem zakonnie klasztoru w Monte - Pulciano, był profesorem Pisma św. i teologii w domach zakonnych i przeorem klasztoru della

pomagał jej w różnych przedsiewzięciach. W r. 1380 mianowany był generalem zakonu. Pže Urban VI i Bonifacy IX powierzali mu różne misye polityczne we Francyi i we Włoszech. † w 1399. Tytuł błogosławionego nadal R-i pż Klemens VIII w r. 1 94. Napisał Żywot św. Agnieszki z Monte-Pulciano i św. Katarzyny Sienneńskiej; Traktat o Maynificat; Listy; Traktat o konieczności i środkach przeprowadzenia rejormy wsród osób zakonnich. (Por. Echard, Script. Ord. Praed. t. I, s. 679; Touron, Hommes illustr. de l'Ordre de Saint Dominique. t. II, s. 660; Glaire, Diction. t. II, s. 1906

Raimund Lallus ob. Lullus Raimund.

Rajmund Martini dominikanin ur ok. r. 1286 w Kolonii, z pochodzenia żyd. Celem nawrócenia Żydów i Maurów za rada św. Rajmunda z Pennafort założono w Murc.i i Tuni-ie kolegia dla nauki języków rabinistycznego i arabskiego. Między 12 dominikanami, którym to studyum polecono był i R. M. Był obecny przy dyspucie w obecności króla Jakóba Aragońskiego nawróconego żyda dominik. Pawła Alfonsi z rabinem Nachmanidesem (ob. Ramban) o prawdziwości Chijaństwa, poczem 1264 r mianowany zo-tał członkiem komisyi celem przejrzenia talmudu i ksi g rabinistycznych i usunięcia miej-c obraźliwych dla Chijaństwa. Owocem pracy R-a w tej kom syi było dzielo Pugio fidei adv. Mauros et Judaeos. Uześci dotyczące I-lamu jeżeli w tej książce byly zaginely, pozostaly tylko zwroty pko Żydom i spekulacye filozoficzne. Ujawnił on tu wielką znajomość literatury rabinistycznej. R. miał też napisać: Summa cont a Alcoranum i Capistrum Judaeorum. Przez dłuższy czas był R. kaznodzieją w Murcyi i Tunisie, a od r. 1269 lektorem jezyka hebr. w Barcelonie, † w lipcu 1286 r. Pugio ostatnio wydał Carpzow w Lipsku 1687 r. z dodatkem Introductio in theologiam judaicam (Por. Torres Amat, Escritores Catalones. Barcel. 1836; Seuden, Gesch. d. Apologetik. Stutg. 1846).

mienia św. Katarzyny Sienneńskiej i do- z zakonu de Mercede albo Mercedaryuszów (ob.) krdł, nazwany Nonnatem, gdyż wydobyty został z łona matki za pomoca operacyi, a wiec jakoby nienarodzony, non natus. Przyszedł na świat w r. 1204 w Portel w Katalonii ze znakomitej ale zubożałej rodziny. Mimo świetnie odbytych nauk ojciec przeznaczył R-a do paszenia trzody, chcąc przez to odwieść go od wstąpienia do zakonu, do czego młodzieniaszek zawsze chęć zdradzał. R. postanowil w stanie pasterskim prowadzić życie dawnych anachoretów. Przyjaciele zachęcali go by porzucił dotychczasowe zaję-cie a udał się na dwór królewski, gdzie przy opiece możnych krewnych zdobyłby znaczne stanowisko na świecie, ale R. po-tanowił zerwać ze światem zupelnie i wstąpił do zakenu de Mercede, pragnąc niesć pomoc chijańskim niewolnikom cierpiącym w rękach niewiernych, Otrzymaw zy pozwolenie oj a udał się do Barcelony i tu w ręce św. Piotra Nolaski zlożył sluby zakonne. Znakomite postępy w doskonałości R-a skłoniły przelożonych, że go wysiali do Algieru w celu wykupywania tam niewolników. Gdy zabraklo ; ieniedzy R. sam ofiarował się jako zakładnik za innych. Niewierni obchodzili się z nim w niewoli tak okrutnie, że pewnieby go zameczyli, gdyby nie nadzieja za niego znacznego To nawet sklonilo właściciela okupu. R-a, że pozwolił mu chodzić, gdzie mu się podobało. Wolności tej użył R. na nawiedzanie uwięzionych chijan i utwierdzanie ich w wierze; słowem też swojem i świętością życia nawracał mnóstwo niewiernych. Gdy pomimo srogich kar R. nie ustawał nauczać i nawracać, rządca Algieru kazał mu przebić wargi rozpalonem żelazem i zamknać na klódkę, którą wtedy tylko zdejmowano, gdy Św. musiał przyjąć pokarm. Przez 8 miesięcy skrępowany łańcuchami wy-cierpiał tę torturę. Wykupiony przez braci zakonnych niechetnie wracał R. do Hiszpanii; wolał raczej cierpieć i pracować dla nieszęśliwych, ale rozkaz przełożonego zdecydował sprawę. Powróciwszy do ojezyzny mianowany został przez Grzegorza IX krdłem, w niczem jednak nie zmienił trybu życia, ani u-bioru zakonnego. Wezwany przez pża do Rzymu, udał się tam pieszo, lecz w Rajmund Nonnat (Nonnatus) św. drodze zachorował i w Cardone + 31

sierp. 1240 r., w 37-ym życia. Pochowa ny w kaplicy św. Mikolaja niedaleko wsi, gdzie spędził swą mł dość. Św. Piotr Nolasco wybudował w r. 12:5 am klasztor, dokad przeniesiono relikwie Św. Benedykt XIII i sobór Konstancyeński zaliczyli R-a w poczet Świętych a Aleksander VII på kazal wciagnać imie jego do Martyrologium rzymskiego w r. 1657. Święto 31 sierpnia. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. t. II, k. 855 i nst.; Glaire, Dictionnaire. t. II. s. 1906).

X. J. N.

Rajmund od Krzyża (Nowicki) Maryanin ur. 1730 r. † 1792 r. Do zakonu OO. Maryanów wstąpił młodo w 1747 i przyjał suk enke zakonu Niepokalanej Dziewicy z rak czcigodnego sługi Bożego O. Kazimierza Wyszyńskiego od św. Józefa, naówczas generala O(). Maryanów. Pocza kowe wykształcenie otrzymał w szkole maryańskiej, wyż-ze w Warszawie, teologii w Rzymie. Nadzwy czaj zdelny i całą duszą i sercem do zakonu Maryanów przywiązany, wysoce pobożny i inteligentny, zwrócił uwagę na siebie O. Rajmund, tak swoich przełożowych mianowicie O. Kazimierza Wyszyńskiego i O. Cypryana Fiałkowskiego od 10 Cnót N. Panny, generalów jak i profeserów w Rzymie, gdzie sie dal poznać ze swej wysokiej inteligencyi. Miał O. R-d dar jednania sobie i zakonowi swemu przyja iół, był obrotny i dzielny, stad kilku Włochów i Hiszpanów do swego zakonu zaciagnał, którzy w Polsce h bit Niepokalnej Maryanów Matki przyjęli, a potem idee tego zakonu w swej ojcz źnie szerzyli. W zakonie OO. Maryanów piastował ks. Nowicki od Krzyża różne god ości aż w r. 1776 obrany został generalem całego zakonu, która to godnosé przez lat 12 z wielkim zakonu swego poż tkiem pia-W historyi zakonu OO. Maryanów zapisał się ten generał złotemi zgłoskami. On to bowiem zerwał wszelkie stosunki z Reformatanii, którzy przez lat 70 owieke nad z konem Maryanów roztaczali niezawsze na korzyść tego zgromadzenia. Pod wpływem Reformatów, Maryanie stracili majetności, szkoły ich zaczęły upadać i t d. O. R-d poli žyl temu wszystkiemu kres. Juž przed nim general zakonu O. Jacek zwyciężył trudności. Zalecony znakomi-

Wasilewski od śś. Dusz czyścowych zaczął się rządzie samodzielnie, bez Reformatów i przywracać dawniejsze zwy zaje maryańskie, temu tylko zakonowi właściwe, a które reformaccy komisarze poznosili, chcac zakon ten na franciszkański zamienić.

Reformaci zakazali (!) używać przydomków od Świ tych, parzucili Maryanom swój brewiarz, a co gorsza profesorami i magistrami bywali w zakonie Maryanów, niedopuszczając do tych godności najzdolniejszych nawet Maryanów. Ubogi zakon znosił w pok rze te 70-letnia niewolę reformacką. O. Rajmund dopiero ostatecznie był tym Mojż-szem dla zakonu Maryanów, co uwolnił ich od tych wpływów. Zmienił on brewiarz, pasy zakonne przywrócił i zwyczaje dawne wprowadził, szkoły klasztorne udoskonalił, misyonarzy swego zakonu wysyłał w różne strony Polski, gdzie z największym pracowali pożytkiem; zapał ogarnał całe zgromadzenie Maryańskie taki, jakby na nowo powstali. On to, O. Rajmund o | Krzyża, utożył ustawy nowe zakonu, zaprowadził jedność nabożeństwa w swo-ch klasztorach, zjednał dla swego zakonu możnych przyjaciół, cieszył się jako maż uczony i dobrze wychowany względami króla Sta-nislawa Augusta i nieraz tego nieszczęśliwego monarche do spowiedzi i modlitwy zachęcił, za co też król Stanisław wdziecznym był O. R-wi i zakon jego gdzie tylko mógł popierał. Staral się ten general o beatyfikacye instytutora swego zakonu O. Stanisława i O. Kazimierza. Dla tej sprawy zjednał nietylko bpów pol-k ch i portugal-k ch, ale i królów ka olickich. Do Portugalii osobiście jeździł wizytować klasztory i koleg a swego zakonu. Tam miał pociechę widzieć jaka czcią Portugalczycy otaczeli zakon Maryanéw, a szczególnie pomni O. Wyszyńskiego od św. Józefa. Ale nie dość miał na tem wielk ten rzeczy-wiście generał O. Rajmund, że jego zakon kwitnał w Polsce i Portugalii, n pragnal, aby Maryan e byli wazedzie, a przedewszystkiem w Rzymie. Dopiał i tego, bo silna wola i gorliwość i umiłowanie gorace zakonu wsp eraly jego dobre chęci, a miłość ku duszom w czyscu cierpiacym sprawiała, że (). Ra mund wszystko znosił cierpliwie i wszystkie nisława i duchowieństwa, zakon OO. Marynów uzyskał bez wielkich trudności u pża Piusa VI pozwolenie na zakupno w Rzymie domu d. 4 sierp. 1780 r. Karol Canucio, patryarcha an'yocheński, wielki zakonu Maryanów wielbiciel, przy współudziałe Stanisława Augusta króla polskiego i pża Piusa kupił dla polskiego zakonu kl od OO. Cystersów św. Wita, Modesta i Krescencyi 25 lutego 1779 r. O. Rajmund wysłał zaraz do Rzymu kilku braci zakonnych a na prokuratora tej misyi i prezydenta przeznaczył O. Kandyda Spurnego od św. Stanisława, meża roztropności pełnego i w Rzymie dobrze z cnót i gorliwości znanego. Była to arcy doniosla fundacya dla zakonu, bo Maryanie mogli odtąd utrzymywać ściślejszy kontakt ze Stolica Aplska, zjednywać sobie coraz nowe przywileje i kleryków swego zakonu pod własnym kształcić dozorem a nie jak dotąd pod opieka Braci Mniejszych. Za staraniem O. R-a Nowickiego Pius VI 17 listopada 1786 r. jeszcze raz zakon Maryański potwierdził, a 27 marca 1787 r. tenże pż nadał OO. Maryanom przywileje wspólne zakonom żebrzącym i misyonarskim bez wyjatku! Pod rzadami O. R-a zakon wzrósł w liczbę i powagę u wszystkich stanów w Polsce, a aureola światobliwości jaka zawsze otaczała Maryanów wzrosła. Odtad zakon zaczał coraz intensywniej pracować i w r. 1832 był u szczytu swego rozwoju, gdy nagle w r. 1864 został zdruzgotany kasatą; los, który był udziałem Polski stal się i losem tego sympatycznego nader zakonu.

## Józef Stanisław Pietrzak.

, Raimund z Pennafort św., dominikanin, hiszpan, ur. w r. 1175 w zamku Pennafort w Katalonii z krabiowskiej rodziny, studya odbył w Barcelonie z tak wielkim pożytkiem, że już w 20 r. życia wykładał filozofie w tem mieście. W r. 1205 a 30-ym życia udal się do Bolonii dla wydoskonalenia się w pra-wie kanonicznem i cywilnem i po otrzymaniu doktoratu został profesorem w tutejszym uniwersytecie. Niedługo jednak Bolończycy cieszyli się obecnością R. w swem mieście. Bp Barcelony

temi rekomendacyami bpów, króla Sta- zabrał R-a do Barcelony, udzielił mu świeceń kapłańskich i mianował go naprzód kanonikiem katedralnym a następnie archidyakonem i wikaryuszem generalnym. Lecz R. pragnał doskonalości zakonnej i złożywszy swe godności duchowne w r. 1222 wstąpił do Dominikanów, w 8 miesięcy po śmierci św. Założyciela zakonu, pociągając za sobą wielu młodzieńców ze znakomitszych rodów. Zostawszy zakonnikiem R. prosil przełożonych, aby mu naznaczyli jakaś pokutę szczególną, któraby mógł zmazać winy swej młodości Naznaczono mu zebranie i wydanie zbioru wypadków sumienia, dla użytku spowiedników i moralistów. Tak powstała Summa casuum conscientiae. Lovanii 1480, fol.; najlepsze wyd. Lugduni 1718 przez o. Laget'a. Dzie'em tem św. R. jeżeli nie dal poczatku kazuistyce, to przynajmniej wpłynał na jej rozwój. Nie poprzestawał jednak R. na uświecaniu siebie, od czasu do czasu wychodził z klasztoru i pracował nad duszami zbłąkanych heretyków, żydów i maurów, których wielu nawrócił, Miedzy in. nawrócił też Jakóba króla aragońskiego zw. Zwycięzca i św. Piotra Nolaske (ob.). Temu ostatniemu dopomogł do zalożenia zakonu de Mercede, był obecny przy składaniu przez niego ślubów, dał mu habit i uczynił pierwszym generalem zakonu. W 1230 Grzegorz IX wezwał R-a do Rzymu i uczynił swym kapelanem i spowiednikiem i czesto używał jego pomocy w trudnych sprawach. Sam bedac znawcą prawa kanonicz, powierzył bp swemu spowiednikowi zebranie w jedno dekretów pskich i soborowych od r. 1150, na którym kończyła sie kompilacya Gracyana. Św. poświęcił na to 3 lata pracy i dokonal t. zw. Collectio Decretalium, stanowiące drugą część "Corpus juris", które to dekrety wydane z rozkazu Grzegorza IX i pod jego nazwą uzyskały moc prawną i weszly w życie w r. 1234. W r. 1235 pż mianywał R-a arbpem Tarragony, lecz pokorny zakonnik Izami i prosbami wy-prosił się od tej godności i otrzymał pozwolenie powrotu do ojczyzny. W Barcelonie powrócił do swej celi klasztornej, przymnożył postów i pracy na ambonie i w konfesyonale. Wybrany w r. 1238 generalem zakonu, pieszo zwiedzał Berenger wracajac w 1219 r. z Rzymu klasztory i uporzadkował Konstytucye dominikańskie. W r. 1239 zrzekl sie godności generala i zostawszy prostym zakonnikiem oddał sie nawracaniu Saracenów. W tym celu zachecił św. Tomasza z Akwinu do napisania Summa Contra gentiles i do zaprowadzenia studyum języka arabskiego w wielu klasztorach i do założenia dwóch nowych wśród niewiernych w Murcyi i Tunisie. Wskutek tych zarządzeń prze-10 tysięcy Saracenów przyjęlo Chrzest św. Złamany wiekiem i nadmierna praca Św. złożony został na łoże bo-leści. W jego chorobie odwiedzali go królowie aragoński i kastylijski. + dn. 6 stycz. 1275 r. w setnym swego życia. Zaraz po śmierci działy się przy grobie jego liczne cuda, wymienione w bulli kanonizacyjnej, wydanej w r. 1601 przez Klemensa VIII pża. Święto ustanowione zostało przez Klemensa X na dzień 23 stycz. (Por. Pétin, Dict. hagiogr. t. II, k. 856 i nst.; Glaire, Dictionn. t. 11, s. 1906; Touroun, Hist. des Hom. illustr de l'Ordre de s. Dominique, t. I; Bund, Catalogus auctorum. Rothom. 1900, 8 o, s. 136; Daniel, Manuel des sciences, 1903, 8.0, s. 410 i nst.). X. J. N.

Rajmund de Sabunde ur. pod koniec XIV w. Bliższe szczególy z jego życia nieznane. To tylko wiadomo, że około 1430 r. był profesorem w Tuluzie. † 1437 r. Wsławił się swem dziełem Theologia naturalis seu liber creaturarum. Dzielo to zawiera całkowitą dogmatykę katolicką wyłożoną bez pomocy Pisma św. i podania. Całe dzieło wolne od błędów z wyjątkiem wstępu, w którym autor wypowiada, że rozum sam z siebie tajemnic chijańskich przynajmniej początkowo (primo) bez Objawienia znaleźcby nie mógł, ale teraz po danem Objawieniu jest mocen je wykazać sam z siebie. Kl tego zapatrywania nie aprobuje i dla tego na soborze trydenckim weiggnal je na Indeks. (Por. Reusch, Index, I, 283; L. Kleiber, De Rajmundi vita et scriptis. Berolini 1856; W. W., X, 757).

Rajmund z Toledo archp żyjący w pierwszej połowie XII w., założył kolegium złożone z uczonych Żydów i arabów, którym powierzył przekład dzieł Arystotelesa na język łaciński.

Rajnald z Dassel, arcbp koloński. Ur. ok. 1115 r. W młodym wieku poświęcił się stanowi duchownemu. Pochodzenie ze znakomitej rodziny hrabiów Dassel zapewniło mu szybkie posuwanie się w hierarchii duchownej. Już w r. 1130 został członkiem kapituły katedralnej hildesheimskiej, a posiadal jednocześnie kilka innych beneficyów. Jako kaplan R. dbał o chwalę Bożą. Gdy został arbpem kolońskim, wszędzie starał się zaprowadzać ład i karność klna. budował nowe świątynie, podtrzymywał stare W r. 1165 ogłosił w Akwizgranie kanonizacye Karola W. Postepek ten jego nielegalny Kl milczaco tolerował. Jemu zawdzięcza katedra kolońska posiadanie relikwii trzech Mędrców ze Wschodu. Od r. 1156 był mianowany przez Fryderyka I kanclerzem cesarstwa. Na tem stanowisku wiele przyczynił przykrości Stolicy Aplskiej przez popieranie stanowcze wygórowanych pretensyi cesarza, † 1167 r. (Por. W. W., X, 758).

X. R. J.

Ra'ner Sacchoni ob. Sacchoni Reiner.

Rajpootana prefektura aplska zależna od Propagandy w Industanie, erygow. w r. 1892 przez oddzielenie od arbpstwa Agra. Oddana w opiekę Kapucynów prowincyi francuskiej. Zajmuje obszar 150 tvs. mil kwadr. Mieszkańców jest 10,800,000 niewiernych, 4643 katolików, 77 katechumenów; 7,280 protestantów; 8,650,000 hindusów, 840,000 mahometan, 550,000 animistów, 400,000 innych heretyków. W prefekturze R-a pracuje 24 Kapucynów, 9 braci konwersów, 1 kaplan świecki, 32 zakonników ze zgromadzeń nauczających i 43 tercyarki z Calais. Jest 9 rezydencyj, 19 kłów i kaplic, 13 stacyj głównych, 5 hospicyów, 10 szkół z 241 dziećmi, 8 przytulków dla sierot z 367 sierotami. (Por. Battandier, Annuaire pont. 1913, s. 430).

Raków ob. Socynianie.

Raków w gub, i pow. mińskim. W połowie XV w. razem z innemi dobrami nadany Kieżgajłłom. Ostatni z tego rodu Stanisław, p dczaszy w. l. † 1554 r. miał ciotkę rodzoną Barbare i ta poślubiła Andrzeja, syna Jana Zawiszy i następnie Zawiszowie dodali do swego na-

zwiska przydomek Kieżgajllo, a są herbu Łabedź odmienny. Od tego czasu Zawiszowie władali R. z przyległościami Z tych Jan, wojewoda witeb. żonaty z Anastazya Tryznianka, pan na Rakowie, zos awił córę Annę, która poslubiajac Szymona Samuela Sanguszke, wniosła mu R. w pierw-zej ćwierci XVII w. Syn Szymona Samuela i Anny, Jan Władysław Sanguszko wział R. i przeniósł się do wieczności 1o51 r. a syn m jego był Hieronim, zwykle w R. rezydujący i tam † 1694 r., malżonek Kon stancyi Teodory Sapieżanki, Mieli oni czworo dzieci; z tych Pawel Karol 1680 -1750, marszałek litew, posiadal R. po śmierci bezdzietnego brata, ale tam nigdy nie mie-zkał; synem jego z M Lubomirskiej był Janusz, głośny ostatni ordynat na O-trogu, z Barbary zaś Duninówny miał Paweł Karol 10-ro dzieci i t potoms wo z Duninówny posiadało Raków jeszcze czas jakiś; potem stał się on właśnością Michała Kleifasa Ogińskiego, lecz mu za udział w powstaniu Kosciuszkowskiem Raków skonfisk wano i darowano następnie Mikołajowi Soltykowi feldmarszałkowi wojsk rosyiskich, a en spizedal go na poczatku XIX w. Wawrzyńcowi Zdziechowskiemu i w tym rodzie dotad zostaje.

Otóż Heronim Sanguszko razem ze swiją żoną w r. 1676 fundował w Rakowie Dominikanów, a w 10 lat potem konstytucya sejmowa to potwierdziła. Sanguszkowie nadali Dominikanom folwark Gieniewicze czy Giniewicze, wybudowali kł p. w. Nawierzenie Naśw. M. P. i klasztor, ale to w 1808 r. spłonęło i następnie zakonnicy własnem staraniem przy pomocy Zdziechowskich i innych wymurowali kł i drewniany klaskowie pomocy klastych wymurowali kł i drewniany klastych wymurowali kł i drewniany klastyce.

sztor

Około r. 1830 mieli oni w tej swojej posiadłości dymów 8, dusz 33, ziemi włók 36, morgów 25, prętów 150, karczme i kapitałów jakich parę ty ięcy rubli srebr.; dochodu to przynosiło 600 rb. circa propter. Dominikanie mieli parafie, utrzymywali szkółkę swoim kosztem, w której mekiedy ok. 30 chłopców sie uczył. Klasztor ten, prowincyi ruskiej skasowano w jesieni 1832 r., a kł jako parafialny pozostał i dziś istnieje; w r. 1911 liczono w tej parafi 15 tys. katolików i 2/ kapłanów tam pracowało.

Bylo też i drugie zgromadzenie zakonne w tej miescowości-Bazylianie, które sprowadził Kazimierz Sanguszko, brat r dzony Pawła Karola ok. r. 1702; potem ta siedziba zakonna lepiej zostala udotowana tak przez Sanguszków, jako też przez innych dobrodziejów i posiadała wioskę Kuczynkę czy Kuczkuny i niewielkie sumy pieniężne, które się potem znacznie powiekszyły; ostatecznie posiad ości tego klasztoru składały się z 4 włók ziemi i 11,154 rb. pewnego kapitalu. Przy klasztorze była dość liczna biblioteka, archiwum, bractwo sw. Anny i szpital na rzecz tych dwóch ostatnich instytucyj były osobne zapisy. Ta siedziba zakonna niebywała nigdy liczna: w 1774 r. mieszkało 6 zakonników, w 18 4 r. 4 i potem mniej więcej tyleż. W r. 1835 Siemaszko uśmiercił ten klasztor; ostatnim jego przełożonym był O. Konstanty Rejmer, internowany do Kur--ka za wierność swoim przekonaniom i w 1842 jeszcze go tam zastajemy. Do tego klasztoru należała kaplica p. w. św. Krzyża pod Rakowem z obrazem M. B. łaskami słyrącym. (Por. Słownik geograficzny: Tablica geneal, Sanguszków wyd. wsławucie 1899 Katalog rekopisów Arch. XX. Sanguszków, la wuta 1902; Cz. Jankowski, Powiat o-szmiański, II, 191; Opis bisk. mińskiego, przez Chodźkę, manuskrypt w bibl. Jagiellońskiej; Archim. Mikolaj, Istor.-stat. opisanije minskoj eparchii, Petersburg 1864 i m.).

J. M. G.

Rakowianie ob. Aryanizm w Polsce.

Rakows i—1) Franciszek ks. ur. w r. 1819, wyśw. na kapłana w r. 1844. Wydał: Kazania katrchizmowe na cały rok. wedł. Leonarda, Wrsz. 1863; Nauka chrześcijońska z dzieł X. Leonarda. Tże 1871—72, 12-o, używana jako podręcznik nauki religii w szkołach.

2) Mikołaj T. J. ur. na Mazow szu w r 1565, kształeni się w Wiedniu, gdzie też przyjęty z stał do nowicyatu, nastepnie nauczał w Polsce filozof i teolegii i Pisma św. i przez lat wiele był kaznodzieją w Lublinie, gdzie + w 1618 r Napisał Oratio in exequiis Illustr. Domini Dom Guilhelmi Ursini etc.

habita Pragae etc. 1592, 4-o. (Por. ma. (Por. Riess, Bibel-Atlas; Guéric, Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. Samarie. I, 190-204; W. W., X, 762). 1414).

Ram Mohun Roy ob, Bramo-samandża.

Ram Piotr Ksawery, historyk belgijski, ur. 1804 r. w Lowanium. Poświecił sie stanowi duchownemu. Roku 1827 przyjął święcenia kapłańskie i został profesorem seminaryum duchownego. W 1834 został powołany na rektora nowozałożonego uniwersytetu w Mechlinie, a następnie do Lowanium w 1855. Czas wolny od zajęć obowiązkowych obracał na studya naukowe, szczególniej na badania historyczne. Owocem tej pracy były liczne dzieła: Synodicon Belgicum, Mechliniae 1828 - 58, obejmuje akta synodalne archid, mechlińskiej i biskupstw Gentu i Antwerpii od czasów konc. Trydenckiego do 1801 r.; Acta Sanctorum, dalszy ciąg Bollandystów od 1837 r. Liczne rozprawy naukowe pomieścił w Analectes pour servir a l'histoire de l'université de Louvain. Wydal nadto lacińska kronike Edmun. Dyntera i Życie Swiętych, Butlera. † 1865 r. (Por. W. W., X. 761).

Rama gr. 'Pάμά - miasto w pokoleniu Beniamina, wyliczone pomiędzy Gabaon i Berot (Jos. XVIII, 25), na pólnoc od Gabaa pomiędzy Jeruzalem i Betel. (Jud. XIX, 13; I Reg. XXII, 6; Os. V, 8; Is. X, 29; Jer. XL, 1). Według Józefa Flawiusza Armaton czyli Rama była odległa od Jerozolimy na 40 stadyów (Antiq. VIII, 12, 3). Z Ramy pochodził Semeias, dworzanin króla Dawida (I Paral. XXVII, 27). O Ramie jest wzmianka w III Reg. XV, 17; II Paralip. XVI, 16) z powodu walki pomiędzy Baasą królem izraelskim i Asa, królem judzkim. U św. Mateusza II, 18, czytamy: "głos jest słyszan w Ramie, płacz i krzyk wielki: Rachel płacząca synów swoich i nie chciała się dać pocieszyć". Aby to zrozumieć, trze-ba mieć pod uwagą Jeremiasza XL, I, a zobaczymy, że Żydów pędzonych do niewoli zebrano w Ramie i stad pognano w dalszą drogę. Rachel jako matka Benjaminitów przedstawiona jako opłakująca z poza grobu swe potomstwo. Dziś wskazują el - Ram odległe od Je-

Ramadan tak się nazywa dziewiąty miesiąc w roku arabskim, miesiąc postu, a to dla tego, że wszyscy muzułmanie dorośli obowiązani do zachowywania postu przez wszystkie dni tego miesiaca: w nocy od zmierzchu do świtu post ich nie obowiazuje. W R - an miał być zeslany Koran mahometanom. (Por. Relandi, De Religione Mohometanorum. 1717, lib. II, p. 109 etc.; W. W., X, 762).

Ramatha gr. 'Λρμαδάιμ miasto rodzinne Samuela, tam sie urodził, tam sadził lud swój; tam pochowany (I Reg. I. 19; II, 11; VII, 17; VIII, 4; XV, 34; XVI, 13; XIX, 18 - 23; XXV, I; XXVII, 3). Nazywana także (I Reg. I, 2) Ramathaim Sophim lub Cofim = dwa wzgórza Sophim, prawdopodobnie od Suph, który był jednym z przodków Samuela. Różne zdania uczonych co do pozycyi miasta tego. Jedni uważają, że Ramatha, Ramathaim Sophim to samo co Arymatea, z której pochodził Józef "nobilis decurio", na północo - wschód od Lyddy, dziś Rentis (Por. D. Zanecchia, La Palestine d'aujourd'hui. 1899, II, p. 433—411). Inni sadza, że Ramataim to dziś Beit-Rima o 8 kilometrów od Rentis (ob. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes, ed 3, I, p. 233-134), Inni odróżniaja Rame Samuela od Ramy Sophim, ojca Samuela, która byla w pokoleniu Efraima. (Por. Hummelauer, Commentarius in II Samuelis. p. 117—118; M. Hagen, Lexicon biblicum. III, 728).

X. R. J.

## Ramataim Sophim ob. Ramatha.

Ramban, uczony żyd hiszpański z w. XIII, nazw. od początkowych sylab tytulu nadawanego rabinom hiszpańskim rabi moszeh ben nachman zw. także Nachmanidesem albo Girurdim, ur. 1195 w Geronie w Hiszpanii, przebywał do r. 1267 jako rabin i lekarz w mieście rodzinnem, poczem przeniósł się do Palestyny. Już w 16 roku życia wystepował jako pisarz religijny. Stojąc po stronie nauki tradycyonalnej był przeruzalem na 8 kilom, jako dawne Ra- ciwny racyonalistycznej szkole Majmoni-

desa. Chciał jednak zająć stanowisko mi Gessen, którą Józef z polecenia Fapośrednie i w tym celu napisał dzieło Walki Boże, a także ożywiony pojednawczościa Komentarz do Pentateuchu, w którym jednak skłonny do alegorycznego wykładu hołdował Kabale. Napisal też komentarz do Joba i Pieśni nad Pieśniami, a wreszcie Ksiege o końcu, w której mówi o przyjściu Mesyasza i końcu świata. Zasłynął z dysputy odbytej w obecności Jakób Aragońskiego z nawróconym z żydowstwa dominik. Pawłem Alfonsi, poczem choć pokonanego król hojnie wynagrodził (ob. Rajmund Martini). Skutkiem prześladowania i spełniając ślub udał się do Palestyny, gdzie cała dusza poświęcił się duchownemu i materyalnemu podniesieniu zamieszkalych tam Zydów. Zmarł w trzy lata po swojem przybyciu 1270 r. (Por. Karpeles, Gesch. d.) jüd. Literatur. t. II, str. 629; Braun, Gesch. d. Juden, t. II, str. 183 i 188).

Rambaud-1) Józef ks. współczesny profesor ekonomii politycznej w uniwersytecie katolic. w Lyonie, napisal: Elements d'économie politique. Paris 1895, 8-o; 1901, wyd. 2-ie; Histoire des doctrines économiques. Tie 1899, 8-o; Le Droit criminel romain dans les Actes des martyrs. 8-o. Jest wspólpracownikiem w "Polybiblion".

- 2) Kamil ks., † wr. 1902. Napisal: La Philosophie. Lyon, 8-0; La Religion. Tze 1894, 8-0; Economie so ciale ou Science de la vie Tże 8-o. Histoire des idées philosophiques' Tże, 8-o.
- 3) Karol ks. współczesny, napisał: Novae evangeliorum harmonia et synopsis. Agen 1875, 8-o; Vie de S. Paul. Paris 1882; 1887, mniej krytyczne; Epîtres de Saint - Paul. 8-0, 2 t. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. s. 324: Hurter, Nomencl. liter. t. V, s. 1585)

Rambuteau de hrabina, współczesna autorka francuska, napisal Sainte Francoise Romaine (1384 — 1440). Paris 1900, 12-o, wyd. 5-e; Le Bienh. Co-lombini, histoire d'un Toscan au quatorzième siècle. Tže 12-o, wyd. 4-e; La Bienhereuse Varani, princesse de Camerino et religieuse francisc. (1458 -1527). Tže 12-o, wyd. 3-e.

raona oddał ojcu i braciom (Genes, XLVII, 11). W Ramesses było zbudo-wane przez Żydów miasto przybytków dla Faraona (Ex. I, 11). Z Ramesses rozpoczeli Żydzi swe wyjście z Egiptu (Ex. XII, 37; Num. XXXIII, 3). Po-zycyę tej wsi dziś trudno wskazać. Zdaniem jednych Ramesses to samo co Tanin albo Zoan, dziś Zan lub San, stolica Faraona Ramazesa II. (Por. G. Ebers. Durch Geseu zum Sinai. 1872. p. 500; F. de Hummelauer, Comment. in Exod. I, 11; H. Guthe, Palaestira in Bild und Wort. II, 1884, p. 258). Drudzy uznają Ramesses w ruinach Abu Keisheb, dziś Maskhuta, na zachód od Hereonopolu. (Por. Dillmann, Comm. in Exod. I, 14; M. Hagen, Lexicon biblicum, t. III, p. 731; W. W., X, 765).

Ramière Henryk T. J. ur. w Castres w r. 1821, wstąpił do zakonu w 1839 r., uczył teologii i filozofii w Vals, był redaktorem czasopisma "Etudes religieuses", gorliwym apostołem stowarzyszenia "Apostolstwa modlitwy"; redagował też czasopismo "Messager du S. Coeur de Jésus" od r. 1861 aż do śmierci, był nadto profesorem filozofii prawa i teologii na fakultecie katolickim w Tuluzie. † du. 3 stycz. 1884 r. Napisal m. i. La Rosaire des âmes zélées. Clermont Ferrand 1856, 18-0; Philosophia. Vallibus Anicii 1859-61, 3 t., 8-o, (autograf); Le directoire du religieux etc. Lyon 1853, 18-0; wyd. 5-e, 1879; *Directoire du chrétien*. Tže 1859, 18-0; Philosophia theologiae famulans. Vals 1860 — 1861, 8-0, 3 t. (autogr.) L'Apostolat de la prière. Lyon 1860, 12-o; liczne wyd. po franc. i w innych jezykach, po polsku w Krakowie 1871, 8-0; 1874, 8-3 p. t. Apostolstwo Najśw. Serca Jezusowego; L'Eglise et la civilisation moderne. Le Puy 1861, 8-0; Les Espérances de l'Eglise. Lyon 1861, 12-o; De l'unité de l'enseignement de la philosophie au sein des écoles catholiques. Tze 1862, 8-0; Les do-ctrines romaines sur le libéralisme etc. Paris 1870, 8-o; L'Accord de la Philosophie de S. Thomas et de la science moderne etc. Tže 1877, 8 o; Le Bonheur du Ciel. Toulouse 1877, 18-o; Ramesses gr. 'Paμεσσή-wieś w zie- z angielsk.; Enchiridion theologicum

complectens Conc. Trid. et Conc. Vaticani constitutiones. Paris 1885, 12-0; De la theologie scolastique w "Etudes". 1880, 8-0; wyd. 2-ie; Le Mois du Sacré-Coeur de Jésus. Toulouse 1890, 12-0; Le Coeur de Jésus et la divinisation du chrétien. Tže 1891, 18-0; Le Regne social du Coeur de Jésus. Tže 1892, 18-0; Compendium Instituti Soc. Jesu Praepositorum generalium etc. Tolosae 1896, 8-0, i w. in. Pisał też wiele do czasopism katolickich. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1417-1432; t. IX, k. 794 i nst.; Blanc, Répertoire. 1902, s. 324; Hurter, Nomenclator lit. t. V, 1859).

X. J. N.

Ramoth imię izraelity, który na rozkaz Ezdrasza porzucił żonę pogankę (I Esdr. X, 29).

Ramoth — miasto lewickie w pokoleniu Issachara (I Par. VI, 73).

Ramoth — miasto lewickie w pokoleniu Gada, cieszące się przywilejem ucieczki (Deuter. IV, 43). Za Salomona była rezydencyą namiestnika (III Reg. IV, 15). Zostało zdobyte przez Benadada syryjskiego (III Reg. XX, 24). Probowali po wielekroć Żydzi odebrać to miasto, król Achab nawet zginął pod murami jego (III Reg. XXII, 3; II Paral. XVIII, 2; IV Reg. VIII, 28; IX, II Paral. XXII, 5). Nazywano je też Ramath Galaad lub Maspha. Zginęło to miasto za czasów wojen machabejskich (I Mach. V, 35). Dziśniema ani znaku z tego miasta. Jedni ukazują na el Salt w Belqa, jako pozycyę dawnego Ramoth, inni na dzisiejsze Djal' ud lub Rejnum nad rzeką Jabboc. (Por. D. Zanecchia, La Palestine d'aujourd'hui. 1899, II, 86, 87; F. Buhl, Alt. Pal. 1896, p. 262; W. W., X., 765; M. Hagen, Lexicon Biblicum. III, p. 732).

X. R. J.

Rampalie Joanna, ur. w r. 1583 w Saint Remi w Prowancyi, w bardzo młodym wieku wstąpiła do Urszulanek w Awignonie; w klasztorze tym były już matka jej, siostra i dwie krewne. Przy pomocy brata swego ks. Antoniego Rampalle zreformowała siostry zakonne w r. 1624 i poddała je pod ściślejszą obserwe; został sekretarzem stanu (od r. 1887 do złożyły one śluby uroczyste i żyły od-

tad w klauzurze pod regula św. Augustyna. Wtedy to R. zmienila imię i zaczęła się nazywać Joanną od Jezusa. † w r. 1636 w opinii światobliwości. Napisała: Konstytucye; Retraite spirituelle; Pratiques de dévotions i t. d. (Por. Vie de la Mère Jeanne de Jésus. Avignon 1751, 12-o; Barjavel, Histoire de Vaclause; Glaire, Dictionn. t. II, s. 1910).

Rampelogo albo Rampegolo Antoni, augustyanin, biegly kontrowersista swego czasu, ur. w Genui, żył w XV w. Wezwany na sobór Konstancyeński dysputował z Husytami. Ułożył dzielo wielce poszukiwane przez kaznodziejów. które wydawano pod różnymi tytułami: Aurea Biblia, Figurae Bibliorum albo Repertorium biblicum. Autor mial na celu ułatwienie kaznodziejom ich pracy; zebrał wiec wszystkie teksty z Pisma św., w których wskazał sen moral-ny. W tej jednak książce znalazło się wiele niedokładności a nawet błędów. co spowodowało, że Klemens VIII pż umieścił dzieło na Indeksie z klauzula "donec corrigatur", co uskuteczniono za-ledwie w r. 1628 t. j. w 23 lata po śmierci pża. (Por. Possevin, Apparatus sacer. t. I, s. 104; Feller, Biogr. univ.; Glaire, Dictionn. t. II, s. 1910).

Rampolla Marvan markiz del Tindaro krdi, ur. 1843 w Polizzi (Sycylia), studya odbywał w Rzymie, naprzód w kolegium Capranica, następnie w kole-gium rzymskiem, w końcu w akademii klnej. W r. 1869 wszedł w charakterze pomocnika do Sekretaryatu spraw klnych, w 1875 r. mianowany audytorem nuncyatury w Hiszpanii i w r. 1876 zarządzającym tąż nuncyaturą a d i n terim. Powróciwszy do Rzymu został sekretarzem Kongr. Propagandy, przeznaczony głównie do sprawy rytu wschodniego, następnie sekretarzem spraw klnych nadzwyczajnych od 1880 uo 1882 r., potem mianowany 1 grud. tegoż r. arbpem tytul. Heraklei, został nuncyuszem w Madrycie. W sprawie zatargu o wyspy Karolińskie między Hiszpanią a Niemcami w r. 1885 R. poddal myśl rozstrzygnięcia sporu przez decyzyę Stolicy Aplskiej. Kreowany w r. 1887 krdlem prezb. z tytułem św. Cecylii, mianowany został sekretarzem stanu (od r. 1887 do

bliotekarzem św. Kła Rzyms. W tymże r. obchodził 25-lecie swego kardynalatu; przy tej okazyi ozdobiony został godnością wielkiego przeora zakonu Maltańskiego. Był nadto członkiem wielu kongracyj i komisyj klnych oraz protektorem zgromadzeń zakonnych meskich i żeńskich. † 18 grud. 1913 r. Na stanowisku sekretarza stanu był niezmiernie czynnym; wśród nieustannych trudności wynikających pomiędzy Stolica Aplska a rządem włoskim R. zwracał się do nuncyuszów czy to broniąc praw Stolicy św. w kwestyi doczesnej władzy, czy też zaznaczając nieznośne położenie pża wobec szykan gabinetu Crispi'ego. (Por. Vepereau, Diction. univ. de Contemp. 1893, str. 1296; Battandier, Annuaire. 1913, s. 126).

X. J. N.

Ramp! Michal Ferdynand bp Passawy, ur. w r. 1825 w Monachium, teologię i filozofię studyował tże w uniwersytecie, wyświecony na kapłana w 1848, w 1850 r. został repetytorem teologii w seminaryum w Freisingu, w 1853 drem teologii, w 1854 profesorem egzegezy w liceum w Ratysbonie, w 1855 dyrektorem w seminaryum w Freisingu i prof. teologii pastoralnej i pedagogiki w liceum tamże, w 1864 kanonikiem kapituly w Monachium, w 1874 wikaryuszem generalnym, w 1877 i 1889 wikaryuszem kapitularnym w Monachium-Freisingu i t. d., w 1889 prekonizowany na bpa Passawy, w następnym konsekrowany i intronizowany, † w r. 1901. Napisal: Der Brief Judä, historisch, kritisch u. egzegetisch betrachtet. Sulzbach 1854. (Por. Schäfler, Handl. der kath. Theologie. t. III, s. 851 i nst.).

Ramses II Faraon egipski (1348-1281 przed Chr.) jeden z najsławniejszych królów egipskich. Za jego rządów Egipt doszedł do szczytu potegi i bogactwa. Względem narodów podbitych był ciemiężycielem: nakładał wielkie daniny, wymagał ciężkich robót przy kopaniu kanalów i budowie miast, jak Pithomu i Ramsesa (Exod. I, 11, 12-14; Gen. XLV, 10). (Por. W. W., X, 765).

Ramult Klemens Jan, bernardyn,

rem bazyliki watykańskiej, w 1912 bi- | dzieja, ur. w początkach XVI w. w Zabłojcach, dyec, przemyskiej. W ciągu 50 lat powołania zakonnego 40 lat oddawał się z gorliwościa kaznodziejstwu. zwłaszcza w Przeworsku. St Orzechowski powiada o R. (Dyalog ok. egzek. Kor. Polsk. III, 3), że miał ducha proroczego podczas kazania. Występował ostro pko zepsuciu obyczajów i nowinkom heretyckim, które za jego czasów bardzo się rozszerzyły. † w r. 1580 w Samborzu. Kazań po R-e nie zostało, mamy tylko jego: De sacra poenitentia. Cracoviae 1571, 12-o; Compendiaria instituendorum nobilium liberorum ratio. Tže 1576, 8-o. (Por. Pelczar, Zarys dz. kazn. t. II, s. 181; Orgelbr., Encykl. Powsz. t. XII, s. 511; Jocher, Obraz bibl. hist. t. II, n. 974; 3961).

Ramus Piotr ob. Piotr Ramus.

Ramzowski Stanisław, luteranin z w. XVII napisal pko ksiażce ks Stanisława Grodzickiego T. J. Ewanielik. Kraków 1602 odpowiedź p. t. Katholik X. Stan. Ramzowskiego Sługi Pana Krystusowego. Kraków 1606, 4-o, druk gocki. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. polsk. t. IX, s. 112).

Rancé Armand le Bouthillier de, trapista ob. Trapiści.

Rance - Bourrey ks., współczesny, wydal: Mémoire du cardinal Consalvi. Mémoire inédit sur le concile nationale de 1811. Paris 1897, 8-a; Maury et Zelada en 1791. Lettres extraites des Archives vaticanes. Tže 1898, 8-o. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8.0, s. 325).

Ranke Leopold jeden ze znakomitszych historyków niemieckich, profesor historyi na uniwersytecie berlińskim i twórca własnej szkoły historycznej w w Niemczech. Ur. 1795 r. w Turyngii, † 1886 r. Uniwersytet ukończył w Lipsku. W r. 1818 został nauczycielem gimnazyum w Frankfurcie. Napisal wtedy Gesch. der romanischen und germanischen Völker von 1794-1535 i Zur Kritik neuerer Geschichtsschreiber. Berlin 1824. Dzielami temi zwrócił na się powszechną uwagę. Został wkrótce bo już w 1825 r. powołany na światobliwy zakonnik i wybitny kazno- katedre historyi w uniwersytecie berliń-

skim i tu wielki przez długie lata wy- w 1637 r. wstąpił do zakonu ks. ks. wierał wpływ na słuchaczy słowem i pismem. Glównem tlem prac jego historycznych był XVI i XVII w. Krytyka rozmaicie ocenia jego pisma: jedni— przeważnie protestanci wynoszą go pod niebiosa, dowodzą, że Ranke był historykiem bezstronnym, sumiennym obrazowo przedstawiającym dzieje opowiadane, drudzy-przeważnie katolicy, stawiaja mu zarzut stronności i uprzedzenia do Kła katolickiego i papiestwa. Zarzut ten w zupełności uzasadniony. Z dziel jego licznych zasługują na wyróżnienie nastepujace: Fürsten u. Völker von Südeuropa im XVI und XVII Jahrh. Berlin 1827; Serbien und d. Türkei im 19 Jahrh. Leipzig 1879; Zur venetian. Geschichte. Leipzig 1878; Die römisch. Paepste, ihre Kirche und ihr Staat im XVI und XVII Jahrh. Berlin 1834; Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation, 6 tom., Berlin 1839—47; Neun Bücher preuss. Geschichte. 3 t., Leipzig 1847—1848; Franz. Geschichte vornehmlich im 16 u. 17 Jahrh. 5 b., Stuttgart 1852; Weltgeschichte. Leipzig 1880—1885, 12 Bde. We wszystkich swych pracach historycznych trzymał się zasady "wszystko tlumaczyć z pobudek ludzkich naturalnych". (Por. Przegląd Katolic-ki. 1884, str. 373; Herders, Konversations Lexikon. VII, 314-316).

X. R. J.

Ranolder Jan, ur. w Pięciu - Kościołach w r. 1806, był profesorem studium biblijnego i języków wschodnich w seminaryum dyecezyalnem, następnie przeszedł na profesora uniwersytetu w Peszcie i równoczesnie został kaznodzieją uniwersyteckim; w r. 1845 kanonikiem w Pieciu - Kościolach i dyrektorem seminaryum, w 1850 bpem w Vesprim, + w r. 1875. Ogromne sumy pieniędzy wydał na cele pobożne w dyecezyi. M. i. wydał Hermeneuticae biblicae generalis principia rationalia, christiana et catholica. Quinque - Ecclesiis 1834, 8-o, używane w wielu seminaryach jako podręcznik, nawet poza granicami Węgier; po wegiersku napisal też O rytach Kla. Peszt 1851; 1864, wyd. 8-e.

Ranothowicz Stefan ks. Kanon. reg. lat., ur. w Kazimierzu przy Krakowie, gustini; k. 146 "Opisanie klasztoru Bo-

Kanoników Regul. Lat. przy kle Boże-go Ciała w Krakowie. Po wyświęceniu piastował godność przełożonego dwa razy w kolegium Kan. reg. w Suchy, i zaprowadził bractwo św. Anny w Krzeszowie, filii należącej do parafii Sucha. Następnie był przełożonym w Kurozwę-kach, a wróciwszy już sędziwym star-cem do kolegium krakowskiego, służył tu radą prałatowi Wereszczyńskiemu. + w r. 1694.

Pisma R-a sa nader cenne i zawieraja wiele szczegółów odnoszacych sie zwłaszcza do najazdu szwedzkiego w r. 1655, na który autor własnemi patrzał oczyma. R. pozostawił w rękopisie: Casimiriae civitatis, Urbi Craco-viensi conformatae, Origo in eaque ecclesiarum erectiones et religiosorum fundationes nec non series vitae res gestae praepositorum conventus Canonicorum regularium lateranensium S. Augustini ad ecclesiam SS. Corporis - Christi descriptae (ad an. 1693) a Stephano Ranothowicz eiusdem Conventus et ecclesiae regulari professo. Na k. 81 "Krzysztofa Łoniewskiego żywot świątobliwy bł. Stanisława Kazimierczyka", powtóre przez ks. Stanisława Ranothowicza r. p. 1680 wystawiony; k. 92 "Vita gesta et miracula B. Stanislai Poloni, Casimiriae ad Cracoviam oriundi, Canonicorum regularium Lateranensium SS. Salvatoris s. Agustini Viceprioris..." autore Martino Baronio Jaroslaviense a. 1609; k. 95 "Cathalogus virorum Illustrium et eruditorum in congregatione nostra Cracoviensi"; k. 97 "Tabula reliquiarum basilicae SS. Corporis Christi Canonicorum regularium Lateranensium, coordinata mense Martio a. 1701 alia adscripta manu; k. 111 "Urbis Craco-viae Descriptio et res gestae in ea ex Joanne Herbuto regni Poloniae senatore et historico deprompta"; k. 128 v. "Ex Chronica Pauli Piasecii episc. Premislien-kowa"; K. 149... "Opisanie krótkie pokościoła Bożego Ciała na czatków Kazimierzu przy Krakowie i conwentu przy nim Canonicorum regul. S. Aużego Ciała"; k. 147 "Opisanie obserwanciej dawneij zakonneij"; k. 149 "Opisanie niektórych rzeczy przypadkowych". K. 66—80, 98—109 miejscami próżne. Na k. próżnej na początku inną reką: "Wacław Gorzechowski". Rękopis ten znajduje się w bibliotece Jagiellońskiej w Krakowie pod l. 3742.

Ranothowicz zostawił jeszcze drugi rekopis, którego odpis znajduje się w bibliotece Jagiellońskiej pod Nr 2732 AA. VII, 63. Kod. pap. z r. 1821/2 różnemi pisany rekami, w 4-e, kart 12. Casimiriae civitatis, urbi Cracoviensi confrontatae, Origo in eaque ecclesiarum erectiones et religiosorum fundationes, nec non series vitae, res gestae praepositorum conventus Canonicorum regularium Lateranensium S. Augustini ad ecclesiam ss. Corporis Christi, descriptae a Stephano Ranothowicz, eiusdem conventus et ecclesiae Canonicorum regularium professo, foliis chart. 152 non omnibus plenis circa a. 1670". Prócz tego R. ogłosił drukiem: Jasna Pochodnia życia apostolskiego. Zywot Świątobliwy Bl. Stanisława Kazimierczyka, naj-przód w Sławney Akademiey Krakowskiey Profesora, ij S. Th. Bakalarza potym-Canonicorum Regularium S. Augustini v. Bożego Ciała na Kazimierzu przy Krakowie Zakonnika. Wprzód przez Krzysztofa Łoniewskiego Art. et Phil. Bacc. Can. Reg. w Roku 1616. Teraz powtóre przez X. Stefana Ranothowicza-tegoż Konwentu Zakonnego Kanonika Roku Pańskiego 1660. Wystawiona, Eccl. SSmi Corporis Christi Casimiria ad Cracoviam. W Krakowie. W Drukarni, Dziedziców Stanisława Leńczowskiego. Bertut. Roku Pańskiego. 1660. (Por. Wiadomość o kle parafialnym w Suchy, przez ks. Stanisława Heymana. Kraków 1899; Berthold Otto Cernik, Die Schriftsteller der noch bestehen-Augustiner - Chorherrenstifte den Osterreichs. vom 1600 bis auf den heutigen Tag. Wien 1905; W pięcsetną rocznicę założenia klasztoru Bożego Ciała na Kazimierzu w Krakowie. Kraków 1905).

Ks. A. Blachut.

Ranulf z Humblières, bp paryski, kanonik katedry Nôtre - Dame, proboszcz u św. Gerwazego, scholastyk, żył w w.

XIII. Napisał ok. r. 1275 Summę teologiczną, przechowaną w rękopisie.

Raoul le Breton, teolog scholastyk z XIV w., przeciwnik Duns Scots, nauczał jeszcze w r. 1320, zostawił rękopisy: Sur l'àme; Sur les premièrs Analytiques i t. d.

Rapagelan Stanisław apostata, luteranin, z pochodzenia szlachcie polski li-tewski, był franciszkaninem w Krakowie. Podczas rewolucyi religijnej Lutra zrzucil habit, przeniósł się do Niemiec i zamieszkał przy Lutrze; na jego wezwanie został w r. 1544 doktorem teologii . Następnie zaproszony przez księcia Alberta, dla znajomości języka staropruskiego i polskiego, do Królewca, uczył najpierw w Padagogium, a potem został pierwszym profesorem teologii w nowozałożonym przez Alberta uniwersytecie tamtejszym. Był on prawą reką księcia w szerzeniu protestantyzmu w Prusach książęcych; tłumaczył pieśni polskie i niemieckie na język litewski, drukowane w różnych śpiewnikach protestanckich np. Moswidiusa, Sengstock'a i innych. Napisał też rozprawe De Ecclesia ejusque notis. Regiomonti 1545. † w r. 1545. Ksiaże Albert osobiście był na jego pogrzebie. (Por. Wiszniewski. Hist. liter. polsk. Kraków 1844, 8-o; t. VI, s. 392 i nst.; Jocher, Obraz bibl.-hist. nauk. t. II, n. 3145 i str. 515; Stankiewicz M., Bibliogr. litewska. Kraków 1889, str. IV, 4 i 31; Salig., Hist. der Augsb. Conf. II, 902; Arnoldt, Hist. der Königsb. Univ. t. II, s. 152).

X. J. N.

Rapala Adam ks. z dyec. krakowskiej, ur. w r. 1841, wyświęcony na kaplana w 1866, był wikaryuszem w Osieku. Wydał Kazania ku czci Najświętszej Bogarodzicy. Gródek 1889.

Rapella ob. Melfi.

Raphaim hebr. emeq raphaiim, gr. γῆ Ῥαφαιμ i γῆ Ραφαιν—dolina granicząca z północy z posiadłościami Judy i Benjamina (Jos. XVII, 8; XVIII, 16). Odznaczała się wielką żyznością (Is. XVII, 15). Na tej dolinie po dwakroć król Dawid pobił Filistynów (II Reg. V, 18, 22; I Paral. XIV, 9, 13; XI,

15). Dziś egzegeci wskazują na e1-12-o; dowodnie wykazuje on wyższość Buqei'a jako dawna Raphaim; ciagnie się na południo - zachód od Jerozolimy aż do Mar · Elyas. (Por. W. W., X, 768; M. Hagen, Lexicon Biblicum, III, 736).

Raphalm ob. Gigant.

Raphia gr. Ράφεια-miasto nadbrzeżne na poludniu Palestyny na granicy z pustynia i niewielkim mało odwiedzanym portem. Dziś Bir - Refa. (Por. Diodor. XX. 74; Jos., Antiq. XIII, 13, 3; XIV, 5, 3; Bell. Jud. IV, 11, 5; W. W., X. 768).

Rapdidim gr. 'Pawideiv, miejsce stacyi Izraelitów na pustyni pomiędzy Sin i Sinai, wsławione cudownem wyprowadzeniem wody ze skały, zwycięztwem nad Amelecytami i uroczystem spotkaniem Jetra (Exod. XVII, 1, 18; XIX, 2; Num. XXXIII, 14, 15). Dziś nazywa sie Wadi - Feiran, lub Wadi - el - Sheikh. (Por. P. Geyer, Itinera hieros. 1898, p. 148, 185; Ebers, Durch Gosen zum Sinai. 1872, p. 187, 209, 380; Robinson, Palaestina. I, 198; M. Hagen, Lexicon biblicum. III, 737).

Raphoe bpstwo (dioec. Rapotensis) w prowin. Ulster w Irlandyi, sufragania metrop. Armagh, z rezydencya w Let-terkenny w komitacie Donegal. Bpstwo założone w r. 885, posiada dokładną listę bpów od r. 1160. Na 124,879 mieszkańców jest 97,575 katolików w 26 parafiach obsługiwanych przez 80 kaplanów świeckich w 50 klach i kaplicach; 2 klasztory, 43 Sióstr, 210 szkól elementarnych. (Por. Werner, Orbis Terrarum cath. 1890, s. 109 i nst.; Battandier, Annuaire pont. cath. 1913, 8-o, s. 309).

Rapin René T. J. poeta, literat i filozof, ur. w r. 1621 w Tours, wstąpił do Jezuitów w 1639, był przez lat 9 profesorem literatury pięknej i retoryki, † w Paryżu w r. 1687. Posiadał wy-bitny taleent poetycki, a jako filozof dal się poznać szcególniej w dziełach: La Comparaison de Platon et d'Aristote avec les sentiments des Pères sur leur doctrine. Paris 1671, 12 o i Réflexions sur la Philosophie ancienne et moderne et sur l'usage qu'on doit faire pour la religion. Tre 1676,

filozofii t. zw. tradycyjnej, a w szcze-gólności filozofii Arystotelesa w porównaniu z kartezyanizmem. Z innych dzieł zasługują na uwagę: L'Esprit du Christianisme. Poris 1672, 12-o; La Perfection du Christianisme tirée de la Morale de Jésus - Christ, Tže 1673. 12-o; L'Importance du Salut, Tre 1675. 12-o; po polsku w tłum. hr. Andrzeja Załuskiego bpa warmijskiego wyszło to Zaluskiego bpa warmijskiego wyszio to dzieło p. t. Pokazanie jak powinien chrześcianin myślić i pilno chodzić około zbaw. duszy swojej. Brunsberga, 4-0; Les Artifices des heretiques. Paris 1681, 12-0; In Augustissimum Missae Sacrificium... exposito etc. Tže 1682, 12-0; La Vie des Prédestinės dans la bienheureuse Eternité. destinés dans la bienheureuse Eternité. Tze 1684, 4-o. L'Oraison sans illusion contre les erreurs de la fausse contemplation. Tže 1687, 16-o; Histoire du Jansénisme depuis sur origine jusqu'en 1644. Tze 1861, 8-o, dzielo wyd. przez ks. Domenech, i w. in. Pisał też ody, panegiryki i t. d. (Por. Sommer-vogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1443 — 58; Bouhours, Vie du P. Rapin. t. II; Niceron, Memoires. t. 32).

X. J. N.

Rapp-1) Jerzy sekciarz zalożyciel

sekty Harmonistów (ob).

2) L u d w i k tyrolczyk, zdolny topograf, ur. w r. 1828, † w r. 1910, opracował topograficzny opis dyecezy Brixen, oraz historyczno-topogr. Beschreibung des Generalvicariates Vorarlberg. 1893, t. 4; Hexenprocesse in Tirol. 1874; 1891, wyd. 2-ie; Statuten der ältesten Synode von Brixen in Jahr 1511. 1878. Nadto od r. 1863 do 1870 redagował czasopismo "Katholische Blätter aus Tirol".

Rappenhöner Józef bp Rottenburski ur. w r. 1850, był profesorem teologii dogmatycznej i egzegezy w Anglii, od r. 1888 profesorem apologetyki i teologii moralnej w Monastyrze, w r. 1891 wezwany do Bonn objął katedrę teologii dogmatycznej. † w r. 1898. Napisal: Die Körperleiden und Gemüthsbe-wegungen Christi. Düsseldorf 1878; Allgemeine Moraltheologie. Münster 1891—93, 2 t.

Raschi Salomon ob. Jarchi Salomon.

Rasin gr. 'Paassov, 'Pasia król Damaszku. Walczyl z Joathamem i Achabem, królami judzkimi, zabral im miasto Aelath, a później sam zostal pobity przez Teglatfallassara asyryjskiego (IV Reg. XV, 37; XVI, 4-6, 9). Wspomina o nim często Izajasz w swych proroctwach: VII, 48; VIII, 6; IX, 11. (Por. M. Hagen, Lexicon Biblicum, III, 739; W. W., X, 772).

Raskelnicy, ogólna nazwa odpadlych od kla prawoslawnego sekciarzy. Sekty objawily sie w kle prawosławnym niebawem po przyjęciu przez Ruś Chijaństwa. Jeszcze za ks. Włodzimierza I 1003 wystapil w Kijowie mnich Adryan, z falszywa nauka; uwięzienie go nie zapobieglo szerzeniu sie sekciarstwa. Od r. 1149 nauczał blędnie również mnich Marcin ormianin, zaprzeczając człowieczeństwa Chrystusa Pana, a także narzucajac pewne nowe obrzedy. Groźniejsza ok. polowy XV w. była sekta Strygolników, z zalożycielem Karpem, balwierzem na czele, którzy zjadliwie napadali na duchowieństwo prawosławne i utworzyli własna cerkiew. Karp wraz z dwoma uczniami 1376 r. został utopiony w rzece Wołdawie. Pomimo to sekta szerzyla się dalej. Twórca sekty Zvdowinów był przybyły 1470r. do Kijowa wraz z księciem Michalem Olelkowiczem, zyd karaim Zacharyasz, który wraz ze zwolennikami swymi, nie wyłaczając duchownych prawosławnych. rzadził się zasada: "uchodząc jawnie za chijan, badźcie w sercu Izraelitami". Kiedy dowiedziano się o istnieniu sekty była ona już tak silną, że arcbp nowogrodzki Gennandyusz obawiał się pko niej wystapic. Liczyła ona wielu zwolenników nawet w Moskwie. Doszlo do tego, że na mosk, katedrę metropolitalna wprowadzili (1490 r ) sprzyjającego im Zosime. Potepienie soborów i surowe prześladawanie władz świeckich zadały wprawdzie sekcie cios śmiertelny, niedobitki jednak schronily sie do Litwy i Polski, gdzie przetrwali do XIX wieku. Część ich przesiedlono pod Elizawetpol. Odrzucali oni Bóstwo Chrystusa, a tem samem i Trójce św., sakramenta, cześć obehodzili wraz z Żydami. Z nieh powstali Subotnicy, prawie niezem nie różniacy się od Zydów i sobote wraz z nimi zamiast niedziela świecacy. Podkład racyonalistyczny miała sekta Mateusua Basukina powstala ok, 1540 r. w Moskwie, która mimo surowego prześladowania szerzył dalej Teodozyusz Ko-

Właściwy Raskol, który przetrwal aż dotad i poteżniał wraz z latami p. n. Staroobrzedowców, datuje od poprawienia ksiąg cerkiewnych przez Nikona (1652-1666) patryarche moskiewskiego. Poprawe te juž w poczatku XVI w. polecono dokonać Maksymowi Grekowi, mnichowi z góry Athos. Robota ta zostala przerwana, a dalsze poprawy zalecone przez sobór z r. 1550, oraz cara Iwana IV 1564 r., wreszcie patryarche Józefa I (1642-1652) nie miały glebszego znaczenia. Gruntownej dopiero poprawy dokonal energiczny patryarcha Nikou, który nie bacząc na trudności i przeciwieństwa dzielo do końca przeprowadzil i zatwierdzenie go na soborze moskiewskim 1655 r. pozyskal. Przeciwko Nikonowi powstala silna opozycya, na czele której staneli bp kolomieński Pawel i protopop moskiewsko - kazańskiego monasteru Iwan Noronow, a szczególnie zagorzaly fanatyk Awwakum protopop z Juriewa powolskiego. Pomimo prześladowania wrzenie dochodzi do tych rozmiarów, że Nikon 1658 r. zmęczony zrzekł się godności patryarchy, zwolany wszakże przez cara Aleksego Michalowieza 1666 r. do Moskwy sobór ponowil aprobate poprawionych ksiag. Wiekszość R-ów nie poddała się tej uchwale a Awwakum został zdegradowany i wtracony do więzienia. Gdy jednak R. dalej się szerzyl car w grudniu 1667 r. zwolal nowy sobór, któremu sam przewodni-ezył. Wzięli w nim udział patryarchowie aleksandryjski i antvocheński, 4 rosyjskich i 6 greckich metropolitów, 6 arbpów rosyjskich, 1 czarnogórski i 1 serbski, 4 bpów rosyjskich, 1 palestyński, 1 wołoski i przeszto 50 archimandrytów i protopopów. Sobór aczkolwiek potępił Nikona za samowolne opuszczenie katedry patryarszej, dzielo jego jednak zatwierdził. Odtad odszczepieństwo (Raskol) stalo się taktem dokona-Świetych, obrazów, zakon Mojżeszowy nym. Awwakum usilował jeszcze raz uznawali za obowiązujący a Wielkanoc podnieść glowę, lecz wraz z towarzyszami rozkazem cara Teodora Aleksiejewi- jego žarliwości w r. 1840 został koadyucza został na stosie żywcem spalony. Raskol wdziera się do pułków strzeleckich, przez popa suzdalskiego Nikite, nazw. później Pustoświatem, przez co staje się widocznem, że Raskoł zagraża nietylko cerkwi ale i państwu. To też następuje szereg najsroższych prześladowań R-ów. Pierwsza regentka Zofia 1685 r. wydaje pko nim surowe prawa. Ponawia je i zaostrza Piotr W. Pomimo to R. acz w ukryciu rośnie w liczbe i siły. Za panowania Katarzyny II, która bystrem okiem zrozumiala doniosłość pozyskania Starowierów, zaczęto obchodzić się z nimi łagodniej. Niemniej praw wyznaniowych im nie przyznawano i na ogół ulegali mniejszym lub wiekszym przesladowaniom. Od r. 1881 znów zaczęto się z nimi obchodzić łagodniej, lecz dopiero ukazem tolerancyjnym z 1905 r. otrzymali w zasadzie swobodę.

Tajemniczość jaką R. zmuszony był w szeregu wieków otaczać się w Rosyi, oraz srogie prześladowania jak z jednej strony nadawały mu charakter rewolucyjny, tak z drugiej spowodowały rozbicie się na różne sekty, niekiedy dyametralnie od pierwotnego pnia różne. Po szczegóły o nich odsyłamy czytelników do poszczególnych artykułów naszej Encyklopedyi. (Por. ks. Karol Debiński, Raskoł i Sekty prawosł cer-kwi rosyjskiej. Warszawa 1910, wyd. "Biblioteki Dzieł Chrz.", oraz literatura

tże przytoczona).

(Ch.).

Rass Andrzej bp Strasburga, ur. 6 kwiet. 1794 r. w Sigolsheim (w górnej Alzacyi). Pierwotne wykształcenie pobierał w Nancy, poczem uczeszczał do seminaryum w Moguncyi, gdzie 1816 r. przyjal święcenia kaplańskie i gdzie r. 1825 został dyrektorem seminaryum oraz prof. dogmatyki. W 1829 r. powolano go na superyora, seminaryum oraz prof. dogmatyki i homiletyki w Strasburgu. Tutaj rozpoczał tłumacz. wyda-wnictwa Annalen d. Verbreitung d. Glaubens, przez które nietylko w Alzacyi ale w całych Niemczech i Austryi rozbudził żywe zainteresowanie się misyami wśród pogan. Przedtem jeszcze w r. 1821 r. zalożył z Weisem Katholika, oraz zajął się wydawnictwem róż- stadii 1688, 4-o, kilka wydań; Contronych dzieł tłumaczonych. W uznaniu versia theologica tripartita de recto

torem bpa Strasburga, konsekrowany następnego roku 14 lut., a w r. 1842 po śmierci bpa Lepappe de Trevern bpem dyec. Od pierwszych chwil zajął się gorliwie wykształceniem kleru i zawiązywaniem stowarzyszeń religijnych. Na soborze watykańskim był jednym z najdzielniejszych rzeczników nieomylności pża. Zarówno obleżenie Strasburga podczas wojny niemiecko - francuskiej jak i kulturkampf wiele mu zgotowały przykrości i cierpień. Oświadczenie w parlamencie niemieckim 1874 r. iż katolicy Alzacyi uznają pokój frankfurcki przyprawił go o utratę popularności wśród Alzatczyków. Pomnikowem jego dzielem byl D. Convertiten seit d. Relormation, 13 tomów. Freib. 1866—1880. † 17 listop. 1887 r. otrzymawszy przedtem w r. 1882 koadyutora wobec bpa Stumpfa. (Por. Deutschlands Episcopat in Lebensbildern. Würzb. 1873; Revue cath. d'Alsace. N. S. 21 z r. 1902; R. et l'oeuvre de la propagation de la foi. Strasb. 1902).

(Ch.).

Rassier-1) Krzysztof, benedyktyn opat w Źwiefalten, ur. ók. r. 1610 w Konstancyi, studyował w Rzymie pod sławnym krdłem de Luca, w r. 1652 został prof. teol. w uniw. w Salzburgu, w 1658 opatem w Zwiefalten. † w r. 1675. Napisal: Disputatio de Sacramentis in genere. Salzb. 1654; De visione beatifica. Tze 1654; De sacramento et virtute poenitentiae. Tie 1654 i 1661; De natura theologiae. Tze 1655; Tractatus de poenitentia. Tže 1661. Pisał w ogóle w zakresie teologii spekulatywnej. (Por. Schäfler, Hand. d. kath. Theol. t. III, s. 858; Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o, s. 136).

2) Krzysztof, jezuita ur. w Konstancyi w r. 1654, przyjęty do Towarzystwa Jezusowego w 1669, uczył w uniw. w Ingolstadzie i Dillingen, od r. 1710 do 1714 byl prefektem studyów, w końcu został rektorem uniwers, w Dillingen, rewizorem generalnym w Rzymie, gdzie † w r. 1723 w Collegium Romanum, jako prefekt studyów. Napisał: Controversiae Philosophicae. Ingolgae 1693; Vindiciae Gobatianae. 1706, 4-o, w którem broni teologii moralnaj Gobata pko surowym cenzurom bpim; Norma recti seu Tract. theol. in quo tum de objectiva, tum etiam de formali regula honestatis, ac praecipue de recto usu opinionum probabilium etc. Ingolstadii 1713, fol. R. można uważać za ojca aequiprobabilizmu; wykłada on bowiem i uzasadnia ten system prawie temi samemi słowami, któremi później u-czynił to św. Alfons Liguori. (Por. Som-mervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1461 -64; Bund, Catal. auct. 1900, s. 137 i nst.).

X. J. N.

Rastoul — 1) Alfred, współczesny pisarz historyczny francuski, napisal: Pages d'histoire contemporaine. Le maréchal Randon (1795 — 1871). Pa-ris 1890, 8-o; Histoire de France depuis la Révolution de Juillet. Lyon 1892, 8-o; Christoph Colomb. Paris 1893, 8-o; Un soldat. Le maréchal Canrobert. Lille 1897, 8-o; L'Action sociale de l'Eglise. Paris 1897, 8-0; Le second Empire et la Troisième République. Tze, 8-o; Le Maréchal Mac-Mahon etc. Tze, 8-o, i in.

2) A m a n d, współczesny pisarz katolicki, napisal: Le Père Ventura. Paris, 18-0; L'Unité religieuse pendant le grand schisme d'Occident (1378 —1417). Tže 12-o, z kolekcyi "Science et Religion". n. 249; Les Templiers (1118—1312). Tže, n. 329, Une Organisation socialiste chrétienne. Les Jesuites au Paraguay. Tie, n. 420. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, s. 324; Catalogue genéral de la libr. Beauchesne, 1908).

Ratherius bp Werony, działacz polit., jako 5-letni oblat został oddany do klasztoru Lobbes, gdzie też został mnichem. Wykształcony literacko, lecz ambitny, niespokojny i niezrównoważony - towarzyszył 926 r. opatowi Hilduinowi do Włoch, gdzie bratanek ostatniego Hugo król Prowancyi mianował go bpem Werony. Wypadło to na czasy wielce niespokojne we Włoszech, to też R. przyłaczywszy sie do zbuntowanych pko Hugonowi Werończyków, został 934 r.

usu opinionum probabilium. Dilin- ny. Tutaj napisal 6 ksiag Praeloquia które miały być wstępem do wielkiego dzieła, nigdy potem nienapisanego. Wr. 936 został z więzienia uwolniony, lecz do Como pod dozór bpa Azzo wygnany. Ztamtad 939 r. uciekł do Prowancyi, gdzie zajął się wychowaniem młodego szlachcica, dla którego napisał rodzaj gramatyki Sparadorsum, później zaginionej. Po 5 latach powrócił do klasztoru Lobbes, gdzie pozostawał do r. 946. Pojmany przez stronników Berengaryusza wroga króla Hugona i więziony przez 3 miesiące, następnie odzyskał swoje bpstwo w Weronie, lecz skutkiem nieporozumienia z klerem musiał go opuścić i 948 ucieklszy przez Alpy wędrował od kraju do kraju, poczem połączył się z Liutulfem, synem ces. Ottona I, i wraz z nim pociągnął do Włoch, gdzie pomimo starań, a nawet apelacyi do pża A-gapeta II bpstwa Werony nie odzyskał. Zgorzkniały po raz wtóry schronił się 951 r. do klasztoru Lobbes. Kiedy Bruno brat ces. Ottona został 953 r. arbpem Kolońskim powołał R-a do siebie i wnet ofiarował mu bpstwo Liège. Tu jednak nie umiał sobie zdobyć serc i skutkiem rokoszu podniesionego przez mieszkańców musiał miasto opuścić 955 Przeciwko temu napisal Conclusio deliberativa, a schroniwszy się do arbpa mogunckiego — Phrenesis, a także Confessio. Podjete usilowania aby odzyskać Liège spelzly na niczem, natomiast ces. Otton 962 r. osadzil go powtórnie na stolicy werońskiej. Niespokojny jego duch i teraz nie znalazi równowagi; wpadł w zatargi różnorodne, stał się przedmiotem napaści i oszczerstw aż wreszcie znękany osiadł 968 r. znowu w Lobbes. Ale i tutaj nie spoczał; rozpoczał szereg intryg pko swemu dobroczyńcy opatowi Folswinowi, wypędzii go, a nawet zbrojnie oszańcował się w klasztorze, skąd dopiero nowy bp Liège Notker 972 r. usunał go i osadził w Aulne. Ztamtąd uciekł do hr. Namur, gdzie + 25 kwiet. 974 r. Był to obok Hattona Vercelli'ego najruchliwszy szermierz w górnych Włoszech w X w. Maż uczony, obrońca swobód Kła, ale charakter niespokojny, intrygancki, zaciekłościa swoją psujący najlepsze zamiary. Napisał wiele rozpraw okolicznościowych (De contemptu canonum), pamflepojmany i do więzienia w Pawii wtrąco- tów, obron, inwektyw, listów i kazań.

Wydał je Ballerini w Weronie 1765 r. schazyusz tożsamość historycznego i eu-(Por. Vogel, Rath. v. Verona und d. charystycznego Chrystusa, przynajmniej X Jahrh. Jena 1854; Studi e docum. językowo, tak ostro i grubo zaznaczył. di stor. e diritto, 1903).

Rathmann Herman teolog protestancki, głośny ze sporu ratmanowskiego, ur. w Lubece 1585 r. odbywszy studya teol. w Rostoku, Kolonii i Lipsku, osiadi w Gdańsku, gdzie ostatnio był od r. 1626 pastorem przy kle św. Katarzyny. † r. 1628. Gruntownie obeznany z pismami OO. Kla, wszedł w zatarg teolog. z pastorem od N. M. P. Corvinusem (Rabe) o działalność słowa bożego. Śpór ten zaostrzył się szczególnie, gdy R. w 1621 wydał dzielo p. t. Jesu Christi d. Konigs aller Konig. u. Herrn aller Herren Gnadenrecht. R. mianowicie twierdził, że słowo Boże nie samo z siebie oświeca, nawraca, oczyszcza, uświeca i usprawiedliwia, ale przy pomocy Ducha św., którego łaska się z niem łączy. Podobnie jak Schwenfeld R. rozróżniał "słowo zewnętrzne" czyli świadectwo świetej woli i czynów bożych i słowo wewnętrzne" czyli oświecenie przez słowo odwieczne (Chrystusa) Duch Walka zawrzała z wielką, właściwą wszystkim walkom protestanckim zapalczywością, w której obie strony nie skąpiły sobie oskarżeń i wymysłów. Sprawa doszła do tego, że rada miejska Gdańska odniosła się o rozstrzygnięcie sporu do uniwersyt. Tylko uniwers. w Rostoku oświadczył się za R-em. Już po śmierci R-a kurfirt Grzegorz I saski 1628 r. zwolał zjazd teologów w Lipsku, który się oświadczył pko R-wi. Rzad saski zabronił głoszenia nauki R-a. Niemniej spór między teologami trwal w dalszym ciągu, a ożywił się w czasie sporów pietystycznych Spenera i in. (Por. Frank, Gesch. d. protest. Theologie. I, Leipzig 1862; Schnaase, Geschichte v. evangel. Kirche. Danzig 1863, str. 238—262).

(Ch.).

Rathramnus św. benedyktyn z Corbei za Karola Łysego, jeden z najwybitniejszych i najpłodniejszych pisarzy IX w., znany z powodu dzieła De corpore tytulem Paschazyusza Ratbertusa. Pa- tione R. uznaje podwójne przeznaczenie:

językowo, tak ostro i grubo zaznaczył, nieokreślając jednocześnie równie jaskrawo różnicy co do obustronnej formy przejawienia się, a nadto użył wyrażeń i zwrotów, zwłaszcza przy opowiadaniu po-szczególnych cudów, że mogło się wydawać, iż sprzyja zmysłowemu pojeciu o ostatniej wieczerzy, stawiając ją niejako na jednym poziomie z ucztą w Kafarnaum. Wobec tego R. w swojem dziele odpowiada na 2 pytania, a mianowicie: 1) w jakim stosunku jest eucharystyczne ciało Chrystusa Pana do postaci chleba i wina? Czy to, co widzimy jest istotne ciało Pańskie czy też pozostaje ono zakryte naszym oczom? 2) W jakım stosunku znajduje się eucharystyczne ciało do historycznego? W odpowiedzi na to pytanie R. odpiera z całą siłą pojecie o zmysłowej, nieosłoniętej obecności Chrystusa Pana w Eucharystyi i czyni różnice między niewidocznem, uduchowionem a jednak rzeczywiście obecnem w Eucharystyi ciałem Chr. Pana, a widocznymi, zmysłowymi pierwiastkami. Przeciwstawia on wyraźnie "speciei visibili", "substantiam invisibilem", uznając ostatnią jako "vere corpus et sanguis Christi". Odpowiedź na drugie pytanie brzmi równie jasno: eucharystyczne ciało Chrystusa Pana z historycznem nie jest zupelnie to samo, jest ono identyczne secundum substantiam invisibilem, co zaś do pewnego stosunku (secundum quemdam modum) czyli odnośnie do zewnetrznego przejawienia się (secundum speciem visibilem) jest różne. Jeżeli teologowie protestanccy i niektórzy krytycy katoliccy uważaja R-a za rzecznika modernistycznych, symboliczno - spiritualistycznych pojeć o ostatniej wieczerzy, to pochodzi to ze źle przeznich pojmowanych, a przez autora słusznie określonych i stosowanych termi-

nów "figura" i "veritas". Z innych dzieł R-a znane są De nativitate Christi, w którem zbija zdanie niektórych, jakoby Chrystus nie "per virginis januam vulvae, sed monstruose de secrete ventris incerto tramite luminis in auras exisse", a natomiast dowodzi, že Chrystus "de matris alvo procedens, et sanguine Domini, napisanego z roz- non aliunde, sed per vulvam, clausam kazu cesarza, pko księdze pod tymże tamen exivit. W dziele De Praedestina-

do zbawienia i do potępienia, z ta róż- 1898, str. 401). W V w zapanowali w nica, że pierwsze zawiera w sobie przeznaczenie do łaski, ostatnie zaś bynajmniej nie zawiera przeznaczenia do grzechu, przy czem kategorycznie zaprzecza wszelkiemu paraliżowaniu swobody woli. Najdonioślejsze i najbardziej przemyślane jest dzielo Contra Graecos opposita Rom. ecclesiam infamantium, napisane ok. r. 868 na żądanie bpów reimskiej prowincyi klnej. Zbija on tam wybornie zarzuty Focyusza pko dyscyplinie Kla lacińskiego, jak i pko dogmatom Filioque i prymatu. (Por. Dräseke, Rathr. u. Photios w "Byzantin. Zeitschr." zesz. 18 z r. 1909, str. 396-421). Listy R-a i jego rozprawa pko Hinkmarowi w obronie wyrażenia Trina Deitas zaginely. Niedrukowana jest rozprawa De anima.

R. był niezrównaną siłą produkcyjną, w systemie wykładu tradycyonacyanizmu, przy tem wybitny dyalektyk, metodyk i krytyk, który z mistrzowstwem umiał materyał tradycyjny należycie wyzyskać i dla swoich celów opracować. Dziela R. sa u Migne'a P. P. lat CXXI. (Por. A. Nägle, Rathr. u. d. h. Eucharistie. 1903; Ebert, Allg. Gech. d. Litter. d. Mittelalt. II, Leipzig 1880.

str. 244 i nst.

(Ch.).

Ratihabitio ob. Consensus.

Ratio studiorum ob. Jezuici.

Rattinger Daniel, jezuita belgijski wepółczesny, historyk, mąż biegły w naukach historycznych dotyczacych Kła. Opracował ostatni tom (XV-y) wydawnictwa jezuity Dambergera († w 1858 r.) Synchronistische Geschichte der Kirche und der Welt in Mittelalter. Regensburg 1850-63, t. 15. Opracowuje też historyę wszystkich dyecezyj całego świata.

Ratysbona (niem. Regensburg, rzyms. Castra regina) stolica góro. Palatynatu, posiada 42,107 mieszkańców (w 1905 r.) z których 5,966 luteranów, 89 kalwinów i 529 żydów. Marek Aureliusz wybudował tu potężną warownię. Chijaństwo miało w R. wyznawców już podczas wielkich prześladowań, a w końcu IV R. była katolicka. (Por. G. Ratzinger, Forschung z. bayer. Gesch. Regensb.

R-e Ostgoci, a w 788 wraz z Bawaryą przeszła pod panowanie Franków; do XII w. była stolicą książąt bawarskich. Z chwila wstapienia na tron ces. Henryka II R. stala się stolicą rzeszy. Jest to najświetniejsza epoka rozkwitu miasta. Upadek rozpoczyna się od r. 1542, gdy rada miejska wprowadziła luteranizm i żaden katolik nie mógł zostać obywatelem miasta. Od r. 1664—1806 była R. siedzibą sejmu rzeszy; 1802 dostała się ks. Dalberg, a 1810 Bawaryi. (Por. Gumpelzhaimer, Regensb. Gesch, Sagen u. Merkwürdigkeiten. Regensb. 1830-8. 4 t.). Bpstwo R. długo nie posiadalo organizacyi kinej; od czasu do czasu działali bpi jak na końcu VII w. bp Rupert, w VIII w. ś. Emmeran, Erhard, blogosl. Adalbert i in. Dopiero św. Bonifacy 739 r. założył w R. bpstwo obejmujące mniej więcej dzisiejsze granice, a Gaubald (739-761) byl pierwszym bpem a zarazem opatem u św. Emmerana; następuje szereg bpów aż do św. Wolfganga. Za Baturicha 884 r. przybyło 14 wodzów czeskich i zostali 13 stycz. 845 r. ochrzczeni; odtad Czechy należały do dyec. R-y, lecz i św. Wolfgang (972-94) zgodził się na odłaczenie ich, co Gerhard I (995 - 1023) daremnie usiłował cofnąć. Błog. Albert w. był tu bpem (1260-62). Za Konrada VII (1428-37) wpadli do R. husyci i sprawili w R. wielkie spustoszenie. Rupert II bawarski (1492-1507) zaprowadził w całej dyec. święto Niepokalanego Poczęcia N. M. P.

Nastąpiły wrzenia religijne.

Na pierwszą epokę przypada Konwent regensburski, mocu którego 1524 r. arcyksiąże Ferdynand, bawarscy książęta Wilhelm i Ludwik zobowiązali się umową do szeregu reform, zakazu uczęszczania na uniwers. w Wittenberdze i wspólnego wystąpienia pko zakonom. Był to pierwszy zawiązek partyi katolickiej w Niemczech. W odpowie-dzi na to książęta protestanccy 1525 r. w Torgau również zawarli zwiazek. r. 1541 odbyła się rozprawa regensburska, dla której sporzadzono osobna ksiegę regensburską, w której usiłowano zatrzeć różnice dzielaca katolików i protestantów (ob. Interim 1 Ratysbońska dysputa).

Sporom religijnym w dyec. R. polo-

żył koniec Albert IV z Törring, za któ- kilka dzieł cennych: Essais sur l'édurego Palatynat powrócił do katolicyzmu. Bp Filip (1579—98) sprowadził do R. Jezuitów. Z Albertem Zygmuntem bawarskim (1668 — 85) rozpoczyna się szereg bpów z domu bawarskiego, którzy przeważnie rezydowali gdzieindziej. W r. 1805 R. zostala metropolia, lecz wnet na mocy konkordatu z 1817 r. z Bawarya stala się sufragania Monachium. Z ostatnich bpów odznaczyli sie szczególnie Franciszek Ksawery (1833-41) praca pasterska na rôžnych polach życia religijnego; Walenty v. Riedel (1842 -57) założeniem seminaryum malego i szkoły muzycznej. (Por. Dom. Metten-leiter, Musikgesch. d. Stadt Regensb. 1866); Ignacy Senestry (1858-1906) dalszą opieką nad "Musica sacra", oraz budowa klów i szkół. Dyecezya R. liczy 852,000 dusz, obsługiwanych w 29 dekanatach i 471 parafiach, 166 beneficyach, 81 ekspozyturach i 371 wikaryatach. (Por. Hansiż, De episc. R. pro-dromus. Wien 1759; Lipf., Notizen über Stift. u. Klöster. d. dioec. R. Regensb. 1837; Scheglmann, Säkularisation. 1903-1908).

(Ch.).

Ratysbońska dysputa ob. Dysputa. n. 11 i 12.

Ratysbonna Marya Teodor, założyciel kongregacyi Maryi Panny Syońskiej. Pochodził z rodziny żydowskiej w Strasburgu zamieszkalej, ur. 1802 r. Po ukończeniu uniwersytetu przez jakis czas był adwokatem w Kolmarze. Pod wpływem prelekcyi ks. Bautain'a w r. 1827 przyjął katolicyzm i niezwłocznie wstapił do seminaryum w Moisheim. W r. 1830 przyjął święcenia kapłańskie i pracował jako nauczyciel w seminaryum mniejszem. W 1840 r. został wicedyrektorem arcybractwa Najśw. Serca Maryi. W r. 1842 niespodzianie nawrócił się do wiary katolickiej i przyjął chrzest młodszy brat jego Alfons (ur. 1814). Fakt ten skłonił Teodora do poświęcenia się dziełu nawracania do wiary św. Żydów. W tym celu założył kongregacye N. M. Panny Syońskiej i rzeczywiście wielu Żydów nawrócił. † w Paryżu 1884 r. Alfons poświęcił się tej samej sprawie w Jerozolimie i tam † w trzy miesiace po śmierci Teodora. Napisał Teodor R. zwolenników t. zw. katolików niemiec-

cation morale. Strasburg 1828; Manuel de la mêre chrétienne. 1860: Histoire de S. Bernard et de son siècle, Paris 1841, 2 vol., 19 ed., 1889. (Por. Rosenthal, Convertitenbilder, III, I, Schaffhausen 1869, 141, 794; Przegląd Katolicki, 1885, str. 337; W. W., X, 801).

X. R. J.

Ratzinger Jerzy ks., polityk, ur. w r. 1844 w Bawaryi, wyśw. na kaplana w r. 1867, zajęty sprawami życia politycznego, był bowiem członkiem parlamentu bawarskiego i niemieckiego, znajdowal jednak czas na prace literackie; pisał dziela i wydawał czasopisma. † w r. 1899 w Monachium, M. i. napisal: Geschichte der kirchl. Armenpflege. 1868. Za to dzieło otrzymał doktorat teologii; 1884, wyd. 2-ie; Die Volkswirtschaft in thren sittl. Grundlagen. 1881; 1895 wyd. 2-ie; Forschungen zur bayer. Geschichte. 1894. (Por. Hurter, Nomencl. lit. theol. t. V, s. 2000; Buchberger, Kirchl. Handl. s. 1678).

Rau Chrystyan zw. Ravius, oryentalista protestancki, ur. w r. 1613 w Berlinie, udał się do Smyrny i tu studyował język turecki, perski i grecki współczesny, następnie był protesorem języków wschodnich w Utrechcie i Oxfordzie, arabskiego w Upsali, potem w Kielu i we Frankfnrcie nad Odra. Za panowania Karola Gustawa zajmował przez czas jakiś stanowisko tłumacza i bibliotekarza królewskiego w Stokholmie. † w r. 1677 we Frankfurcie nad Odrą. Z wielkiej liczby dziel, jakie napisal celniejsze są: Chronologia infallibilis biblica. Upsal 1669; Kiel 1770, fol.; Synopsis chronologica biblica. Berolini 1670, fol., De Adventuali Plenitudine temporis Jesu Christi in carnem. Francofor. 1673, fol.; XXX Arcana biblica contenstantia aeram Christi anno mundi 4140 non 4000. Tže 1675, fol.; Quinquaginta testes biblici de vera plenitudine temporis adventualis Christi. Tže 1676, fol., i in. (Por. Moeller, Cimbria Litterata; Michaud, Biographie; Glaire, Dictionnaire. t. II, s. 1917).

Rau Heribert, jeden z najgorliwszych

kich, ur. w r. 1813 we Frankfurcie nad Menem z zawodu kupiec, od r. 1844 do 1846 studyował teologię w Heidelbergu, potem był kaznodzieją w gminie w Stutgardzie, od r. 1849 w Manheimie. † w r. 1876. Pisał wiele powieści i romansów, broszury treści filozoficznoteologicznej. Z główniejszych pism wyliczamy: Das Evangelium der Natur. 1886, 4 t.; Die Apostelgeschichte des Geistes. Neustadt 1857—59, 2 t.; Katechismus der Kirche der Zukunft. 1855; Katechismus der Vernunftreligion. 1873, wyd. 4-te, i w. in.

Rauch-1) Fryderyk, współczesny, profesor filozofii w Sorbonie, ur. w r. 1861 w Saint - Martin - le - Vinoux (Isère), napisal: Essai sur le fondament métaphysique de la morale. Paris 1891; Quatenus doctrina quam Spinosa de fide exposuit cum tota ejusdem philosophia cohaereat; De la Méthode dans la psychologie des sentiments. Paris 1899, 8-0; Psychologie applià l'éducation et à la morale. Paris, Hachette 1901, 8-o, wraz z Revault'em d'Allonnes; L'expérience morale. Tże 1903; Morale et biologie w "Année psychologique." 1908 dra Binet'a, i inne. (Por. Blanc, Dict de Philos.; Tenže, Répertoire bibliogr.).

2) Maciej, benedyktyn, ur. w r. 1814 w Marzelstetten w Szwabii, po ukończeniu filozofii i teologii wstapil do zakonu w r. 1838 w Augsburgu, wyświęcony na kaplana w r. 1843 został prefektem seminaryum, od r. 1845-51 był profesorem gimnazyalnym, od 1851 -1876 rektorem w wyższym instytucie naukowym, w końcu profesorem atropologii i pedagogiki w liceum w Augsburgu; był nadto dyrektorem seminaryum, inspektorem szkolnym i t. d. † w r. 1876 w Augsburgu. Napisal: Anthropologische Studien. 1864—1866 i 1868 —70, przerobione i wydane później p. t. Die Einheit des Menschengeschlechtes. Augsburg 1873. (Por. Schäfler, Handl. der Kath. Theol. t. III, s. 867; A. Lindner, Die Schriftsteller etc. des Benedictinerordens im heut. Königreich Bayern, 1880; 2 t.).

X. J. N.

Raudona Jakob ob. Jakob I Raudona.

Raue Sewer o. z Zakonu Braci Mniejszych, współczesny, napisał: Christus als Lehrer und Erzieher. Eine methodische Studie über das hl. Evangelium. Freib. 1902, 8-o, wyd. 2-ie; Die gottliche Liebe in Glaube und Leben. Eine Theologie der Liebe. Tamże 1903, 8-o.

Rault Hipolit Wiktor, ur. w r. 1823, był profesorem dogmatyki i Pisma św. † w r. 1879. Napisał Cours élémentaire d'Ecriture Sainte. Paris 1882, wyd. 3-ie, dzieło przyjęte za podręcznik w 20 przeszło seminaryach Francyi.

Rausch Oswald T. J., ur. w Klagenfurcie w r. 1780, już będąc kaplanem wstąpił do Towarzystwa Jezusowego w Dynaburgu w r. 1810. Byl naprzód misyonarzem w Odesie i Chersonie przez lat 8, wypędzony wraz z innymi Jezuitami z Rosyi w r. 1820 udal się do Galicyi i był tam profesorem historyi w Tarnopolu, oraz pełnił inne obowiązki w kolegium tamtejszem. Po wydaleniu Jezuitów w 1848 r. w Galicyi powrócił do Klagenfurtu i zamieszkał tu u swego stryja kanonika Tomasza de Moser i tu sekundycye odprawil. r. 1855. Był biegły w znajomości języków obcych starożytnych i nowych. Podczas pobytu swego w Klagenfurcie R. ukladal rubrycele dyecezyalne; zostawił też w rękopisie: Allgemeine Weltgeschichte. 4-0; Chronologia hist. univ. dinastica. 8-0; Aspectus chronologicus historicus. 8-0; Parvum lexicon graeco - latinum et latino - graecum, 8-o, 2 t., i inne, (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1492; Brown, Biblioteka. s. 339).

Rauschen Gerard dr teologii, współczesny historyk i patrolog, nadzwyczaj, profesor uniwersytetu i gimnazyum w Bonn, ur. w r. 1854 w Heinsbergu, napisał: Ephemerides Tullianae. 1866; Die Legende Karls der Gr. im 11 u. 12 Jahr. 1890; Jahrbücher der christl. Kirche unter Kaiser Theodosius dem Gr. 1897; Das griech. - röm. Schulwesen zur Zeit des ausgehenden Heidentums 1901; Grundriss der Patrologie u. Dogmengeschichte. 1903; wyd. 6-e, 1906; jest przekład francuski, włoski i hiszpański, oraz polski p. t. Zarys patrologii przetłum. ks. Jan Gaj-

kowski. Warszawa 1904, 6-o, nakł. "Bibl. | Dzieł Chrześc, ks. dra Chełmickiego; dzielo to zostało zabronione do użytku w seminaryach przez Kongregacye indeksu, z powodu zupelnego w niem pominiecia pierwiastku nadprzyrodzonego. Florilegium patristicum. 7 tomów: I. Monumenta aeve apostolici. 1904: 2. S. Jusini apologiae duae. 1904; 3. Monum. minora saeculi alterius. 1905: 4. Tertuliani liber de praescriptione haer. 1906; 5. Vincenti Lirinensis Commonitoria. 1906; 6. Tertuliani Apologetici rec. nova. 1906; 7. Monumenta eucharistica et liturgica vetustissima. 1909; Die wichtigeren neuen Freunde aus d. Gebiete der ältesten Kirchengesch. 1995; Lehrbuch der kath. Religion für die oberen Klassen. 1906—1908, 4 t.; 1909, wyd. 2-ie; Eucharistie u. Busssakrament in den ersten 6 Jahr. der Kirche. 1908, jest także przekład francuski i włoski. (Por. Keiters, Kath. Liter. Kalender. Essen 1910, 16-o, s. 349).

X. J. N.

Rauscher Jan Chrzeiciel T. J., ur. w r. 1748 w Rosenbach, według innych w Klagenfurcie, wstąpił do zakonu w 1764, w r. 1773 studyował teologię w Wiedniu, pelnił obowiązki kapłańskie w Wiedniu i Augsburgu, nastepnie udał się na Bialoruś i wstąpił do Towarzystwa Jezusowego. † w Połocku w r. 1798. Napisał: Geschichte der Kir-1798. Napisal: Geschichte der Kirche. Wien 1784, 8-0, 24 tomy, i inne; nadto, chcąc przeciwdziałać bezbożnej prasie, zebrawszy naokoło siebie pewną liczbę braci z Towarzystwa Jezusowego, wydał wspólnemi siłami do 60 dzieł broniących Boga, wiary i Kla, a zwalcza-jących błędy i bluźnierstwa zewarte w książkach w tym czasie w Niemczech i w Austryi wydanych. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1493 i nst.; Compendium vitarum mortuorum in Collegio Polocensi-rekopis).

Rauscher Józef Otmar krdl arbp wie deński, ur. 6 paźdz. 1797 r. w Wiedniu; skończywszy studya prawne, a następnie teologiczne, za radą swego spowiednika św. Klemensa Hofbauera został 1823 r. kaplanem. Po krótkiem pel-

fesora historyi i prawa klnego w Salcburgu, poczem 1833 r. mianowano go dyrektorem akademii wschod, w Wiedniu, referentem spraw klnych w kancelaryi państwa, oraz prof. filozofii młodych arcyksiażat Franciszka Józefa (później. cesarza), Ferdynanda Maxa (późn. Maksymiliana ces. meksykańskiego) i Karola Ludwika. W 1849 r. został księciem bpem w Seckau, a w r. 1853 przeniesiony został na stolice wiedeńską, r. 1855 otrzymał kapelusz krdlski. Z ta chwila R. stal sie osia klnego odrodzenia Austryi, Memoryał złożony rzadowi austryackiemu w następstwie odbytej od 10 kwiet, do 17 czerw. 1849 r. w Wiedniu konferencyi bpów wyszedł z pod jego pióra, równie jak i ogłoszony z tej okazyi list pasterski do kleru. Slusznie nazywają R-a "ojcem austryackiego konkordatu", gdyż w imieniu cesarza prowadził od 2 grud. 1851 do 18 sierpnia 1855 r. rokowania przedwstęp-On też był autorem instrukcyi dla sądów klnych w sprawach malżeńskich. W 1858 r. odbył pierwszy w Wiedniu synod prowincyonalny. Kiedy w Austryi rozpoczęła się walka pko konkordatowi R. bronil go w memoryale do cesarza, oraz podczas rozpraw w Izbie panów 1867 r. Nie przeszkodziło to, že Beust zerwał konkordat, a zastąpiły go ustawy klne z 1874 r., które wszakże nie były tak szkodliwemi jak ustawy majowe pruskie, chociaż wprowadzały szkoły międzywyznaniowe. Z przekonania po-lit. centralista, miał R. pko sobie bpów federalistycznie usposobionych. Na soborze Watykańskim stał postronie twierdzących, że ogłoszenie dogmatu o nieomylności papieskiej nie jest na czasie, poddał się jednak decyzyi soboru, † 24 listop. 1875 r. w Wiedniu. Z prac literackich R-a wymienić należy: Gesch. d. christl. Kirche. Wien 1824-1829, 2 t. sięgające do Justyniana; Die Ehe. 1869 r., oraz listy, kazania i przemówienia wyd. w 9 tomach 1875-1889. (Por. Wolfsgruber, J. O. Rauscher d. Leben u. Wirken. Wien 1888).

(Ch.)

Rautenstrauch Franc. Stef. benedyktyn, ur. w Platten 1734 r. Wstąpił do klasztoru Benedyktynów w Brannau. Po nieniu obowiązku kapelana w Hütfeldodbyciu studyów prawa kanonicznego dorfie w r. 1825 powołany został na prodw Pradze Czeskiej został profesorem filozofii i prawa. W r. 1769 napisal Prologomena in Jus ecclesiasticum. Dzielo to bylo nawskroś przejęte józefinizmem, dla tego przez arcbpa pragskiego zostało zakazane. W 1773 R. został wybrany opatem, a w 1774 r. stanal na czele fakultetu teologicznego i komisyi wyznań. Polecono mu dokonać reformy studyów teologicznych. † 1785 r. Napisal: Institutiones Juris Ecclesiastici Germaniae accomodatae. 1772; De iure principis praefigendi maturiorem professioni monasticae aetatem. Diatriba, Prag. 1773; Institutionum hermeneuticarum V. T. Skiagraphia. 1775; Entwurf zur Errichtung der Generalseminarien. 1784; Neue allerhöchste Instruction für alten theolog. Facult. 1776; Synopsis iuris ecclesiastici. 1776. Wszystkie te i inne jego utwory napisane w duchu józefińskim. (Por. H. Hurter, Nomenclator Lit. III. ed. 2, p. 440; W. W., X, 818).

X. R. J.

Rautenstrauch Jan, ur. 1746 w Erlangen z rodziców protestanckich. Przyjął katolicyzm dla karyery, co widoczne z jego dzieł wydanych, nacechowanych racyonalizmem i nieprzyjaźnią do Kla katolickiego: Vorstellung an Papst Pius VI. 1872; Warum kommt Pius VI nach Wien; Das Jesuitengift. 1784. To ostatnie można nazwać ze wszech miar słusznie pamfletem. † w r. 1810. (Por. W. W., X. 819).

Rauzan Jan ob. Maryańskie żakony i zgromadzenia. 77.

Ravaisson—Mollien Feliks, filozof i estetyk francuski, ur. w r. 1813 w Namur, kształcił się w kolegium Rollin'a i zdobył na konkursie w r. 1833 nagrodę za pracę z dziedziny filozofii, w 1836 został agregowanym. W r. 1837 zdobył powtórnie wraz z Micheletem (z Berlina) nagrodę akademii nauk moralnych za swoje uczone i krytycznie opracowane Essai sur la métaphysique d'Aristote. 1839—46. W r. 1849 został członkiem akademii napisów. Był też profesorem w Rennes od r. 1838 do 1840 i przez czas dłuższy inspektorem bibliotek publicznych. Mianowany w r. 1853 inspektorem generalnym nauczania wyż-

blicznego, w 1870 r. konserwatorem muzeum starożytności w Luwrze, w r. 1880 członkiem akademii nauk moralnych. + w r. 1900. R. pojęciami należy do szkoly idealistycznej z tendencya panteistyczną i jest metafizykiem eklektykiem. Holduje zasadom Arystotelesa, Leibnitza i poniekąd Schellinga. Zresztą jest on więcej estetykiem niż filozofem. Ważniejsze dziela R-a oprócz wyżej wspomnianej pracy o metafizyce Arystotelesa sa: De l'Habitude. 1838; Rapport oficiel sur la philosophie en France au XIX s. Paris 1868; 2-ie wydanie z dodaniem rozprawy Le Scepticisme dans l'antiquité, tre 1865. 8-0; La Vénus de Milo Tie 1893, 4-0; Monuments grecs relatifs à Achille w "Mémoires de l'Academ. des Inscript." Tže 1895, 8-o i in. (Por. Blanc, Hist. de Philos. t. II, s. 642-47; Tenže, Répertoire bibl. 1902, 8-o, s. 325).

X. J. N.

Ravesteyn Jodok zw. Tiletanus, teolog belgijski, ur. w Tielt we Flan-dryi 1506 r., † 1570. Był profesorem a następnie rektorem w Lowanium. Uczestniczył na soborze Trydenckim w r. 1551 i w dyspucie z protestantami w Wormacyi 1557 r. Występował pko bledom Bajusa. Główne jego dzieło: Apologiae seu defensionis decretorum s. conc. Tridentini etc. p. I et II. (Por. Werner, Geschichte der apologetischen Literatur. I, Schaffhausen 1865, s. 279, 473; W. W., X. 839).

Ravignan Gustaw Ksawery Lacroix ks. T. J., słynny mówca klny we Francyi, ur. 1 grud, 1795 r. w Bajonnie, po skończeniu studyów prawn. w Paryżu, został w r. 1821 substytutem głównego prokuratora w Paryżu. Nadzwyczajna ta karyera nie przeszkodziła że już w r. 1822 wstąpił do Jezuitów w Montrauge i odbywszy tam studya 1828 r. przyjął święcenia kapłańskie. Podczas rewolucyi lipcowej został z Francyi wydalony i przez 3 lata był prof. teologii w Brieg w kantonie Wallis w Szwajcaryi. Powróciwszy w r. 1835 do Francyi został przełożonym kolegium w Bordeaux. Teraz rozpoczyna się epoka jego sławy kaznodziejskiej. W r. 1836 miał kazania szego i członkiem rady oświecenia pu- w. postne i adwentowe w katedrze w

Amiens, a w r. 1837 rozpoczał konferencye po Lacordairze w Nôtre Dame w Paryžu i prowadził je do 1846 r. Jednocześnie łaczył z konferencyami ćwiczenia religijne, któremi wielu nawrócił, podniósł lub zbudował. Niezmordowany przytem pracownik w konfesyonale, słusznie przez Grzegorza XVI nazwany został apłem Paryża. Nadmiernej pracy nie wytrzymały watłe siły. † 26 lut. 1858 w Paryżu. R. był przytem dzielnym obrońca Kła i swego zakonu w pismach przez siebie wydawanych, z których wymienić należy: De l'existence et de l'institut des Jesuites. Paris 1844; Clement XIII et Clement XIV. 2 t. Paris 1854; 2-ie wyd. 1856; jedyne w swoim rodzaju *La vie chret. d'une* femme dans le monde. Paris 1868; Suite des entretiens spirituels. Paris 1863. (Por. Sommervogel, l. c.).

(Ch.).

Rawenna stolica prowincyi górno-włoskiej t. nazw., 64,031 mieszk.; doszla za czasów cesarzów rzymskich do wielkiego znaczenia skutkiem założ. przez cesarza Augusta portu, przez co stała się po-średniczką handlową m. Włochami a Wschodem. Kiedy Honoryusz 404 r. uczynił ją stolicą państwa zachod., górówała nad upadającym Rzymem. Tenże Honoryusz oraz siostra jego Placyda i król Ostgotów Teodoryk W. ozdobili ja wspanialemi budowlami. Po upadku państwa Ostgotów 555 r., nastąpiło jeszcze wskrzeszenie wielkości R-y, pod byzantyńskimi wielkorządcami (ob. art. Egzarchat raweński), których 751 r. wypędził król Longobardzki Aistulf. Pipin 754 r. zdobył Rawennę i wraz z z egzarchatem darował ja Stolicy Aplskiej, co Karol W. potwierdził. Pomimo to właściwymi władcami R-y pozostali arcbpi raweńscy, którzy w w. XII i XIII przez poddawanie się cesarzom niemieckim umieli uniezależnić się od Rzymu. Od r. 1218 rządzili R-ą wierni pżowi Traversowie, od r. 1275 Polenta. Od r. 1441 r. przeszła R-a pod panowanie Wenecyan, aż r. 1509 zdobył ja Juliusz II. Od 1860 r. weszła R. w skład zjednoczonych Włoch.

Mało które z miast włoskich posiada bp Piotr Chryzologus (433-449) (ob.) tak wspaniałe pomniki chijańskie wiel- uznał w piśmie do Eutychesa prymat kiej przeszłości jak R. Świadczą o tem rzymski. Metropolici raweńscy od po-

m. i. z epoki rzadów Galli Placydy: katedra S. Orso (Basilica Ursiniana) z 396 r. jak 5-io nawowa bazylika przebudowana 1733-44 na 3-y nawowa, baptysteryum św. Jana z 400 r., św. Agata z 417 r. (przebudowana w końcu XV w. i 1893 restaurowana), bazylika S. Jana ewangelisty z 425 r., zabytek poczynającej się sztuki raweńskiej i in. Po śmierci Placydy zbudowano jej mauzoleum w formie krzyża, obok nieist. jej pałacu; tamże sarkofagi ostatnich cesarzów. Druga epoka rozkwitu rozpoczyna się z Teodorykiem w r. 493-526, z z której pochodzą bazylika aryańska ś. Apolinarego, przez archpa Agnellusa ok. 570 r. zamieniona na katolic.; S. Teodora, budowy starożyt., niestety w XVI w. zmodernizowany; za Teodoryka przebudowany i baptysteryum s. Maria in Cosmedin, z mozajkami, w stylu nawskroś wschodnim, s. Maria Maggiore i s. Michaele in Affricisco. Przez wpływy małoazyatyckie i wschodnie sztuka nabrała oryginalnego charakteru, który wszakże zamiera z upadkiem państwa Ostgotów. Za czasów egzarchatu ożywiają się stosunki ze Wschodem, ale bez wpływu na sztukę. Arcydzieła Giotta stanowią późniejszą chlubę R-y a Dante swojem pobytem i śmiercia nadał jej nowego blasku (Por. A. Zirardini, De antiquis R-ae aedificiis. Faenza 1742; J. P. Richter, Die mozaiken v. R. 1878; Diehl, Les villes d'arts celebres. Paris 1903; Ricci, Raccolte artistiche di R. Bergamo 1905; Guyot, L'art byzant. d'après les monuments de l'Italie. Paris 1907).

Według miejscowej tradycyi miał kł w R-e założyć sam ś. Piotr 29 czerwca 49 r.; jako pierwszy bp i patron odbiera cześć ś. Apolinary. Ponieważ 12 z rzędo bp R-y ś. Sewer († 348 r.) znajdował się na synodzie w Sardyce, przeto założenie bpstwa sięga końca II w. Prawo metrop. nad 14-ma miastami bpiemi Emilii i Flaminii otrzymał bp Angelotes 432 za ces. Walentyniana, czy to przez cesarza (?), czy przez pża; na pierwszem przypuszczeniu opierają się pretensye R-y do równych praw z Rzymem. Faktem jest, że drugi z rzędu arbp Piotr Chryzologus (433–449) (ob.) uznał w piśmie do Eutychesa prymat rzymski. Metropolici raweńsey od no-

le pża i musieli święcić się w Rzymie. Pż Symplicyusz zagroził 482 arbpowi Janowi odebraniem juryzdykcyi za niekanoniczną konsekracyę bpa. Listy pża Grzegorza św świadczą jak mało pże byli sklonni do tolerowania ambitnych pretensyj metropolitów raweńskich, a ježeli o nich pozostaly ślady, to dzięki rozpanoszeniu się niemieckiego cezaropapizmu. Do szczytu doszły te pretensye za Wiberta, który był antypżem pod nazwą Klemensa III; dopiero ze zwycieztwem pstwa nad cezaropapizmem umilkly i one. Z arbpów wymienić należy: Jana XII (905-10), który jako Jan X zasiadł na Stolicy Piotrowej i i Gerberta (998/9) później pża Sylwestra II. Z R-y 1582 r. utworzona została prowincya klna Bolonia, a 1735 Ferrara, także przy niej pozostały sufraganie Bertinoro, Cervia, Cezena, Comacchio, Forli, Rimini, Serafina. Aktem kon systoryalnym z 7 stycz. 1909 r. opstwo Comacchio odlączono i arbp Ferrary zostal jednocześnie bpem Comacchio. a arbp R-y bpem Cervii. W R-e odbyło się 28 synodów: I-szy 877 r. pod prezydencyą pża Jana VIII, ostatni 1855 r. za arbpa krdla Falconieri. Zapadaly na nich przeważnie uchwały dyscyplinarne. W końcu 1909 r. liczyła archidyecezya R-y 108 051 wiernych, 64 parafij (z tych 15 w samej R-e), 36 kłów filialnych, 35 oratoryj, 153 kapłanów świeckich i 11 zakonnych. (Por. G. Fabri, Le sagre memorie di R. antica. Venet. 1664, dalszy ciąg; A. Taslazzi, Memorie sacre di R. Ravenna 1852; P. Luther, Rom u. R. bis z. VIII Jahrh. 1890).

(Ch.).

Rawlinsrn Henryk slynny archeolog angielski i znawca pisma kuneiformicznego czyli klinowego. Żył od 1810-1897 r. Służył wojskowo, doszedł do rangi general - majora. Przez długi czas przebywał w Indyach wschodnich, w Persyi i w Turcyi. Dokonal licznych odkryć mających wielkie znaczenie naukowe. Ważniejsze z utworów jego nastepujace: The cuneiform inscriptions of Western Asia. 1861—1870; A selection from the miscelaneous inscriptions of Assyria. 1870; Memo-

czątku wybierani byli przy współudzia- | (Por. Herders, Konversations - Lexicon. VII. 352; George R. Lond. 1898).

> Rawlinson Jerzy, historyk angielski brat poprzedniego, ur. ok. 1815 r. w Chadlington, wstapił w r. 1835 do kolegium Trójcy św. w Oxfordzie i przeszedł z odznaczeniem wszystkie stopnie hierarchi uniwersyteckiej, w r. 1861 został profosorem historyi starożytnej, w 1872 mianowany kanonikiem w Canterbury. Ogłosił drukiem: The History of Herodotus. 1858-60, 4 t. in 8-o; The Historical Evidence of the Truth of the Scripture Records, 1860, 8-o; The Contrasts of Christianity with Hathen and Jewish sistems. 1861, 8-o; The Five great monarchies of the Ancient Eastern World. 1862-65, 3 t.: The Sixth great Orient. Monar. 1873; The Seventh great Orient. Mon. 1876; History of anc. Egypt. 1881, 2 t.: Hist. of Phenicia. 1889, i in. Na jezyk francuski przełożył De Faye jego: Illustrations historiques de l'Anc. Test. 1881, 8-0; i Les Religions de l'Anc. monde, Egypte, Assyrie, Perse etc. 1886, 18-o. Pisal też R. wiele artykulów do czasopism i był współpra-cownikiem "Dykcyonarza biblijnego" Dr. Smith'a. (Por. Vapereau, Dict. univ. des Contemp. 1893, s. 1303).

> Rawnikar Mateusz bp z Tryestu, działacz i pisarz słowiański. Żył od 1775 -1845 r. Po przyjęciu święceń kaplańskich był profesorem teologii dogmatycznej w Lublanie, a potem rektorem seminaryum i w końcu bpem. Pisma jego znacznie się przyczyniły do rozwoju literatury słoweńskiej. Abecedarz pro szkoły wenkowskie. 1716: Katechismus, 1822; Sweta masza ino kerszansko premiszlowanje iz swetiga pisma. 1814; Syodbe swetiga pisma za mlade ljudi, 1815—1817, 3 t.; Male powesti za zhale na kmetih. 1816.

Ray albo Wray Jan, teolog i naturalista angielski, ur. w r. 1028 w Black-Notley, w hr. Essex, był członkiem towarzystwa królewskiego w Londynie. † w r. 1704. Studyował nauki naturalne dla dowiedzenia istotności Boga. Główniejsze dziela sa: The Wisdom of God manifested etc. 1691, 8-0; Trzy rozprawy: o Chrystusie, o stworzeniu randum on the publication. 1855. swiata i o potopie. 1692 — 93, 8-o; A

Persuasive to a holy life etc. Lon-1595 - 1671 r. W r. 1618 wstapil w don 1900, 8-o; i w. in. rozpraw teologicznych. (Por. J. Al, Fabricius, Delectus argumentorum et Syllabus scriptorum qui veritatem religionis christ. asseruerunt; Glaire, Dictionnaire. t. II. s. 1919).

Raymond-1) Henryk Delfin bp konstytucyjny w Isère w r. 1792 po zrzeczeniu się bpstwa w r. 1801 wybrany zostal na bpa legalnego w Dijon, lecz nieszczerze podpisał formule retraktacyi przepisaną przez Piusa VII. † w r. 1823. Napisal dzielo, w którem nad miarę powiększa prawa proboszczów w książce: Droits du curé et du paroissien. 1776, 3 t. in 12-o.

Wiktor dominikanin, współczesny kapelan instytutu "Kneippianum" w Woerishofen, autor cennego dzieła: Der Freund der Nervösen u. Skrupulanten. 1911, wyd. 3-ie, po francu-sku wyszło to dzielo p. t. Le Guide des Nerveux et des Scrupuleux. Paris 1913, wyd. nowe; z innych dziel: Recueil de dévotions et prières à la Sainte Vierge; Nouv. chemin de croix; The faithful Guide; L'etude sanctifiée; Der Schutzengel der Jugend,

Raymond Jerzy Marja ob. Raimond.

Raynal - 1) Wilhelm Tomasz, eks-jezuita. Ur. 1711 r. Po skończeniu studyów wstąpił do Jezuitów. W 1747 r. porzucił Towarzystwo Jezusowe, zawiazał stosunki bliższe z Helwecyuszem, Diderotem i zabrał się do studyum nad filozofia. Napisał Histoire philosophique et politique des établissements des Européens dans les deux Indes, 4 tomy. Amsterdam 1770. Dzieło to niewielkiej wartości naukowej, ale przejęte nienawiścią ku Kłowi katolickiemu i dla tego bardzo reklamowane przez francuskich wolnomyślnych filozofów. † R. 1796 r.

Wilfrid, benedyktyn, ur. na wyspie św. Maurycego w r. 1830, był opatem tytularnym i generalnym prokuratorem zakonu w Rzymie. † w 1904 r. Występował pko ważności święceń anglikańskich.

Raynald Oderyk oratoryanin, żyłod

Rzymie do Oratorvanów. Odznaczał siewybitnymi przymiotami umysłu i serca. Powszechnie go szanowano. Powierzono mu kontynuowanie Roczników Baroniusza, ułatwiono mu dostęp do archiwów i bibliotek rzymskich. Wywiazał się z tego świetnie. Napisał 10 tomów obejmujących okres czasu od 1198 -1565 r., wydane w Rzymie 1646-1677 r. Krytyka uznaje go za najlepszego z kontynuatorów Baroniusza, (Por. W. W., X, 842).

Raynaud, nazwisko dwóch uczonych zakonników - 1) Teofil, jezuita, ur. w r. 1587 w Sospello, wstapił do Towarzystwa Jezusowego w r. 1602, uczył gramatyki i humaniorów w Avignonie, filozofii i teologii w Lyonie i był przez 2 lata prefektem studyów. W r. 1631 był spowiednikiem ksiecia Maurycego Sabaudzkiego. Był przez czas jakiś rezydentem w Grenobli, Chambery i Rzymie, ostatnie 13 lat życia spedził w Lyonie, gdzie † w r. 1663. Obdarzony z natury niezwykłemi zdolnościami, żywyobraźnią i wyborną pamiecią. Współcześni nazywali go "totius litteraturae thesaurus". Tworzył wiele, ale wszystko psuł jego duch zgryźliwości i satyryczne usposobienie oraz oryginalność graniczaca ze śmiesznościa, tak pod względem wyboru poruszanych tematów, jak i samychże nadawanych swym utworom tytułów np. pisząc o dobroci dał swemu dzielu Zbawiciela Christus bonus, bona, bonum. dużo, o najróżnorodniejszych przedmiotach, ciagle swe dziela przerabiał i nosił sie z myśla wydania ich całkowitego zbioru, ale śmierć nie pozwoliła mu wykonać tego zamiaru; wydano je dopiero po śmierci autora w 20 tomach in fol. w Lyonie 1665 — 69; początkowo jednak nie miały one powodzenia. Wiele z nich dostało się na indeks. Spis wszystkich dzieł R-a podaje Sommervogel (Bibliothèque de la Comp. de Jesus. t. VI, k. 1518-1550); jest ich przeszło setka. Wyliczamy tu najgłówniejsze. Z dziedziny teol. moralnej: Moralis disciplini ad praestruendum theologiae practicae ac jurisprudentiae viam. Lugduni 1629, fol.; De aequivocatione et mentali restrictione; ortu infantium contra naturam per

sectionem caesaream. Tže 1637, 8-o; De monitoriis ecclesiasticis ad extorquendam restitutionem etc. Tže 1638, 8-0; De honore judicis i in. Z ascetycznych: Metamorphosis latronis in Apostolum etc. Tže 1634; Nomenclator Marianus e titulis selectioribus, quibus B. Virgo a SS. Patribus honestatur etc. Tže 1639, 12-o; Dipticha Mariana quibus inanes B. Virg. praerogativae... a probatis et veris apud Patres, Theologosque receptis... secernuntur. Gratianopoli 1643, 4-o; De stigmatismo sacro et profano, divino, humano, daemoniaco. Tze 1647, 8-o;

Scapulare Partheno - Carmeliticum illustratum et defensum. Parisiis 1654, 8-o-gdzieindziej autor żali się, że mu to dzielo popsuto i poleca uważać to wydanie paryskie i inne weneckie ż r. 1654 za sfalszowane. Inne wyd. noszą datę: Coloniae Agrip. 1658, 12-o; Romae 1730, 8-o i u Migne'a, Summa Aurea. 1862, t. V, k. 397—520. Cie-kawe jest też dzielo: De incorruptione cadaverum, occasione demortui foeminei corporis post aliquot saecula incorrupti, nuper refossi etc. Avenione 1645, 8-o, i w. in. Na indeksie zostały umieszczone: Error popularis de Communione pro mortuis. Lugduni 1630, 8-0; De Martyrio per pestem. Tže 1630, 8-0 (Decr. 18 decem. 1646); Erotemata de bonis ac malis libris. Lugduni 1653, 4-o (Decr. 10 junii 1659, donec corrigatur); tom XX-y Operum, z pewnymi wyjątkami (Decr. 23 mart. 1672). (Por. Sommervogel, op. cit.; Glaire, Diction. t. II; Lambert, Hist. litt. du règne de Louis XIV, t. I, p. 37-41; Michault, Mélanges, t. I,

s. 194—200). 2) Wilhelm, dominikanin, ur. w Barcelonette, sławny teolog i kaznodz. † w r. 1704 w Rzymie. Napisał: Vie de la B. Margueritte de Savoie, de l'ordre de S. Dominique. Savoie 1674, 12-0; Le Livre du Verbe mis au jour dans la naissance de Marie. Lyon 1668. 8-o; Instructions chrétiennes sur les caractères des Saints. Paris, 8-0 3 t., i in. (Por. Echard, Script. Ord. Praedic. t. II, s. 763).

Rayneri Jan Antoni ks., włoski pedagog, ur. w r. 1810 w Carmagnola (Pie-

kaplana, w r. 1846 został profesorem kolegium w Carmagnola, prowadził też kursa metodyki w Saluzzo i w Genui, w 1848 został zwycz. profesorem metodyki ogólnej w uniwersytecie w Turynie. Był nadto członkiem rady oświecenia publicznego i prezesem fakultetu filozoficznego. † w r. 1867. Gruntowne wy-kształcenie filozoficzne i glęboka znajomosé przedmiotu daly możność ks. R. rozwinąć pedagogikę na gruncie ściśle naukowym. Pierwszym on był we Włoszech, który tego dokonał, a jego dzieło Della Pedagogica. Turin 1859 — 69; wyd. 2-ie 1877, oparte na źródłach chijańskich do najlepszych, najkompletniejszych i najsystematyczniej opracowanych zaliczyć się może. Przekład niemiecki wyszedł w "Bibliothek der katholischen Pädagogik."t. XVI p. t. Pädagogik in fünt Büchern. Mit historisch-literarischer Einleitung von Dr. G. B. Gerini. Aus dem italienischen überzetzt u. mit Ammerkungen versehen von A. Keel u. F. X. Kunz Freiburg-Breisg. 1909, 8-o. (Por. Herder, Konvers. - Lexikon. 1910, k. 1155; Hurter, Nomenclator liter, theol. 1913, t. V, k. 1076).

X. J. N.

Raze Roux de, Henryk T. J., ur. w Arbois (Jura) w 1790, wstąpił do zakonu w 1814 r., był prokuratorem, ministrem i superyorem w Aix, Dôle, Besançon, Mélun, Chambery, Lyonie i Fourviere, † w Lyonie w r. 1863. Wydał przy pomocy OO. Lachaud i Flandrin Concordantiarum SS. Scripturae manuale. Lugduni et Parisiis 1852, 8-o; dotad było tej pożytecznej książki 15 wydań. R. nosił się z myślą wydania "Konkordancyi" większej jeszcze i dokładniejszej, ale jej nie wydał. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1550 i net.; Litterae annuae Provinc. Lugd. 1862—1863, p. 92).

Razzi Serafin, dominikanin. Zył od 1531-1613 r. Był w wielu konwiktach włoskich profesorem filozofii i teologii. Napisal wiele dziel, ale nie wszystkie wydane. Z dzieł jego wydanych wyróżniaja De locis theologicis praelectiones; Perusiae 1603. Jest to przeróbka dzieła Melchiora Cano. (Por. H. Hurmont), został w r. 1833 wyświęcony na ter, Nomenclator Literarius. I, 324).

## Razzini sekta ob. Anisimowcy.

Realini Bernardyn T. J. blog. ur. w Carpi we Włoszech w r. 1530, po ukończeniu nauk został drem prawa. Pewnego razu w dyspucie podrażniony szyderstwem przeciwnika lekko go skaleczyl. Wypadek ten tak podziałał na wrażliwy umysł Bernardyna, że postanowił opuścić świat i poświęcić się Bogu w za-W r. 1564 wstapił do Jezuitów z zamiarem pozostania tam na zawsze braciszkiem, aby mieć więcej czasu na odmawianie różańca, który był ulubioną jego modlitwą. Przełożony jednak zdecy-dował inaczej i polecił mu odbywać studva teologiczne. Po wyświeceniu na kaplana pelnil obowiazki duszpasterskie w Neapolu, następnie wysłany został do Lecce w celu ufundowania tam kolegium w r. 1575. Świetość życia i wpływ jego na dusze był tak wielki, że już za życia municipium miasta i mieszkańcy uważali go za swego Patrona. † 2 lipca 1616 r. w Lecce, po 42-letnim po-bycie w tem mieście. W r. 1828 Leon XII uznał heroiczność cnót sługi bożego. Postulatorowie przedstawili Kongregacyi dwa cuda, z których jeden tylko został przyjęty. Spowodowało to dłuższą zwłokę czasu, gdyż trzeba było prorozpoczynać na nowo. Sprawę wznowiono za Leona XIII; z cudów przedstawionych Kongregacyi dwa były tak widoczne, że pż je potwierdził i nie było potrzeby sprawdzać trzeciego. Beatyfikacya odbyła się d. 27 wrześ. 1895 r. Bi Bernardyn zostawił listy, hymny, tłumaczenia klasyków, studya literackie, pisma traktujące o kierownictwie dusz i t. d. po większej części w rękopisie. O. Fuligatti zapewnia, że wszystkie rekopisy jego zostały zniszczone na jego prosby. O Bł. B-ie R. pisali m. in. J. Fuligatti; L. Janin; J. Boero; Venturi, Storia della vita del Beato Realino etc. Roma 1895, 4-o; po polsku ks. Czermiński T. J., Kraków 1897. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1554 i nst.; Suppl. 1900, t. IV, k. 797 i nst.: Battandier, Annuaire pont. 1901, s. 548; Santagata, Hist. della prov. di Napoli. IV, s. 18-37).

X. J. N.

Realizm jest to teorya filozoficzna, Buchberger, Kirchl. Handlex. t. II; wychodzaca w przeciwieństwie do nomi-

nalizmu (ob.) z tego punktu widzenia, że naszym spostrzeżeniom i pojeciom odpowiadają albo zupełnie dokładnie, albo bodaj częściowo rzeczy przedmiotowo istniejace, wskutek czego spostrzeżenia pojecia maja nie tylko podmiotowa, ale i przedmiotowa wartość. Rozróżniamy realizm poznawczo - teoretyczny i metafizyczny. Według pierwszego poznaniu odpowiada rzeczywistość; ten R. jest przeciwieństwem idealizmu (ob.) i dzieli się albo na realizm naiwny, który bez jakiejkolwiek krytyki poczytuje treść spostrzeżeń jako wierne odbicie świataalbo dogmatyczny, albo krytyczny. R. metafizyczny znowu stoi w przeciwieństwie do nominalizmu i uczy, že ogól istnieje jako taki przedmiotowo. Nazywa się on realizmem skrajn y m, gdy udowadnia, że pojęciom rodzajowym odpowiadają rzeczywiste byty ogólne, że wiec te pojecia rzeczowo istnieją w przedmiotach, tak iż jednostki, majac w sobie taki rzeczywisty byt ogólny, tylko spólistnościami swojemi (accidentia) odróżniaja sie od siebie (platoniczny, ontologiczny, formalistyczny), realizmem umiarkowanym, gdy twierdzi, że ogół co do treści (quo a d materiam) jest w przedmiocie, pod względem zaś formy t. j. ogólowości, jako takiej, jest tylko w rozumie.

Z przedstawicieli skrajnego realizmu trzeba zaznaczyć Wilhelma z Champeaux (1070—1120), jako głównego przedsta-wiciela, dwóch braci Teodora († 1155) i Bernarda Thierr'ych († 1139), Amaur'yego z Chartres i Dawida z Didanto; realizmu zaś umiarkowanego: św. Anzelma z Kanterbury (1034—1109), św. Tomasza z Akwinu, św. Bonawentury i wieln neo-scholastyków, jak Gutberlet, Commer, Tilmann Pesch, Mercier, Do-met de Vorges, Schiffin, Van Weddingen i inni. (Por. ks. dr. Fr. Gabryel, Neotyka, Kraków 1900, st. 126 i nst.; Tegoż, Realizm i nominalizm w dziejach filozofii w "Kwartalniku teolog.". Warszawa 1903—1906; Morawski, Filozofia i jej zadanie. Kraków 1899, str. 35; Urraburu, Compendium philosophiae scholasticae. Matriti 1902, t. I, str. 288 i nst.; ks. J. Baczek, Zarys historyi filozofii, Warsz. wyd. "Bibl. Dziel chrześc.". 1909, str. 86 i nst.; Buchberger, Kirchl. Handlex. t. II; kułach: Idealizm; Nominalizm; | Rechts. III, I, Stuttgart 1880, 554; W. Scholastyka i Uniwersalizm). | W., X, 846).

X. A. F.

Rebbert Józef ks. pisarz katolicki, ur. w 1837 r. w Winterbergu (Westfalia), wyśw. na kapłana w r. 1860, został rektorem szkoly w Bochum, w r. 1865 rektorem seminaryum malego w Paderbornie, a następnie od r. 1871 profesorem teologii w tamtejszym uniwersytecie. Był założycielem w r. 1878 i redaktorem bardzo poczytnego czasopisma "Leo". Znany też z szerokiej działalności katolickiej i zakładania instytucyj mających na celu rozszerzenie wiary i pobożności, m. in. t. zw. "Josephspfennig" dla wspierania uczącej się młodzieży duchownej. † w r. 1897. Napisał: *Universsenheit* oder Bosheit? oder die Frage über die Unfehlbarkeit des Papstes etc. Paderborn 1869; Das Lehramt des Papstes. Tže 1870; Warum wir so am Papste hängen. Tže 1871; Luther gegen Luther. Tie 1883; Rückkehr zur Mutter. Kleine Konvertitenbilder. Tže 1891 - 92; Schild des Glaubens. Tze 1878 i w. in. (Por. Hurter, Nomencl. lit. theol. t. V, p. 2-a, k. 19.1; Gla, Repertor. der kath. Literatur. t. I, p. 2-a, s. 968 i nst.).

Rebeka gr. 'Ρεβέννα-żona Izaaka, siostra Labana a córka Batuela, matka Ezawa i Jakóba. † przed powrotem Jakoba z Mezopotamii i pogrzebiona w Machphela około Hebronu. (Gen. XXII, 23; XXIV, 29; XXXV, 8; XLIX, 31; Rom. IX, 10).

Rebuffi Piotr, kanonista francuski. Ur. w Baillargues, 1487 r. Od r. 1534 był profesorem prawa w uniwersytecie paryskim. Święcenia kapłańskie przyjał dopiero w 60 roku życia, t. j. 1547 r. † 1557 r. Główniejsze z pism jego następujące: Bulla Coenae Domini Coenae Domini Pauli III, cum elucidationibus. Paris 1537; Tractatus concordatorum, quae inter Leonem X ac regem Francorum sunt edita. Paris 1538; De scholasticorum, bibliopolarum atque caete 1540; Praxis beneficiorum. Venetiis

Recanati ob. Loreto.

Recce Józef, ur. w r. 1743, wielce ceniony przez Piusa VI pisarz klny i obrońca prymatu pskiego. + w r. 1801. Napisal m. i. Della esistenza di vera Giurisdizione nella Chiesa cattolica stabilita nell' autorita del Pontefice Rom. e della sua Sede etc. Roma 1791, 8-o; Dissertaz, epistolare intorno alla celebre controversia del battesimo degli crîtici fra s. Stefano e s. Cipriano. Tže 1791, 8-0; Disscussione delle due podesta spirituale e temporale. Tže 1793, 8.0: Discorso sulla riprovazione della sinagoga e sulla vocazione delle genti. Tze 1796, 4-o, i w. in. (Por. Biogr. univers. t. 78, s. 394; Hurter, Nomencl. liter.).

Receptaculum ob. Czyściec, Limbus, Niebo, Pieklo.

Receveur Franciszek Józef Ksawery ks., dyplomata i uczony katolicki, ur. w r. 1800 w Longeville. Studya odbył w seminaryum w Besançon; dzięki wysokiemu wykształceniu teologicznemu zdobył zaszczytne i trudne stanowisko wicedyrektora w ministeryum spraw klnych wr. 1824, następnie wr. 1828 został naczelnikiem biura sekretaryatu tegoż ministeryum, Ceniony przez Frayssinous'a, uczonych Sulpicyanów i arcbpów de Quelen'a i Affre'a, mianowany został profesorem dogmatyki na katedrze fakultetu teologicznego w Paryżu w r. 1831, a w 1841 profesorem tytularnym teologii moralnej. Wiele wycierpiał z powodu intryg niezadowolonych z jego promocyj. Ks. R. był ostatnim z kaplanów, którzy poddali się bardzo surowemu egzaminowi na stopień doktora teologii w Sorbannie. Wobec gremium czlonków tego uniwersytetu zdobył kolejno bakalaureat, licencyat i w końcu doktorat. † w 1854 w Longeville. Napisal: Recherches philoso-phiques sur le fondement de la certitude. Paris 1821, 12-o: Accord de la foi avec la raison etc. Tze 1730-33, torum universitatum omnium mini- 12-0; Essai sur la nature de l'âme strorum iuratorumque privilegiis. Paris etc. Tže 1834, 6-0; Tractatus teolo-1540; Praxis beneficiorum. Venetiis gicus de justitia et contractibus. Tze 1554. (Por. Schulte, Geschichte der 1835, 12-0; Introduction à la Théo-Quellen und Litter. des canon, logie. Besançon 1839, 8-o; Histoire de

l'Eglise depuis son établissement jusqu'au pontificat de Grégoire XVI. Paris 1840—47, 8-0, 8 t., i in. Byl takze redaktorem naczelnym wydawnictwa "Encyclopédie du XIX siècle" i współpracownikiem "Nouvelle Biographie générale." (Por. Glaire, Dictionnaire t. II, s. 1923).

X. J. N.

Rechabici—potomkowie Rekhaba cynejczyka, który się przyłączył do Jehu i pobił kapłanów Baala. (1V Reg. X, 15, 23). Jonadab nakazał potomkom swym, aby powstrzymywali się od wina i życia osiadłego i aby prowadzili życie koczownicze (Jerem XXXV, 6—7, 8—10, 19). Rechabici przez długie lata pozostawali wierni temu nakazowi, za co ich chwali Jeremiasz prorok. Jakie byly dalsze koleje Rechabitów, dziś trudno dociec. Jedni utrzymują, że byli uprowadzeni do niewoli babilońskiej i tam się połączyli przez małżeństwa z lewitami, inni, że uszli na pustynię arabską i t. d. (Por. W. W., X, 846; Hagen, Lexicon Biblicum, III, 743).

Rechberger Augustyn, ur. w r. 1800 w Linzu, od r. 1828—52 był profesorem teologii dogmatycznej, regensem seminaryum i kanonikiem, w r. 1848 założył z Schiedermayr'em i Baumgarten'em czasopismo "Linzer theolog.-praktische Quartalschrift" do dziś prosperujące. † w r. 1864. Wydał z notatek pozostałych po Mayrhoferze dzieło jego Das dreieine Leben in Gott u. jedem Geschäpfe durch katholische Speculation als Interpretation nachgeweisen. Regensburg 1851, 8-0, 2 t. (Por. Hurter, Nomencl. lit. theol. t. V, s. 1129 i nst.).

Reclusi ob. Inclusi.

Reczenie ob. Cautio.

Reddig de Pitlizio Józef dr teol. i obojga praw, dziekan katedry żytomierskiej, archidyakou ołycki, słynny mówca, ur. 1755 r. w Warszawie z rodziny szwajcarskiej, nauki pobierał w Rzymie. Zasłynął z cnoty, nauki, wymowy i gorliwości kapłańskiej. Drukiem wyszly jego: Kazanie w rocz. wstąpienia na tron Aleksandra I. 1802; Kazania na obchód pogrzebowy Tadeusza Czackiego. Polock 1813; Kazanie na

uroczystość ś. Ignacego Loyoli. Połock 1814. R. † 1822 r. w Żytomierzu,

Redecki Paweł pijar, pedagog, ur. 1764 r. w Wieluniu, do Zgromadzenia wstąpił w 1785, uczył w różnych kolegiach, w r. 1815 przeniósł się do dyecezyi krakowskiej i był proboszczem w Trzcińcu i Rakoszynie. W r. 1817 wezwany przez przełożonych do Warszawy został kierownikiem drukarni, potem był rektorem w Krakowie, w Warszawie i Łukowie. W 1831 r. objął zarząd drukarnią w Warszawie, gdzie + w 1847. Napisał: Dziennik nabożeństwa za dusze zmarlych. Warszawa 1831; Officia Propria Sanctorum Patron, Regni Poloniae, Tże 1837: Historya Kła Powszechnego przez Bielskiego pomnożona i t. d. Tże 1839; Nabożeństwo codzienne osobliwie w Piątek do cudownego P. Jezusa w kle św. Jana. Tże 1840; Historya rzymska Walleja Paterkula i t. d. Tže 1836; Arytmetyka. Tže 1841; pisal też Pieśni, wiersze łacińskie, niemieckie i włoskie, które wydał w r. 1837. (Por. Orgelbr., Enc. Powsz. t. XII, s. 537).

Redemptoryści albo Ligoryanie, zgromadzenie zakonne założone przez ś. Al-

fonsa Ligourego (ob.).

A) Zalożenie. Pierwsza pobudka do tego wyszła od światobliwego Tomasza Falcoi (ob. art. Redemptorystki) a przyczyniło się do tego także i widzenie, jakie miała d. 3 paźdz. 1731 zakonnica w Scali, Marya Celestyna Crostarosa, Ujrzała ona wówczas Zbawiciela, majacego po prawicy św. Franciszka, a z lewej strony pewnego kaplana, którego jej Chrystus wskazal; kaplanem tym był Alfons Ligouri, i usłyszała głos: "Oto ten, którego wybrałem, aby był glową mego instytutu, przełożonym generaln m nowego zgromadzenia meżczyzn, którzy pracować będą dla mej chwaly". Nazajutrz taż sama zakonnica otrzymała nowe objawienie o regule, habic e, praktykach, pobożności i pra-cach aplskich przysztego zgromadzenia. Sw. Alfons zasięgnał w tej mierze rady swego spowiednika, ks. Pagano oratorvanina, który zrazu był temu przeciwny, ale potem nagle zmienił swą opinię na korzyść zamierzonego przedsiewziecia, do czego się również przychylili zapytani o

zdanie: misyonarz Cutica i jezuita Ma- stępnie o skutkach męki Chrystusowej, jaki miał miejsce w kaplicy zakonnic w Scali d. 11 wrześ. 1732 r. Oto podczas wystawienia Najśw. Sakramentu ujrzało zgromadzenie w Hostyi krzyż, zrazu czarny, później czerwony; później zarysowały się narzędzia Męki Pańskiej, a u dołu krzyża góry skaliste. Tegoż samega roku d. 9 listop, otworzył Alfons w Scali pod Amalfi w królestwie Neapolitańskiem pierwszy dom Zgrom. Najśw. Odkupiciela, w którym zamieszkało kilku kapłanów świeckich; niedługo jednak, bo juž na wiosnę 1733 r. nie chcąc się zgodzić na wszystkie punkta planu jaki Alfons na przyszłość zakładał, odstąpili Alfonsa, ale ten wierny swemu postanowieniu, nie dał za wygranę. Dom w Scali z powodu niekorzystnych warunków miejscowych nie nadawał się do zamierzonege celu, podobnie jak i drugi dom we Villa dei Schiavi w dyec. Cajazzo, gdzie Alfons 1734 r. zamieszkać probował. Dopiero 1735 r. udało się na stałe założyć siedzibe w Ciorani, a w kilka łat później w Nocera dei Pagani, w Iliceto i w Caposele. D. 25 lutego 1749 r. zatwierdził Benedykt XIV nowe Zgromadzenie mianując Alfonsa jego dożywotnim przełożonym.

B) Cel Zgromadzenia i jego ustawy. Członkowie tego Zgromadz. starają się naśladowaniem, ile można najwierniejszem cnót Zbawiciela naprzód siebie samych uświętobliwić, a następnie nieść pomoc duchowną za pomocą misyj, kazań i słuchania spowiedzi duszom najbardziej tego potrzebującym, zwłaszcza ludności wiejskiej, której potrzeby św. Alfons będąc jeszcze kaplanem świeckim, z własnego doświadczenia poznał. Kazania maja być tak głoszone, żeby z nich wszyscy mogli skorzystać, oparte na zasadach homiletyki, ale bez zbytecznego aparatu krasomówczego, żeby forma nie brała góry nad treścią Na misyach, które niczem innem nie są, jedno ćwiczeniami duchownemi dawanemi dla mas wiernych, ma być codzleń po kilka katechetycznych nauk o najważniejszych obowiązkach, oraz o Sakramencie Pokuty, a co wieczora t. n. wielkie kazania o najważniejszych praw-

nulio. Potwierdzeniem tego był cud, o potedze wstawiennictwa Maryi, o konieczności i sile modlitwy. Ostatnie kazanie ma być o wytrwałości w dobrem. W kilka miesięcy po zakończeniu mi-syi zwykle ci kapłani, którzy ją dawali, powracać mają na kilka dni, by to, co dobrego zdziałano utwierdzić, a tych, co opór łasce stawiają, ze snu grzechowego wyciągnąć. Cel tego powtórnego przybycia zowie się renowacya misyi.

Ustawy R-6w składają się ze statutu ułożonego przez św. Alfonsa, konstytucyj uchwalonych na kapitułach przed r. 1764 odbytych, oraz postanowieniach zapadlych na kapitulach w 1764, 1855 i 1894. Po roku nowicyatu składaja 3 zwykłe proste śluby: z tych ślub ubó-stwa pozwala im zachować ojcowiznę, ale nie moga nia sami zarzadzać, ani dochodów kapitalizować jedno muszą je obracać albo na cele Zgromadzenia, albo dla krewnych do 4 stopnia, albo na Msze św. na swą intencyę lub zmarłych krewnych; jeżeli chcą przeznaczyć na inny jakiś dobry cel, muszą mieć na to zezwolenie generala lub prowincyala. Do tych trzech ślubów przybywa jeszcze czwarty: wytrwanie do śmierci w Zgromadzeniu, które nawzajem przyrzeka składającego te śluby nie wydalić, o ileby jego wady nie dały do tego powodu. Na czele każdego domu jest rektor; całe zgromadzenie dzieli się na prowincye, zarządzane przez prowincyałów: zwierzchnikiem zgromadzenia jest rector maior dożywotni mieszkający w Rzymie, mający do porady konsultorów. Wybiera go kapitula złożona z konsultorów jego poprzednika, prowincyałów i delegatów po dwóch z każdej prowincyi. General mianuje prowincyałów, rektorów, oraz konsultorów tychże, mistrzów nowicyuszów, oraz prefektów, i profesorów kleryków. Każdy przełożony, nie wyjmując generala ma dodanego admonitora, który winien zwrócić mu uwagę, gdyby się oddalał od przepisów i ducha reguły. R-ci szkól nie utrzymują, jedynie dla celów zgromadzenia mają juwenty (szkoly gimnazyalne) i studentaty gdzie ich klerycy uczą się filozofii i teologii. Codzień mają 3 medytacye po pół godziny; medytacya popołudniowa poświęcona jest tej cnocie, w której dach wiary, o szkaradzie grzechów, mi- w danym miesiącu mają się szczególnie łosierdziu Boskiem dla żalujących, na- ćwiczyć, sa one następujące: wiarę, na-

dzieję, milość Boga, milość bliźniego, nie cieszyli się zawsze spokojnem posiaubóstwo, czystość, posłuszeństwo, słodycz i pokora, umartwienie, skupienie, modlitwa i milość krzyża. Medytacya wieczorna jest o męce Pańskiej. Oprócz półgodzinnego dziękczynienia po Mszy św. każdy winien odprawić codziennie nawiedzenie Najśw. Sakramentu i Najśw. Maryi P. oraz odmówić cząstke Różańca, a wstając i kładąc się spać 3 Zdrowaś Marya, ową praktykę pobożną tak bardzo zalecanę przez św. Alfonsa; d. 25 każdego miesiąca jedno z rozmyślań jest poświecone tajemnicy Wcielenia Pańskiego. Ks. ks. R-ci nosza czarna sutanne z szerokim białym kołnierzem, przepasana czarnym pasem, za

który zatknięty jest różaniec.

C) Rozwój Zgromadzenia. Pierwszym, co po za granicą Włoch R-ów przeszczepił, był św. Klemens Hoffbauer (ob.). Od 1787-1808 pracował jako "apostol Warszawy", a mianowany wikaryuszem gen. Zgromadzenia poza Alpami, starał sie o osiedlenie tegoż w Niemczech. Jakoż powstała ich siedziba w 1802 r. w Jestetten pod Szafuza, powierzona kierownictwu światobliwego o. Passerat, ale zarówno tu jak i w 2 innych miejscowościach niemieckich oraz w Szwajcaryi dłuższy czas nie mogli na stały pobyt się osiedlić, dopiero 1817 zajeli opuszczony klasztor w Valsainte w kantonie Fryburskim. Tymczasem R-i wypędzeni z Warszawy po 4 - tygodniowym więzieniu w Kistrzynie po części się musieli rozproszyć, choć zawsze byli w duchowej łączności ze św. Klemensem, który zamieszkał w Wiedniu, gdzie † 15 marca 1820 r. W kilka tygodni po jego zgonie Franciszek I 30 kwietnia zezwolił na pobyt R-ów w Austryi i oddał im kł Maria Stiegen w Wiedniu, gdzie osiadł o. Passerat, jako generał wikaryusz R-ów z tej strony Alp. W tymże samym roku założono dom w Bischenbach w Alzacyi, a w r. 1831 osiedli w Belgii w Tournai, skad w 1836 przeszli do Wittem w Holandyi. Przedtem jeszcze, bo 1833 zawitali do północnej Ameryki. Ludwik I król bawarski wprowadził ich 1841 do Alt-Oetting, w 1843 znaleźli się w Anglii, gdzie po przezwyciężeniu wielu trudności założyli duży dom 1848 w Clapham. Ró- pozwolił mu trzymać się ustaw, po-wnocześnie osiedli we Francyi, ale tak twierdzonych przez Benedykta XIV. Te-

daniem swych domów. Ze Szwajcarvi wygnano ich 1848 r., w Niemczech od r. 1873—1894 z powodu nieistniejącej affiliacyi ich do Jezuitów mieli pobyt zakazany, we Francyi prześladowanie zakonów w 1908 prowadziło ich przed sad i do wiezienia. Natomiast w ostatnich dziesiątkach XIX w. osiedlili się w Kanadzie, środkowej i połudn. Ameryce, Australii i Hiszpanii. O R-ach w Polsce ob. osobny art. Obecnie Zgromadzenie składają następujące prowincye: 1) rzymska, 2) neapolitańska, 3) sycylijska, 4) lyońska z wiceprowincyą w Chili i Peru, 5) wiedeńska, 6) belgijska z wiceprowincyami: na Antyllach i Kongo afrykańskiem, 7) baltimorska z wiceprowincya Toronto w północ. Ameryce, 8) górno-niemiecka (bawarska) z wiceprowincyą brazylijską, 9) holenderska z wiceprowincya w Ameryce, 10) dolno-niemiecka z prowincyą argentyńską, 11) angielska, 12) w St.-Louis, 13) irlandzka z wiceprowincya australska, 14) paryska z wiceprowincyami w Ekwatorze, Kolumbii i Peru, 15) hiszpańska z prowincyą meksykańską, 16) prazka; 17) polska, 18) alzacko-lotaryńska, 19) ka-nadyjska. Pod koniec 1910 r. było 219 osad zakonnych, które liczyły 4,069 zakonników, z tego 2,085 kaplanów. Liczba członków zgromadzenia od r. 1895 wzrosła o 1,281. Pierwszym generalem przelożonym był św. Alfons wybrany 6 maja 1743 r. Gdy jednak Ferdynand IV król neapolit. nie uznał potwierdzenia, jakie R-i otrzymali od Stolicy Św. i 22 stycz. 1780 r. narzucił Zgromadzeniu t. zw. regulamin, sprzeczny z ustawami potwierdzonemi przez pża, wówczas Pius VI 22 wrześn. 1870 r. odłaczył domy w królestwie neapolitańskiem od tych, które były w Państwie Kościelnem. Na czele pierwszych pozostał św. Alfons, a po jego zgonie (1 sierp. 1787) o. Jedrzej Villani († 11 kwiet. 1792) obaj zamiaszkali w Nocera de Pogani;- przełożonym zaś drugim był o. Franciszek de Paola, mieszkający w Rzymie, który 1784 r. przyjął do Zgro-madzenia św. Klemensa Hoffbauera. W 1790 r. Ferdynand IV cofnal nareszcie narzucony Zgromadzeniu regulamin i tu, jak i w Niemczech oraz Szwajcaryi raz nie nie stało na przeszkodzie połąpolecenia Piusa VI zwolano kapitule, na której wybrano generala dla całego Zgromadzenia, Został nim 12 marca 1793 r. o. Piotr Blasucci. Tegoż samego roku mianował on św. Klemensa Hoffbauera wikaryuszem gener. domów zaalpejskich. Następcami sw. Klemensa († 15 marca 1820) na tym urzędzie byli: o. Józef Passerat (30 maja 1830-2 paźdz. 1848) i o. Rudolf Smetana (od 1 1 lipca 1850). Generalami Zgromadzenia po o, Blasucci'm († 13 czerw. 1817) byli: o. Mikołaj Mansione (26 wrześn. 1817—13 grudn. 1823), o. Celestyn Cocle (11 czerw. 1824—13 paźdz. 1831), o. Kamil Ripoli (29 maja 1832-18 lut. 1850). Po zgonie o. Ripolego został generalem 20 czerw. 1850 r. Wincenty Trapanese. Tymczasem rząd neapolit. utrudniał porozumienie się poszczególnych prowincyalów z generalem zamieszkalym w Pagani, a na przeniesienie się jego siedziby do Rzymu nie chciał zezwolić. Pius IX pragnąć zaradzie potrzebom Zgromadzenia, które poza Alpami pomyślnie się rozwijało, d. 5 sierp. 1853 r. oddzielił prowincye włoskie od zaalpejskich a poddawszy je w bezpośrednia zależność od Stolicy Św. pozostawil na ich czele o Smetane i polecił mu zamieszkać w Rzymie oraz zwołać kapitulę w celu wyboru generala. Wkrótce potem przyłączył prowincye rzymską do prowincyj zaalpejskich. Tak wiec regalizm neapolitański stał się znowu przyczyna rozdwojenia synów św. Alfonsa. Równocześnie prawie, z polecenia Ojca św. zwołano także kapitułe do Pagani dla wyboru nowego generala dla domów w królestwie neapolitańskiem; jakoż zo-stał nim, po ustapieniu o Traparese'-go w maju 1854 o Józef Lordi, a po jego śmierci († 15 grud. 1854), o. Celestyn Berruti (od marca 1855—17 wrześ. 1869). Kapitula zwołana do Rzymu 1855 wybrała d. 2 maja gener. o. Mikolaja Mauron'a, La jego długich rzadów († 13 lip. 1893) zgrom, szczególniej się rozwinęło i w r. 1869 po zajęciu królestwa Neapol. przez Piemontczykow połączyło się znowu w jedna całość. Nastepca o. Mauron'a był o. Maciej Raus (1 mar. 1894 -1 maja 1909), a gdy ten z powodu podeszlego wieku zrezygnował, został generalem 1 maja 1909 o. Patryk Mur-

czeniu się obu części Zgromadzenia. Z kolegium w Rzymie przy kle św. Alfonsa, w którym się mieści obraz Najświetszej Maryi Panny od Nieustającej

Pomocy.

D) Działalność Zgromadzenia, Święci i najwybitniejsi jego członkowie. Misye po parafiach, rekolekcye dla duchownych i świeckich, piśmiennictwo religijne, oraz praca w krajach misyjnych — oto główne typy działalności R-ów. Miarą dwóch pierwszych będą daty podane w art. Redemptoryści w Polsce. W zgromadzeniu założonem przez Doktora Kła i tak pracowitego pisarza, jakim był ś. Alfons, nie brakło autorów w różnych działach teologii; dogmatyczne i apologetyczno - polemiczne dzieła pisali: krdł Dechamps (ob.), Jan Hermann, Ernest Dubois. Z teologii moralnej i pastoralnej: Marc (ob.), Haringer (ob.), Aertnys (ob.), krdl Wilhelm M. Van Rossum, legat pski na kongres eucharystyczny w Wiedniu; historya i biografia zajmowali się: Antoni Marya Tannola † 1808, pierwszy biograf św. Alfonsa; Ludwik v. Pösl † 1876, wydał 18 biografij; Tomasz Edward Bridgett † 1899 plodny pisarz angielski; Augustyn Rösler, Karol Dilgskran; ascetyczne i kaznodziejskie prace wydali: January Sarnelli † 1744, tomi-ków 14; Antoni Passy † 1847, wydal z górą 100 prac; Robert Coffin bp w Southwerk † 1855 konwertyta, Karol Clemens konwertyta † 1886, którego rozmyślania Mece Pańskiej tłumaczył na polski bp Kossowski (ob.); Saint-Omer ułożył książkę do nabożeństwa z dziel św. Alfonsa — Józef Toraldo, Tassa Jerozolime przetłumaczył na łacinę. Brat zakonny Jan Stiehle † 1899 r. architekt wybudował wspaniałą katedrę w Cuenca w E-kwatorze. R-i mają sobie powierzony wikaryat aplski Surinam w południowej Ameryce; w Manitibie w Kanadzie by módz nieść duchową pomoc wśród emigracyi ruskiej, wyuczyli się też R-i jezyka maloruskiego i za zezwoleniem Stolicy św. przyjeli obrządek grecko-ruski; niektórzy z nich pracują obecnie na Rusi Czerwonej w dyecezyi Lwowskiej. Swietvch kanonizowanych prócz ś. Alfonsa jest dwoch: Klemens Hoffbauer (ob.) i Gerard Majella (ob.). R-i, których sprawy beatyfikacyjne się toczą, są następujący: January Marya Sarnelli † ray, irlandczyk. Siedzibą generala jest 30 czerw. 1744, Cezar Sportelli + 19 † 2 list. 1752; Pawel Cafaro spowiednik św. Alfonsa + 13 sierp. 1753; Amand Józef Passerat † 30 paździer. 1858, Jan Nep. Neumann bp filadelfijski † 5 stycz. 1860, Wit. Michal di Netta † 3 grud. 1849; Emmanuel Ribera † 8 listopada 1874, Piotr Donders + 14 stycz. 1887 w Batawii, pracował blizko 30 lat na posłudze tredowatych w Surinamie: Franciszek Ksawery Seelos † 4 paźdz. 1867 w Nowym Orleanie; Jan Chryz. Stöger † 3 list. 1883 brat laik; Alfred Pampalon + 30 wrześn. 1896 r. Odznaczyli się nadto: Tadeusz Hübl + 1807 razem ze św. Klemensem przyjęty do Zgromadzenia, Annibal Rafal Montolcini † 1862 bp w Kalabryi; Michał Heilig † 1886; Jan Ambroży Zobel † 1893 r. zwany "niemie kim Lacordair'em"; Jan Bakher † 1893 r. na posludze trędowatym; Aleksander de Risio + 1896 r. biskup w Kalabryi; Ed. Duglas zmarl 1898 potomek starej szlacheckiej rodziny angielskiej, fundator kla św. Alfonfa i kolegium przyległego w Rzymie; Franciszek Tendler zm. 1902, który w 1857 zalożył w Wiedniu pierwsze stowarzyszenie młodzieży; Józef Wittman zm. 1903, czynny przez 49 lat na misyach w połudn. Niemczech; Jerzy Freund zm. 1906 wielce zasłużony dla życia katol. w Wiedniu: Feliks Henryk Lemmens zm. 1906 zrazu oficer, później misyonarz w Surinamie, gdzie nabawiwszy się trądu przez 4 ostatnie lata swego życia pasterzował tredowatym.

E) Zródla. Obfitem źródlem są liczne biografie św. Alfonsa, odznaczające się wogóle tem, że podają obficie i krytycznie wiadomości szczególowe. Wylicza je Heimbucher w t. III, str. 313, dziela p. t. Die Orden. u. Kongregationen der kathol. Kirche. Paderborn 1908; Łubieński Bernard, Życie ś. Alfonsa Maryi Liguorego, Kraków 1911; Berruti, La Spirito di S. Alfonso M. di Liquori, Neapol 1857; Hellbach art. "Liguori" w W. W.; La Congrégation du T. S. Rédempteur par un Père Rédemptoriste, Tournai 1912; Tenže, La Congrégation du T. S. Rédempteur, Conférence dannée à "Patrie", Tournai 1908; Catalogus Congr. SS. Redemptoris exeunte anno MCMX. Rzym 1911; wiadomości u-

kwietn, 1750; Dominik Blasucci kleryk | Szoldrskiego, redemptorysty w Podgó-

M. B.

Redemptoryści w Polsce. Zgromadzenie to wprowadził do nas św. Klemens Marya Hofbauer, który w drodze do Strelsundu' na Pomorzu przybył w lutym 1787 r. do Warszawy z o. Tadeuszem Hüblem i bratem Emanuelem Kuntzmanem, gdzie na razie zostali przez nuncyusza Salluzego zatrzymani aż do wiosny. Tymczasem prowizorowie bractwa niemieckiego zawiązanego jeszcze 1623 r. a istniejącego przy kle św. Bennona na Nowem Mieście uprosili ich do pozostania na stale w Warszawie. gdzieby mogli tak samo pracować jak w Stralsundzie, a nadto nauczali w szkole początkowej, którą bractwo ma obowiązek utrzymywać. Przyjęci chetnie przez króla Stapisława Augusta, otrzymawszy zezwolenie generała Zgromadze-nia osiedli R-i w Warszawie otrzyma-wszy w zarząd kł św. Bennona wraz z dawnym małym sadem oraz płaca roczna 1,500 złp., a w r. 1793 uzyskali zatwierdzenie sejmu. Mimo to na wstępie mieli do walczenia z wielkiem ubóstwem i niechecia ludności, co na nich, jako na cndzoziemców krzywo patrzala, ale kiedy po rzezi Pragi zaopiekowali się sierotami, które wśród pogorzałych domów wyszukiwali, tedy i miłosierdzie i świętość ich życia i gorliwa praca apostolska sprawiły, że ludność bardziej się do nich garnela i usilowania ich wspomagala. W szkole 1793 r. liczono uczniów do 350; osobno dla dzieci ś. Klemens założył ochronkę. W kle ś. Bennona (od którego R-ów zwano Bennonami, Bennonitami lub Bennonistami), była jakoby nieustanna misya: codziennie odprawiano uroczyste nabożeństwo i 4 kazania (2 polskie i dwa niemieckie) głoszono; w 1796 r. rozdano 48,777 Komunikantów, a w 1807 roku liczba ta doszla do 104,000. Z domu u św. Bennona wyszły trzy inne osady Redemptorystów: w Mitawie, Lutkówce i Radzyminie. W Mitawie byli od r. 1795 r. R-i lat kilka (2 kaplanów i 1 brat), w Lutkówce w dyecezyi warszawskiej było 3 kapłanów do 1808; co do Radzymina niema dokładnych wiadomości, ilu tam R-ów było i dzielone łaskawie przez o. Władysława jak długo, czy do 1808 r., czy nawet

Nadto o ile praca i jakoby ciągła mieya u św. Bennona pozwalała, wysyłał św. Klemens swych towarzyszów na prowincye z misyami, których skutki zbawienne dlugie lata pamietano. Ofiara gorliwości pasterskiej padł 4 lipca 1807 r. o. Tadeusz Hübl; spowiadał on chorych na tyfus w wojsku francuskiem i od nich się zaraziwszy życie zakończył, uczczony nader wspanialym pogrzebem. Choć wielu bardzo tyło takich co się poznali na zasługach R-6w, nie brakło im jednak nieprzyjaciół. Naprzód był takim rząd pruski, który zrazu sądził, że R-i beda dlań punktem oparcia w działaniu na lud warszawski, ale niebawem odkryl swe plany, narzucając szkole ich reforme, utrudniając wstęp do Zgromadzenia, mieszając się nawet do porządku nabožeństwa u św. Bennona; a jak to prześladowanie było uciążliwem R-om mamy dowody w listach św. Klemensa. Z ustąpieniem Prusaków nowy nieprzyjaciel je podjal, a tym byl nie kto inny, jedno wpływowa wówczas w rzadzie masonerya, z której dążnościami nie zgadzała się nieustanna praca R-6w i szerzaca się wskutek niej pobożność. Masonerya też nakłoniła rząd napoleoński do wypędzenia R-ów z Warszawy. Pozorną przyczyną do upozorowania tego gwaltu było zamieszanie wywołane przez dwóch rzekomych oficerów francuskich 16 kwiet. 1808 r. po rezurekcyi w kle św. Bennona. Fryderyk August król saski i ks. warszawski nie chciał zrazu na wypędzenie się zgodzić; ale kiedy Napoleonowi przedstawiono, że Bennonici sa niemieckim zakonem, że oficer francuski dostał w kle policzek od przełożonego, czego tenże jednak zaprzeczył, wówczas zlecił król saski wypędzenie R-ów, co tenże z żalem uczynił. Rozkaz ten wykonano o świcie 20 czerwca 1808 r, i wywieziono ich pod silną strażą do Kistrzyna, skąd po miesiącu wypuszczono ich na wolność z poleceniem, by każdy do swej ojczyzny powrócił. W ten sposób Bennonici zostali rozproszeni. Ks. Łubieński w dzielku: Apostoł Warszawy (wyd. 2, Warszawa 1906) podaje daty ich biograficzne i późniejsze losy niektórych; kaplanów było 17, kleryków 10, braci 9. Sw. Klemens (ob.) zamieszkał w Wiedniu, a ks. Jan Du-

nieco wcześniej to miejsce opuścili. wskrzesił to Zgromadzenie na czas jakiś u nas. Kaplan ten ur. 11 lip. w Brewkach na Mazowszu, wstapił do Zgromadzenia 22 stycz. 1793 r. a kaplanem zostal 10 czerw. 1797 r. Był 4 lata mistrzem nowicyuszów i tłumaczył na polski Nawiedzenie Najśw. Sakramentu, św. Alfonsa Liguorego. Wróciwszy z Kistrzyna był wikaryuszem w Radzyminie, proboszczem w Cygowie i kanon. honor. lubelskim, a od listop. 1820 do 1823 r. pracował w Wiedniu pod kierunkiem o. Passerat'a. Zachęcony do przyjęcia jakiejś parafii, w którejby mógł zgromadzić obok siebie rozproszonych R-ów, został proboszczem w Piotrkowicach, wówczas dyecezyi krakowskiej, majatku Tarnowskich w 1824 r. Tu osiedli również i R-ci: ks. ks. Szymon Majewski i Mikolaj Koziński; inni być może nie mieli nadziei, czy ta nowa osada R-ów zdoła długo się otrzymać. Nadto wstapilo w Piotrkowicach 13 młodzieńców do Zgromadzenia; z tych 3 jednak Podgórski nie dopuścił do ślubów z powodu słabej nadziei, czy Zgromadzenie zdoła się w Królestwie kongresowem utrzymać. Oprcz gorliwej pracy w parafii, przypominającej tradycye kla św. Bennona mieli zakład wychowawczy złożony z 3 oddziałów: 1) nauk elementarnych, 2) rzemiosł i 3) seminaryum, gdzie byli nowicyusze i klerycy. Jubileusz 1826 r. dal im sposobność odprawianie misyj; niedługo jednak rząd ówczesny zwrócił na nich swe oczy. Poczęła się korespondencya z bpami krakow. Woroniczem i Skórkowskim, na jakiej zasadzie tylu kapłanów pracuje w Piotrkowicach i coraz bardziej poczęly się władze świeckie nimi zajmować. Zarzucano im stosunki z Jezuitami, popieranie jakiegoś tajnego stowarzyszenia religijnego; zarazem wysyłano do Piotrkowic komisye indagacyjne. Rezultat tych weksacyj był ten, że Podgórski we wrześniu 1834 r. wyjechał z Piotrkowic, a po kilku miesiacach zrezygnował z beneficyum. Zgromadzenie zostalo powtórnie rozproszone. Sam Podgórski był potem proboszczem w Kościelcu i Nowej Górze pod Krakowem, oraz u św. Salwatora na Zwierzyńcu, gdzie † 6 mar. 1847 r. Ostatni z R-ów piotrkowickich ks. Józef Zajdler † 28 lut. 1882 r., w roku następnym R-i przybyli do nas powtórnie; klan Podgórski w kilkanaście lat później wprowadził ich tu o. Bernard Łubień-

ski (ob.). Towarzyszył mu z prowincyi austryackiej o. Antoni Jedek i brat Jan Grala, a pieswszy dom powstał w Mościskach (dyec, przemyskiej) przy kle św. Katarzyny, niegdyś dominikańskim. W 10 lat później w Tuchowie, miasteczku na południu od Tarnowa, przy kle mieszczącym w sobie obraz cudówny N. M. Panny. Oba te domy staly sie zawiązkiem wiceprowincyi polskiej utworzonej 1894 a zależnej zrazu od prowincyi austryackiej, a później od nowo utworzonej prowincyi praskiej; pierwszym wizytatorem był c. Engelbert Janeček. Do rozwoju Zgromadzenia przyczyniło się utworzenie w 1895 r. własnego juwenatu w Mościskach, który w r. 1898 przeniesiono do Tuchowa: nowicyat otwarto w Mościskach 1900 r. Trzecią osada Rów jest Podgórze, gdzie R. na gruncie prawie za darmo przez gminę odstąpionym poczęli dom budować w 1902 r., a gdy kaplica przy nim istniejąca dla wiernych wystarczyć nie mogła, wystawiono nowy kł w stylu romańskim p. w. Matki Bożej Nieustającej Pomocy, konsekrowany 8 wrześ. 1906 r. Od r. 1906 mają R-ci dom w dyecezyi lwowskiej w Maksymówce, gdzie jest także studentat. Prawie równocześnie powstaje hospicium w Warszawie, niosąc ogromną pomoc duchowną i na miejscu i w odległe strony. D. 14 września 1905 r. przybył do stolicy ks. Łubieński wraz z ks. Józefem Stachem a 14 paździer, rozpoczęli pierwszą misyę w kle św. Stanisława na Woli, a 24 mar-ca 1906 r. w kle św. Rodziny. Następnie w maju 1906 r. była misya w kle N. P. Maryi na Nowem Mieście, po W. Nocy 1907 r. u św. Floryana na Pradze, a największa ze wszystkich była w Lodzi, gdzie przez 10 dni pracowało 11 misyonarzy po wszystkich klach. W r. 1907 pozwolono R-om pracować przez 3 nastepne lata wszędzie pod berlem rosyjskim z wyjątkiem stron zamieszkałych przez Unitów. Zamieszkawszy w domu przy budującym się kle Zbawiciela w Warszawie, zrana odprawiali nabożeństwo w tymczasowej kaplicy, a później w rzeczonym kle-misye, rekolekcye dla kaplanów i seminarzystów w Warszawie i po różnych miejscowościach następowały jedne po drugich; w czerw. 1908 r. ks. ks. Bohosiewicz, Nuckowski i Palewski udali się na pracę aplską na

Syberye, gdzie dotarli aż do Władywostoku, a w r. nastepnym na Kaukaz; tu odprawili 4 misye, z tych ostatnia była w Baku nad morzem Kaspijskiem. drugiej polowie maja musieli jednak R-ci Królestwo kongresowe opuścić; pozostał tylko ks. Łubieński, który także z poczatkiem grad, 1910 odjechał na Podgórze. Rokiem przedtem (7 grud. 1909 r.) Kongregacya zakonników utworzyła osobną prowincyę polską, której pierwszym prowincyalem został o. Feliks Passur. Fundacya najnowszego kolegium jest w toku; bedzie ono we Lwowie. W 1910 r. liczyła ta prowincya kapłanów 35, kleryków 10, braci 21, braci nowicyuszów 10. Od 1883-1909 r. statystyka pracy duchownej przedstawia się jak nastepuie:

| Kazań i nauk wygłoszono  |           |
|--------------------------|-----------|
| w kłach R-6w             | 10,372    |
| Udzielono rekolekcyj dla |           |
| kleru.                   | 109       |
| Udzielono rekolekcyj dla |           |
| świeckich                | 54        |
| Rozdano Komunikantów .   | 2,434,930 |
| Poza domem R-ów:         |           |
| Misyj                    | 578       |
| Renowacyj tychże         | 186       |
| Trzydniówek              |           |
| Rekolekcyj dla kleru     | 167       |
| " zakonnic .             | 71        |
| finite all tale          | 339       |
| ilość nauk               | 42,109    |
| "Komunikantów rozda-     |           |
| nych                     | 3,652,557 |
| -                        |           |

Na prace piórem na polu ascetyki, rzecz jasna, że przy tylu zajęciach, wobec tak niewielkiej garstki kaplanów, nie wiele bylo czasu. Mimo to ks. Łubieński (ob.) wydał kilka dziel; ks. Józef Drobisz ułożył Książkę misyjną, co w 20 latach rozeszła się w 300,000 egzemplarzach, a od koronacyi obrazu w Tuchowie (1904) wychodzi miesięcznik "Choragiew Maryi. (Por. Litterae annales de rebus gestis provinciae polonicae Congreg. SS. Redemptoris a. 1910, annus primus. Kraków 1913; ks. Łubieński Bernard, O. Jan Podgórski. Kraków 1913; Bartkiewicz, Redemptoryści w Polsce. Kraków 1888; Encykl. Nowodwor. art. Bennoni, Jako dowód uprzedzeń pko R-om, jakie panowały czasu ich wygnania z Warszawy, może służyć rozdział p. n. Księża Bennoni w Warszawie zamieszczony w Pamiętniku anegdoty- | jakie miała Crostarosa, a następnie przejcznym, wydanym z rękopisu, przez J. I. Kraszewskiego. Rycinę kla św. Bennona od strony Wisły podają Kłosy z r. 1875; p. także Pamietnik religijnomoralny. t. II; Gloger, w Encykl sta-ropolskiej powtarza za Sobieszczańskim (Encykl. Orgelbr.) pogłoskę o mieszaniu się R-ów do spraw świeckich).

M. B.

Redemptorystki. Swiątobliwy Tomasz Falcoia, ze Zgromadzenia Operarii Pii (ob.), późniejszy bp w Castellamare miał w r. 1710 w Rzymie nagłe oświecenie umystu, w którem Bóg dał mu poznać, iż chce zawiązania dwóch Zgro madzeń: meskiego i żeńskiego, których celem byłoby naśladowanie, o ile można doskonale cnót Zbawiciela. Usilowania Falcoi celem urzeczywistnienia tej myśli pozostały jednak bez skutku aż do 1724 r., w którym to roku do klasztoru zakonnic w Scala, którego kierowni-kiem duchownym był właśnie Falcoia, wstąpiła pewna neapolitanka z rodziny Crostarosa, która w zakonie nosiła imie Maryi Celestyny. Ta w poniedziałek Krzyżowy 1725 r. po Komunii św. miała objawienie, iż Chrystus Pan chce się nia poslużyć do założenia nowego Zgromadzenia, którego ustawy dążyłyby do naśladowania Jego cnót. Następnie w dniu Bożego Ciała wskazał jej habit przyszłego Zgromadzenia i polecił zdać sprawe z tych objawień kierownikowi duchownemu. Celem przekonania się o ich prawdziwości zasiegnał Falcoia zdania wielu teologow, którzy orzekli, że gdy klasztor w Scala nie należy do żadnego z zakonów istniejacych, można , tam to nowe Zgromadzenie za zgodą wszystkich sióstr zaprowadzić. Tymczasem udaremnił na razie tę myśl opór przełożonej klasztoru, po której stronie był też bp miejscowy oraz generał Zgromadzenia Pii Operarii; on też odwołał ks. Falcoię od sterowania duchownego klasztorem w Scali. Dopiero gdy 1730 r. św. Alfons Liguori (ob.) przybył do Scali celem niesienia duchownej pomocy tamecznym pasterzom kóz, wówczas Falcoia, który już był wtedy bpem w Castellamare i Guerriero bp miejscowy oddali te sprawe pod ocenienie Świętego, który ja dokładnie rozważywszy oświadczyl się za nadnaturalnością objawienia, disertationes controversisticae. Tże 1670,

rzał regułę, jaką Falcoia na podstawie danych objawień Crostarosy napisal. Zgromadzenie to ściśle kontemplacyjne otrzymało w 1750 r. zatwierdzenie papieskie. Jest w niem ścisła klauzura; siostry odmawiają wspólnie brewiarz rzymski, odprawiają trzykrotnie na dzień po pół godziny rozmyślanie, jeden dzień w miesiącu przepędzają na modlitwie i milczeniu, raz w rok odprawiają 10-dniowe rekolekcye. W każdym klasztorze nie ma być nad 33 sióstr chórowych i 7 konwersek. R-ki nosza czerwony habit i niebieski szkaplerz; na piersiach wizerunek Serca Jezusow. malowany na miedzi pozlacanej. Na uroczystości i do Komunii św. biora niebieskie płaszcze. Przy obłóczynach wkłada się im cierniowa, a przy profesyi koronę z lilij. Aż do 1766 r. miały klasztor tylko w Scali, p^źniej drugi w Santa Agatha dei Goti i w Vibonati. Obecnie maja około 20 klasztorów w Austryi, Belgii, Holandyi, Hiszpanii, w Dublinie i północnej Ameryce; sióstr ok. 600 (Por. Heimbucher, Die Orden und Kongregationen der kathol. Kirche. 2 wyd., Paderborn 1908, t. III; La Congré-gation du T. S. Redempteur par un Père Rédemptoriste, Tournai 1912; F. Dumortier, Les premières Rédempto-ristines; Tenze, Fleurs de l'Institut des Rédemptoristines, Tournai; biografie sw. Alfonsa ob. art. Redemptoryści).

M. B.

Redempterystki inne ob. Siostry Odkupienia.

Reding Augustyn, benedyktyn, ur. w 1625 w Lichtensteig, wstąpił w r. 1641 do zakonu, był profesorem filozofii, wyświęcony na kaplana w 1649 został mistrzem nowicyuszów, w 1654 drem teolog., 1658 profesorem teologii w Salzbugu, gdzie z wielkim pożytkiem nauczał aż do r. 1670, w którym mianowany opatem w Einsiedeln, w 1675 przyjął kierownictwo kolegium w Bellenz. Zm. w r. 1692 w Einsiedeln. Z dzieł R. obejmujących 20 tomów in folio ważniejsze sa: Theologia scholastica. Einsied. 1687, 13 t.; De jure et justitia. Tze 1673; Opuscula theologica varia et 4.0; Vindex veritatis Annalium ecclesiasticorum, Tže 1680, i in. (Por. Schäfler, Handl. der kath. Theol. t. III. s. 882; Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o, s. 137).

Redlich Oswald ks. dr. filozofii, współczesny, zwycz. profesor uniwersytetu w Wiedniu, ur. w 1858 w Insbrucku, historyk, napisal: Die Traditionsbücher des Hochstiftes Brixen 1886; Archivbe-richte aus Tirol. 1888 — 1910, 4 t.; Böhmer Regesten des Kaiserreichs 1273-1313. 1898 T. I; Rudolf v. Habsburg. 1903; Urkundenlehre, T. I i III. 1907 i 1911; Der alte Wappenturm zu Innsbruck. 1908, wyd. 2-ie, Die geschichtl. Stellung u. Bedeutung der Univ. Wien. 1911, i in. Jest redaktorem "Mitteilungen des Instituts für österr. Geschichtsforschung." (Por. Keiters, Kath. Liter.-Kalend. 1913, s. 466).

Redner Leon ks. bp chelmiński, ur. w r. 1828 w Neuenburgu, mianowany bpem w 1886 r., † w r. 1898, był drem teologii napisał: Das Fegfeur 1856; Die Civitas Dei des hl. Augustinus. 1866; Skizzen aus der Kirchgeschichte Danzigs, 1875 i in. (Por. Keiters, Kath. Liter. - Katender. 1902, s. 246).

Redukcya mszy św. ob. Fundacye mszalne i Stypendium.

Redukcya świat czyli zmniejszenie ich liczby, a właściwie zwolnienie wiernych z obowiązku słuchania Mszy św. i powstrzymania się od robót służebnych wchodzi w użycie po rewolucyi francuskiej. Prawo klne i zwyczaje miejscowe wprowadziły z biegiem czasu wiele bardzo świąt, lecz potem, gdy warunki ekonomiczne poszczególnych krajów poczely się zmieniać, a troska o chleb powszedni stała się rzeczą aktualną, Kl św. jako prawdziwa matka, wglądając w potrzeby swoich dzieci, stosownie do miejscowych potrzeb, począł w poszczególnych krajach udzielać dyspens od obowiązku słuchania Mszy św., czyli, jak obecnie nazywamy, znosić święta, np. we Francyi dekretem Stolicy Aplskiej z d. 9 kwiet. 1802 r. zostały zniesione wszystkie święta, przypadające w w dalszym rozwoju dzieło wielkiego stały dzień miesiąca, a ich zewnętrzną Świętego z Asyżu (ob. Franciszuroczystość przeniesiono na najbliższe kańskie zakony) wiele zgotowały

dni niedzielne, z wyjatkiem Bożego Narodzenia, Nniebowstąpienia Pańskiego, Wniebowzięcia N. M. P. i Wszystkich Świętych, te bowiem święta pozostały bez zmiany. W Anglii pozostały jako dni uroczyste: Boże Narodzenie, Nowy Rok, Trzy Króle, Wniebowstąpienie Pańskie, Boże Ciało, Ur. ŚŚ. Piotra i Pawła, Wniebowzięcie N. M. P. i Wszystkich Świętych, nadto w Irlandyi: Zwiastowanie N. M. P. i św. Patryka apostoła Irlandyi. Ameryka północna, a właściwie Stany Zjednocze od d. 31 grud. 1885 r. obchodzą uroczyście tylko następujące święta: Boże Narodzenie, Nowy Rok, Wniebowstapienie Pańskie, Niepokalane Poczecie i Wniebowziecie N. M. P. i Wszystkich Świętych. Z biegiem czasu rozmaite kraje uzyskały dla

siebie podobne dekrety.

Dnia 2 lipca 1911 r. Pius X dekretem motu proprio poczynającym się od słów "Supremi disciplinae" oraz szeregiem innych zarzadzeń, na prośbe poszczególnych krajów ograniczył obowiązek słuchania Mszy św. do następujaeyeh dni oprócz zwykłych niedziel: Bożego Narodzenia, Nowego Roku, Trzech Króli, Wniebowstapienia Pańskiego, Niepokalanego Poczęcia i Wniebowzięcia N. M. P., SS. Piotra i Pawla i WW. SS., znosząc również święta miejscowych Patronów, a uroczystość Bożego Ciała przeniósł na niedziele, jednak potem na prośbę świata katolickiego Boże Ciało pozostawiono na dawnem miejscu. Gdzieby zaś wypadało zatrzymać które ze zniesionych świat, nakazano o to postarać się u Stolicy Aplskiej. U nas wszystkie święta pozostały po dawnemu, tylko Narodzenie św. Jana odtąd obchodzimy w niedzielę 4-a czerwca, a urocz. ś. Jó-zefa w niedzielę 3-a po Wielkanocy, zamiast Opieki św. Józefa.

X. M. S.

Redukcye ob. Paragwaj.

Refaici albo Rafaici ob. Olbrzy-

Referent ob. Beatyfikacya.

Reformaci odłam zakonu św. Francisz-Jakkolwiek prądy, które nurtowały dalszym rozwoju dzielo wielkiego le przysporzyły zgorszenia, miały jednak ten pomyślny skutek, że przyczynily się do znacznego ożywienia i rozgalezienia życia zakonnego. Franciszkanie przestali być zakonem jednolitym a od Leona X zwłaszcza stali się zbiorem odrębnych mniej lub więcej samoistnych, zawsze jednak ze szczepu Franciszkańskiego wykwitłych zakonów. Do rzędu ich należeli R-ci. Po orzeczonym bulla Leona X z d. 28 maja 1517 r., "Ite et vos in vineam" rozdziale zakonu Franciszkańskiego na dwa odłamy Obserwantów i Konwentualnych, pierwsi zyskiwali sobie zaraz wielką powagę. Lecz i wśród nich wnet objawiła się dążność do żywota doskonalszego, bardziej zbliżonego do pierwowzoru świętego Założyciela. Siedliskiem tych dażeń były domy rekolekcyi, założone celem ćwiczenia się w surowszem przestrzeganiu regul życia zakonnego. Z tego tedy źródła wypływały dalsze reformy zakonu (ob. Bernardyni, Kapucyni). Jednaz takich reform wykwitła w małym domku rekolekcyjnym Ritico di Fontecolombo w dolinie Rieti, dzięki staraniom Franciszka di Jesi i Bernardyna d'Asti dała początek zakonowi R-ów. Już Klemens VII bulla "In suprema" 1532 r. przyznał temu odłamowi pod nazwa włoską Riformati osobnego kustosza podleglego tylko franciszkańskiemu ministrowi generalnemu. Grzegorz XIII bulla "Cum illius invicem" z 1579 r. przyznał im dalsze przywileje i wyłączył z prowincyi franciszkańskiej. Za Klemensa VIII otrzymali osobnego pro-kuratora i własnych wizytatorów; wreszcie Urban VIII bulla "Injuncti nobis" z 1629 r. kustodye reformackie we Włoszech i Polsce zamienił na samoistne prowincye z dodatkiem nazwy reformata i nadal własnego prokuratora generalnego. Statuta otrzymali r. 1642. Reformaci wnet rozszerzyli się; w r. 1726 Bawarya uznaną została za osobną ich prowincyę dzięki zabiegom Antoniego di Galbiato, w r. 1628 Tyrol, 1632 Austrya, 1660 Czechy, 1688 Karyntya. W r. 1897 Leon XIII polączył Řeformatów z Bernardynami i Franciszkanami w jeden zakon p. t. Ordo Fratrum minorum, którym Pius

klopotów Stolicy Aplskiej a Klowi wie- Leonianae. (Por. Literature przy art. Franciszkańskie zakony: Holzapfel, Gesch. Franciskanerordens, 1909, str. 338-48).

(Ch.)

Reformaci w Polsce. Początek urzędowego osiedlenia się R-ów w Polsce sięga 1622 r., kiedy bp krakowski Marcin Szyszkowski dekretem z d. 22 maja t. r., na podstawie przedłożonej do nuncyusza Kosmasa de Torres rezolucyi Grzegorza XV wyjaśniającej bullę Pawła V, wprowadził R-ów do Polski. Bullę tę bowiem tłumaczyli Bernardyni w tym duchu, jakoby wzbraniała R-om wstępu do Polski. Wszakże reforma franciszkańska wcześniej już dotarła do Polski. Przynieśli ja nietylko Bernardyni przybyli do Polski 1453 r. (ob.) ale i sami R-ci czasowo osiedli 1610 r. w Pińczowie, skąd wypędzeni dekretem królewskim znaleźli gościnę w Gliwicach na Szląsku, gdzie Anna Trachowa ofiarowała im mieszkanie, a miasto o-puszczony kł św. Krzyża. Wkrótce zbudowano tutaj drewniany klasztor, a wstąpienie o. Cypryana Godeckiego i kilku Bernardynów pomnożyło rodzinę reformacką. Odtąd rozpoczynają się kolatania R-ów o przyjęcie ich do calej Polski, ale stawiają im przeszkody zwłaszcza Bernardyni, opacznie tłumaczący bullę Pawła V. Już 1623 r. ustanowio-ne zostały 2 kustodye: malopolska N, M. P. Anielskiej z kustoszem o. Feliksem Makowskim i wielkopolska, której kustoszem został o. Benedykt Bułakowski. Niemniej Bernardyni dopatrując się w R-ach niebezpiecznego dla swego zakonu współzawodnictwa, dokładali wszelkich starań aby rozwój ich sparaliżować. Nie udawało się im to za życia Zygmunta III wielkiego protektora R., po jego jednak śmierci (1632) wyjednali u Władysłowa IV zakaz reformy. Przybyły w 1634 r. z polecenia Urbana VIII komisarz Michał z Cassentino, po długich usilowaniach doprowadził do unii R-ów z Bernardynami. Sprawa poszła do Rzymu, lecz Urban VIII zniósł unię i dekret swój w tym względzie poruczył wykonać komisarzowi Pawłowi z Laudy i Pacyfikowi a Roma. Komisarz pski dokonawszy rozdziału zwołał 1638 r. do X przez brewe z 4 paźdz. 1910 nadal Miejskiej Górki kapitulę R-ów kustodyi miano Fratres minores unionis wielkopolskiej, na której wybrano kustoszem o. Chryzostoma Dobrosielskiego, do Krakowa zaś kapitułę kustodyi malopolskiej, która kustoszem obrała o. Bonawenturę Dzierżanowskiego. Na kapitule jeneralnej w Rzymie 1639 r. obie kustodye zamienione zostały na prowincye, a kustoszom przyznano tytuł ministrów prowincyonalnych W r. 1750 erygowano z prowincyi wielkopolskiej

nową prowincyę pruską.

Fundacye klasztorów reformackich oprócz wyżej wymienionego w Gliwicach miały miejsce w porządku następującym: 1) W Zakliczynie 1622 fundacyi Zygmunta Tarło, kasztelana sądeckiego, który wybudował klasztor i kł pod wez. N. M. P. Anielskiej. 2) W Miejskiej Gorce 1622 fundował Adam Przyjemski, kasztel gnieźn. Drewniany klasztor i kł R. z ofiar 1745 zastąpili murowan. Skasowany przez rząd pruski 1874. 3) W O sie czynie tegoź fundatora. Zofia Opalińska 1682 drewniany ki i klasztor zastąpiła murowanym, Rząd pruski zamknal go 1874, lecz staraniem arbpa Dindera 1887 R-om zwrócony. 4) W Choczu tund. Andrzej Lipski 1923 r. kanclerz koron. Zrujnowany kł i klasztor odbudowano 1610 r. 5) W Warszawie fund. król Zygmunt III 1623, kla-Iztor zniesiony 1865 r., kł zamieniony na parafialny. 7) W Bieczu dyccezyi krakowskiej 1624 przy pustym kle św. Jakóba. W 1750 r. Jan Wielopolski wybudował tam murowany kł i klasztor. 8) W Lekach w Prusach król. 1624 fund. Pawła Działyńskiego przy kle P. Maryi z klasztorem drewnianym, 9) We Włocławku fund. 1644 Wojciech Romatorski z malż. Dorota z Rogalińskich, którzy też wybudowali dotad istniejący kł murowany i klasztor. 10) W Krakowie na przedm. Piaski fund. Krystyna ze Zborowskich Grochowska 1625 r. Po spaleniu przez Szwedów Fr. Szembek kasztelan kamieniecki wybudował nowy kł i klasztor. 11) W Solcunad Wisła fund. Krzysztofa księcia Zborowskiego 1627 po wyjściu z niewoli tureckiej. 12) W Łabiszynie fund. Jan Opaliński wojewoda kaliski 1627. 13) W Brzezinach 1627 na ofiarowanym przez Kacpra Lasockiego gruncie wystawiono z ofiar kl i klasztor. 14) W Kazimierzu osadził R-ów 1627 Henryk Firlei referendarz koron, przy kle N. M.

Panny; klasztor zbudowali przeważnie mieszczanie. 15) W Wieluniu udzielili R. grunt Pawel i Marcin Wierusz Kowalski 1629; klasztor i kl spalili Szwedzi; odbudował Baltazar Klonowicz. 16) W Przemyślu w r. 1629 dwukrotnie zniszczony, ostatecznie odbudowany preez Maksymiliana Fredre, wojewodę podolskiego. 17) We Lwowie na placu ofiarowanym 1630 przez Zofie z Krasińskich Daniłowiczowe wojewodz. ruską z jałmużny wybudowany kł i klasztor, po spaleniu przez kozaków 1643 odbudowany przez Mikolaja Bieganowskiego kasztel, kamieniec. 18) W Koninie 1643 stanał klasztor i kł pod wezw. św. Magdaleny z ofiar obywateli i plebanów. Po spaleniu kła 1661 odbudowała murowany Teofila z Leszczyńskich ks. Wiśniowiecka kasztelanowa krakowska. 19) W Kaliszu na otrzymaaym od Marcina Wierusz Kowalskiego pierwot. wybudowano klasztor i kl drewniany, potem z ofiar murowany. 20) W Pakości w 1631 w zamku ofiarowanym przez braci Działyńskich założony kł i klasztor. 21) W Stopnicy fundował 1633 kliklasztor Krzysztof z Tęczyna Osoliński starosta stopnicki. 22) W Podgórzu pod Toruniem 1644; pierwot. przy kleś. Wawrzyńca. 23) W Wejherowie na Kaszubach fund. 1648 kl i klasztor Jakób hr. Wejher wojewoda malborski. 24) W Pultusku 1648 fund. Wojciech Wessel stolnik koronny i Szymoa Gawłowicki kanonik płocki. 25) W Lutomirsku 1650 fund. Andrzej Grudziński wojewoda ruski wraz z malżonką Anną hr. Wejher. 26) W Środzie pod Poznaniem 1657 fund. Wojciech Tulibowski bp poznański. Po jego śmierci dobrodzieje a zwłaszcza Łukasz Niemojewski wybudował kł murowany i klasztor. 27) W Lublinie 1660 na gruncie ofiarowanym przez Maryę Bo-gucką i Helenę ks. Sapieżynę Mikołaj Bieganowski kaszt. kamieniecki zbudował klasztor. 28) W Woźnikach, dyec. poznań. w tym czasie stanal z ofiar kl i klasztor pod wezw. św. Franciszka na gruncie ofiarowanym przez Kazimierza Rogalińskiego, 24) W S z c z awinie 1601 Jan Olbracht Szczawiński star. łęczycki fundował kł i klasztor. 30) W Sztolzembergu pod Gdańskiem, gdzie z pozwolenia Propagandy

lej Podlaskiej 1671 fund. klasztor Michał Kazimierz książe Radziwill wiel. hetman litew. wraz z małż. Katarzyną Sobieską siostrą króla Jana III, wszakże skutkiem braku zakonników ci na stale nie osiedli. 32) W Sandomierzu 1672 ks. Aleksander Lubomirski i inni dobrodzieje ofiarowali Reformatom plac pod kł i klasztor, 33) W Wegrowie 1672 Kazimierz Kroliński podskarbi koron, ofiarował plac pod kł i klasztor oraz 20,000 złp., syn zaś jego Jan Bartlomiej referendarz kor. i wojewoda płocki dokonał fundacyi. 34) W Zamościu 1674 z ofiar stanał kł i klasztor na podarowanym przez Hieronima Zaboklickiego, chorążego bracławskiego i Marcina Zamojskiego podskarbiego kor, placu, 35) W Miedniewicach 1676 r. Mikołaj Grudzieński starosta guzowski fundował R-om klasztor i kł, gdzie słynie cudowny obraz Najśw. Rodziny (por. Św. Kompania Jezus, Marya Józef, ks. Jerzykowicz, 1767). 36) W Christburgu Ignacy Bąkowski wojew. malborski ofiarował plac, na którym z ofiar wybudowano kł i klasztor. 37) W Szamotulach Jan Korzborg Łęcki kaszt. kaliski wybudował dom i klasztor, 88) W Piń-czowie 1684 Stan. z Mirowa Myszkowski fundował klasztor, dokończył budowy kła Marcin Bidziński kasztelan sandomierski. 39) W Ketach fund. klasztor Andrzej Żydowski, sędzia grodzki krakow. za przywilejem Augusta II z 1699 r. 40) Ŵ Jarosławiu 1700 r. Franciszek Zawadzki łowczy kijowski wybudował kłasztor i kl na placu ofiarowanym przez Ant. Kwaleka. 41) W Rzeszowie 1709 piewotnie na gruncie ofiarowanym przez mieszczanina Andrzeja Pasakowicza wybudowano drewniany klasztor i kł, następnie jednak na dogodniejszem miejscu wzniesiono z ofiar Aleksandra Łaszcza wojewody bełzkiego kł i klasztor murowany. 42) W Boi-kach fund. kł i klasztor 1720 r. Józef Sapieha z malżonką Krystyną z Branickich. 43) W Rawie ruskiej pierwot. 1725 Jan Bogusz wybudował drewniany dom i kaplice, r. zaś 1735 Jerzy Rzeczycki wzniósł murowany kł i klasztor. 44) W Sądowej Wiszni 1730 r. Jan Siemiński kaszt, lwowski i

przyjeli obowiazki misyjne. 31) W Bia- fundowali kł i klasztor. 45) W Chelmie osadził R-ów Jan Wolski podsędek ziemi chełmskiej. 46) W Pilicy fundowała klasztor i kl Józefa z Weslów Sobieska synowa króla Jana III. 47) W Krzemieńcu dyec. łuckiej fund. kł i klasztor Stanisław Potocki wojew. poznański. 48) W Dederkałach był fund. Rów Michał de Grotius Prejs herbu Nabram sedzia grodzki krzemieniecki. 49) W Grudziążu dyecezyi chelmińskiej 1749 fund. kl i klasztor Jerzy Wandali Mniszek, marszał, koronny i in. 50) W Siennicy 1751 fund. Kazim. Rudziński, wojewoda mazow. z małż. Antoniną z Nowosielskich oraz syn Michał. 51) W Złoczowie archid. lwow. fund. Michał ks. Radziwill wojewoda wileńs. w. hetman litewski. 52) W Brodnicy pod Chełmnem fund, Józef. Plaskowski starosta brodnicki i in. 53) W Płocku grunt ofiarował Wojciech Zóltowski i Marya Lasocka i ich ofiarami oraz bpa Franciszka Kanigowskiego wzniesiony kł i klasztor. 54) W Krylowie dyc. chełmińskiej fund. Plotr Jeżewski, podczaszy płocki. 55) W Bukanowcach dyec. lwow. fund. Władysław Łuszczewski starosta żydaczewski. 56) W Zarembach w dyec. płockiej 1765 fund. Szymon Zaremba kaszt. sieradzki. 57) W Żurominie objęli R-ci kl i klasztor po Jezuitach fund. Andrzeja Zamoyskiego oraz malż, z ks. Czartoryskich i prowadzili tam szkoly do kasaty 1864 r.

Organizacya prow. polskiej R-ów była tą sama co innych, z tą tylko różnica, że skutkiem braku stosunków z jeneralem rezydującym w Rzymie, przedstawicielem jego był prowincyał z tycomissarius generalis. Na czele każdego klasztoru stał gwardyan, którego zastępcą był wikaryusz. R-ci zajmowali się szkolnictwem a także słyneli z wybitnych kaznodziejów. Dzieje Reformatów w Polsce należą jeszcze do najmniej zbadanych, a po-szczególne źródła nie dają dokładnego obrazu całości tego zakonu. Z tych wymienić należy: ksiądz Melchior Buliński, Historya Kościoła Polskiego, Warszawa 1873-74, t. III; Benjamin Szymański, Zakony męskie. Warsz. 1848; ks. Aleksy Koralewicz O. s. Franc., Additamenta do kronik Braci Mniej. Franciszek Zawadzki lowczy kijowski ś. Franciszka, albo Genealogia Reczewski, Kalendarz Seraficki. Lwów 1760; E. K. Nowodworskiego, t. XXIII, str. 99 i nst.

(Ch.).

Reformacya ob. Luter i Protestantyzm.

Reformacya w Polsce. Duch nowatorski z podkładem rewolucyjnym w katolicyzmie, podnoszący głowe na Zachodzie, nie został bez wpływu i u nas. Luter (ob.), Kalwin (ob.), Zwingliusz (ob.) mieli swych poprzedników w Wiklefie (ob.) i Husie (ob.). Ogólne rozprzeżenie dzięki politycznym i umysłowym zmianom w ludach Europy domagalo sie reformy. Wiele też można było wytknać i nadużyć pośród zwierzchników klnych. Nie przeto dziwnego, że ogólny głos domagający sie reformy od soboru Konstanc. (ob.) nie milknał ani na chwile. Polska laczyła się z innymi w ogólnych rozprawach na pomienionym soborze. Po wojnie z Krzyżakami a zwłaszcza po pogromie grundwaldzkim weszła w poczet pierwszorzędnych państw. Zaczęło się życie szersze. Husytyzm o podkładzie nacyonalistycznym czeskim, wrogiem niemieckiej przewadze, budził i pobliskich Polaków, bratni naród, mamił nowością poglądów a więcej polityczną bronią pko wspólnym odwiecznym wrogom Słowiańszczyzny. Znaleźli się u nas zwolennicy kierunku czeskiego, pragnącego za pierwszych Jagiellonów oprzeć politykę kraju na nowych prądach, zestrzelić si ły przeciw Niemcom, ciążyć na Zachód nie zaś na Wschód lub Południe.

Krytyka Rzymu i duchowieństwa nie obcą była i Polsce. Zaczęła powoli wylamywać się sprawa ograniczania sądów duchownych, a potem podatków. Szlachta, gromadząc przywileje w swych rekach przenosiła te poglądy i do obozu duchowieństwa (ob. Orzechowski). Jan Ostroróg (O ustroju Rzeczypospolitej) wystąpił na sejmie piotrkowskim (1459) z gryzącą krytyką kinych stosunków. Idee zachodnie przejawiają sie w twierdzeniach Ostroroga (ob.). Ostra krytyka dźwieczy czesta pogarda dla Szlachta polska szukała wyksztalcenia pośród obcych, przynosiła od nich nietylko wiedzę, ale i prąd. "Rzym nie przyjmuje, pisze Ostroróg, owieczek ne od ojcowskich przekonania. To też

formy etc. Warszawa 1722; ks. St. Kle- | bez welny, a kraj ponosi stąd wielkie straty. Prawda, że otrzymujemy jakieś tam bulle. Zaiste, piekna mi zamiana. Znajdują się przecież między nami tacy, co poważają te piśmidła rzymskie, zaopatrzone w czerwone pieczęcie i lniane sznurki, a zawieszone przy drzwiach klnych. Nie powinniśmy się poddawać włoskim oszustwom". (C. VII). Caro, Bobrzyński, Swieżawski, Rembowski, Prohaska, A. Pawiński oświetlając te epoke, czasami z uprzedzeniem do Kła, wykazuja ogólne niezadowolenie. Reformy "in capite et membris" domagali sie narówni z Niemcaml i Polacy. Annaty pobierane przez Rzym i usuwanie się duchowieństwa od ciężarów publicznych, zrażały doń szlachtę; uchwały zaś synodów z 1505 r. a zatwierdzone w Łęczycy (1523), usuwające niższe stany od wyższych godności klnych, bu ziły niezadowolenie w mieszczaństwie. Lud prosty nie może być brany tu pod uwage, gdyż nie brał w życiu socyalnem wogóle udziału. Religia zaś nawskroś jest rzeczą socyalna.

Z synodu piotrkowskiego (1510), na którym ustanowiono kary na heretyków widać że błędnowierstwo szerzyło się w Polsce przed wystąpieniem Lutra.

Młodzież szukała poza granicami kra-Wittemberg, Praga, wykształcenia. a zwła-zcza Goldeberg na Szląsku przyciagały Polaków, nietylko Padwa i Paryż. W siedliskach niemieckiej nauki zaprawiano się, obok krytyki dawnego porzadku, do stawiania smialych hypotez sprzecznych z zasadami katolickiemi.

Od początku XVI w. zaczyna się powolne zmniejszanie powagi sądów duchownych. Na sejmach (1501, 1505) szlachta domaga się, wprawdzie początkowo bezskutecznie, ograniczenia praw duchowieństwa, ale idzie w tym kierun-Wprawdzie ku z cała bezwzględnością. mocy statutu wieluńskiego (1424) heretycy mieli nawet śmierci podlegać, a ekskomunikowani upoczywie trwający w klatwie, konskacie dóbr (1433), jednak szlachta coraz większe przywileje otrzymująca nie chciała prawu temu podlegać, bo i samo prawo było niejasne co do określenia "causae spiritualis".

Przyjeżdżająca z zagranicy po odbytych studyach młodzież polska mogła nie obawiać się kar surowych za odmien-

rzył się husytyzm w Polsce (ob.) dość gwaltownie. Może bardziej z wyżej wspomnianych względów politycznych. W Malopolece Zbigniew Oleśnicki bp krakow. (ob.) stanał na czele konfederacyi w Nowem Mieście Korczynie (25 kwiet. 1438 r.) przeciw husytom. Spytek z Melsztyna w r. następnym stanal na czele kontrkonfederacyi. Nastąpiło starcie zbrojne i zwolennicy Spytka ze śmiercią swego wodza przycichli. To samo było w Wielkopolsce. Abraham ze Zbaszyna przygarniał predykantów, a bp poznań. po smierci Erazma Ciołka, Andrzej z Bnina siłą wziął predykantów i wpłynał na spalenie (7) ich w Poznaniu. Husytyzm przycichł ale zarzewie buntu tkwilo.

Miasta polskie przeważnie były zniemczone. Zywioł niemiecki był chętnie widziany w Polsce oddawna, jako pierwiastek cywilizacyjny. Mieszczaństwo rządziło slę przeważnie prawem Magdeburskiem oddzielnem, łączyło się z dawnymi krajami macierzystymi hasłami, nurtujących tam prądów, przejmowało się nimi. Bunt niemiecki w Krakowie za Łokietka najlepszym tego dowodem, że Niemcy nie zlewali się szybko z nowa ojczyzna. Kraków zniemczony nie był oddzielnem zjawiskiem. Miasta wielkopolskie z Poznaniem na czele uległy tymże wpływom. Warmia, jako najbliższa ściany niemieckiej nie mogła się ostać od zalewu Niemców. Strony krzyżackie systematycznie niemczone luźny, państwowy tylko zachowywały związek z Polską. Duch niemiecki ożywiał miasta pruskie. Podsycały ten duch tłumy przychodniów niemieckich. Słowiański żywioł cofał się, zamierał. Gdańsk, Toruń, Elbląg, Kwidzyń (Marienwerder), Czartyn (Marienburg), Dzierżgoń (Christburg), Rzesin (Riesenburg), były zupelnie zniemczone.

Szlachta niezadowolona coraz bardziej rozzuchwalona, wykształcona powierzchownie, albo w duchu humanizmu zachodniego wrogiego Kłowi katolickiemu i bogate mieszczaństwo zniemczone lub rdzennie niemieckie łatwo mogły uledz nowinkom jakie ogarnęły z wystąpieniem Lutra caly Zachód prawie. Grunt był przygotowany, podatny do zawieruchy.

Pierwsze odstepstwa od wiary katolickiej zjawily się w Gdańsku

jeszcze przed wystąpieniem Lutra, sze- bezpośrednio po wystąpieniu Lutra (1518). Jakob Knade, dominikanin, gdańszczanin, śladem reformatorów niemieckich wystąpił pko, nadużyciom katolickim, ożeniwszy się dla poparcia praktycznie bezpodstawności celibatu. Jan Boschenshein dawny profesor hebrajskiego w Ingolstadzie, szerzy równocześnie bledy w Prusach Zachodnich, przybywa (1520) do Gdańska i wspiera Knadego. Jakób Hegge (Wilkenploch albo Finkenplok) każe u św. Gertrudy, Maciej Binewald, były karmelita u św. Katarzyny, skąd po ożenieniu się przechodzi do Elbląga zostaje pastorem Prus książęcych, Jan Bontold u Panien Brygidek, dr. Ale-ksander, były franciszkanin u św. Trójcy. Inni poszli ich śladem. Rewolucya religijna rozgorzala na dobre w Gdań-

Zygmunt I (1507—1548) częścią z pobudek religijnych, częścią z politycznych począł twardo wystepować pko reformatorom. Widział król jak w leżacych o miedze Niemczech ruch religijny stawał się zarazem ruchem socyalnym przeciwcesar-kim. Pragnąc tego uniknąć, wydawał coraz to nowe edykty pko nowatorom. W Toruniu (24 lip. 1520) wydał król edykt pod karą wygnania i konfiskaty zabraniający sprowadzania do kraju ksiag Lutra (Acta Tomiciana. V, 284). Jednak musiał ulegać niekiedy, co widać z rozstrzygnięcia sporu pomiędzy bpem kamien. Wawrzyńcem Miedzieleskim i Decyuszem sklaniającym się ku herezyi (Metryka kor. ks. 35, z. 314). Nie mniej przypomina król staroście krak., kanclerzowi szydłowieckiemu edykt toruński (Grodno 15 lutego 1522 r.) do i ścislego wykonania naklania (*Metr. kor.* 35, z. 518), co w roku następnym (7 marca) najostrzej zaznacza, bo do banicyi dołącza karę śmierci (Metr. kor. 37, BB. 383). Ustanawia król inkwizytorów mieszanych 2 także cenzurę sprowadzanych i drukowanych ksiąg pod przewodnictwem rektora uniwersytetu krak. Kraków ucichł o czem zaznacza kanclerz szydłowiecki w sprawozdaniu do Rzymu (24 lip. 1524, Therner, II, 419). W innych jednak miastach jak w Kościanie wybuchła herezya, która z rozkazu monarchy tłumiono (Metr. kor. 39, DD. 91). W tym czasie kiedy Klemens VII

(1523-1534) zwraca się pod wpływem

krdła Campegio przez posła Puglioniego do Zygmunta I i arbpa Jana Łaskiego (ob.), by wzięła Polska udział w soborze Powszechnym lub w naradzie przedwstępnej prałatów, polscy możnowładcy pertraktują o sekularyzacyę Prus z Al-

bertem Brandeburskim.

Z trudnej sytuacyi pragna wyjść za równo bpi jak i król, który motywuje sekularyzacyę zupelna degeneracya upadłego zakonu krzyżackiego a prym s Łaski na czele z bpami polskim (9 kwietnia 1525) skarży się pżowi przez Myszkowskiego i Naropińskiego, że stan świecki brutalnie traktuje duchowieństwo (ks. J. Golab, Starania Polski o sobor Powszechny. Kraków 1911, 24-40). Pż zapewne zrozumiał, że lepiej będzie, gdy protestancka prowincya bedzie podlegała katolickiemu królowi, niżby miała się protestanckimi w łaczyć ze stanami w Niemczech. Wszystko to jednak wskazuje o niejednolitości akcyi królewskiej. a przynajmniej o częściowem podporzadkowywaniu interesów religijnych-politycznym. Dowodem służyć może sprawa gdańska.

Gdańsk pierwszy rozpoczał akcye reformatorską i spotkał się z ostrą kara królewska. Wspomniani predykanci wzburzyli opinie, a wysłańców królewskich jak Jan Łaski, bp kujaw. Maciej Drzewiecki i chełm. Jan Konopacki z kilku panami zjechali się w Gdańsku, by zawrzeć przymierze z ksiażetami pomorskimi przeciw Krzyżakom 1524). Skorzystal z tego Drzewiecki, by w podległym sobie grodzie zaprowadzić porzadki i kazal uwiezić predykanta Pawla Körlina. Buntownicy okazali taka silę, że bpi prócz prymasa usunęli się z miasta, a protestanci rozzuchwaleni poczęli po swojemu siłą gospodarzyć. Siła usunieto katolickich księży i sprowadzono predykantów, radę miasta zastapiono nowa. Król zażądał tłumaczenia, a gdańszczanie w poselstwie do króla tak sprawę przedstawili, że swych praw bronić beda. Sejm piotrkowski (1525 – 26) zdecydował, by król osobiście zwołał sejm ziem pruskich i sprawę rozstrzygnał. Król stanał w Gdańsku (1526 w kwiet.) i przywrócił dawny porządek. Salicetus (Jan Scholz) z 13 najwinniejszymi poniósł śmierć, inni pouciekali lub siedzieli pod kluczem. Charakter religimego przewrotu przybrał barwe socyalnego, stad ta surowość. Najlepszy dowód, że nawet Albert Brandenburski wspierał moralnie w tej sprawie króla przeciw buntownikom państwowym (Lorkiewicz Antoni, Bunt gdański, Lwów

1001).

Tylko pojedynczy wyznawcy reformy zjawiają się w Polsce (Węgierski, Systema, 74, nazywa ich "doctores evangelici"), tłumne przechodzenie zaczęło się znacznie później. Stolica Aplska była zadowoloną z króla (A T. VII, 294; 311; VIII, 147). Powracano wobec edyktów królewskich do Kła według nuncyusza Fabri'ego (20 stycz. 1526.

Theiner, II, 437, 438).

Duchowieństwo, na czele którego stał dzielny ze wszech miar Jan Łaski (Zakrzewski Wincenty, Rodzina Łaskich w XVI w. "Ateneum", czerw. 1882; Tenże, Łascy "Przewodnik nauk. i lit." kwiecień 1882, str. 274; Zeissberg, Johannes Łaski Erzbischof von Gnesen und sein Testament, 1874) poszło śladem króla. Począwszy od synodu łęczyckiego (1523), na którym powtórzo-no bulle Leona X "Exurge domine" i dekrety królewskie o banicyi, konfiskacie dóbr i cenzurze książek heretyckich (Constitutiones synodales, Weżyk, 1630, p. 274 ss.) prawie każdy synod stara się o heretykach dawać wskazów-Duchowieństwo jednak nie stało na wysokości swego zadania. Na te czasy przypada stanowe wyłączanie od dostojeństw klnych nieszlachtę. Duchowieństwo poczyna kastowo występować przeciw świeckim, by bronić swych dochodów, walczyć o przywileje prawem świeckim, a sprawy klne ida w odwłoke. Buta szlachecka, o której wspomina Puglioni, udziela się i kapitulom. O wewnętrznej reformie nikt nie myślał; ogladano się na sobór Powszechny, skarżono się na stan rycerski, że duchowień-stwem pomiata. Życie szło tymczasem naprzód, młodzież biegla do głośnych reformatorów po naukę, przejęta nowością wracała z przekonaniem o jej prawdzie, bo młody woli nowy falsz od starej pra-Nowość ma wpływ magiczny na umysł ludzki w ogóle, a na młody w szczególności. Senat i przyboczni królewscy w radzie widzieli w nowości przyszły zamęt socyalny, duchowieństwo w wędrówkach młodzieży-zaczyn rewolucyi religijnej. Wpłynieto przeto na krónice na studya. (1534 r. W. Zakrzewski, Powstanie i wzrost reformacyi w Polsce, Lipsk 1870, 234). Szkola Trocendorfa w Goldbergu na Szlasku, niezbyt odległa od kraju przyciągała wielu; z niej też wyszło sporo prote-

stanckich działaczów polskich.

Do przyjścia Bony uczciwi ludzie otaczali króla. Przewrotna włoszka otaczać poczęla siebie i malżonka swymi zausznikami. Przekupstwo, nieznane dotad na dworze, rozwielmożniło się. Poczęła się polityka podziemnych intryg zakulisowych wpływów. Miasta pruskie połuspokojeniu Gdańska prowadziły cis zej swa pracę. W kraju poczęło nurtować niezadowolenie. Szlachta domagała sie t. zw. egzekucyi praw, co w różnych czasach różne miało znaczenie. Lubiany powszechnie król począł tracić na powadze. Niezadowolenie przybrało ostrą forfę w "wojnie kokoszej", gdzie zbunto-wana szlachta uzyskała nowe przywileje (1537). R-a jeszcze nie była w punktacyi bardzo uwzględnioną, ale samowola szlachecka uprawniła się, zły przykład nie pozostał bez śladu, powaga monarsza osłabla. W przyszłości szlachta we własnych celach materyalnych pocznie w swych dobrach rządzić Kłem.

W tym czasie spalono Katarzyne Zalascowska w Krakowie za herezye. Protestanci poczęli rozbudzać współczucie ku nieszczęśliwej ofierze fanatyzmu bpa krak. Piotra Gamrata, mieli już swych męczenników nazewnątrz. Nie przeszkadzało im to siłą nieraz i bezprawiem szerzyć swej nauki w miastach pruskich i w Wielkopolsce. Bp warmiński Fabian de Lusignan, bedac zwolennikiem nowego ruchu, popierał go skrycie. Nic dziwnego przeto, że luteranizm przybrał szerokie rozmiary, bo nawet burmistrz Grzegorz Rabe w Brunsbergu z kilku radnymi publicznie się do herezyi przyznawał, wygnał zakonników i ograbił kły. Król przez delegatów stłumił ruch ale go nie wykorzenil. W 1530 r. głosi "czystą ewangelię" Jakób Schwoger w Toruniu i Bartlomiej były franciszkanin. 1540 wprowadzono śpiew po polsku psalmów, 1541 zawezwano Braci cze-

skich.

Tak rzeczy stały za Zygmunta I. Pretestantyzm może dla tego nie przyjął się u nas pośród szlachty, że to była "nie- rego stał włoch Franciszek Lismani,

la, by wydał zakaz wyjeżdżania zagra- miecka wiara". Mieszczaństwo zniemczone mogło się nią tylko przejmować. Ze względów przeto polityczno - psychologicznych nie miał Luter popytu pośród szlachty, nie zaś by była ona przywiązana do Kła prawdziwego. Skłonni raczej byli wszyscy do zmiany ale nie niemieckiej. W tym czasie poczał Kalwin swa działalność. Reformy genewskiego tyrana odbily się echem pośród szlachty, tembardziej że zadedykował swój komentarz o mszy młodemu Zygmuntowi Augustowi (1539, Wegierski, Systema 208). Król i stanv na sejmie w Piotrkowie odpowiedziały (1540) na to nowym edyktem królewskim przypominającym dawne o wyjeździe młodzieży do Wittemberga, Lipska, Goldbergu (Metr. kor. 57, ss; 61, xx). W tym czasie Marcin Zborowski według Pretficza (Metr. kor. 61, XX, 222) zamierzał już na wypadek śmierci starego króla wymusić na młodym Zvgmuncie Auguście pewne przywileje i konfiskatę dóbr duchownych. Myśl ograniczenia dóbr duchownych chocby nie przez Zborowskiego rzucona, późniejszego adherenta R-i zajmowała jednak umysły. Rozprawiano wszędzie i przy każdej sposobności o klnych stosunkach, ośwajano się ze zmiana.

Z synodu Łęczyckiego (1542) widać, że sprawa o sądach bpich poruszona w początkach wojny kokoszej zaostrzyła się (Const. syn. ed. Weżvk, pp. 9, 62, 89 ss., 259 ss.). Na zjeździe krakowskim (1543) odwołany został zakaz ksztalcenia się w zagrożonych herezyą miejscach i sprawy sądów duchownych nieco określone. Nawet na dworze królewskim poczynają działać protestanccy predykanci (Koźmiński) Cosminius, Prasnycius (Prasznicki). Nuncyusz wypytywał o to Bonę, czy młody królewicz nie jest zagrożony, czemu przeczyła włoszka. Protestanci mniemają, że Zygmunt I pod koniec życia sprzyjał herezyi. Prawdopodobnie usilowania króla okolo rzeczy wistej reformy tłumaczą błędnie. Być może, że chwiejna Bona, która religia mniej obchodzila mogla ze względów osobistych protegować niektórych działaczy nowatorstwa. Pomiedzy 1530 — 1540 r. poteżny ród Górków w Wielkopolsce przyjął jawnie protestantyzm. W Krakowie zawiązało się stowarzyszenie, na czele któspowiednik królowej, Jan Trzecieski pierwszy gramatyk, Jan Trzecieski lingwista, Bernard Wojewódzki, Frycz Modrzewski (ob.) uczeń Melanchtona, Drzewiecki kanonik krak., Andrzej Zebrzydowski późniejszy bp krakowski uczeń Erazma z Rotterdamu (ob.), Jakób Uchański, referendarz koronny, późniejszy prymas i prawnik Jakób Przyłuski. Wszyscy oni skłaniali się ku "reformie". Niektórzy ctrząsnęli się, inni zabrnęli daleko.

Na zebraniach tych zapoczątkowany został pośrednio socynianizm (ob.). Tutaj bowiem belgijczyk Pastoris zapoznał współtowarzyszów z nauką Serweta o Trójcy św. Ewangelie niektórzy poczeli uważać tylko za zbiór zasad moralnych. Najwiecej podkopywał katolicyzm zręczny Lismani, którego napróżno bp Maciejowski w Rzymie oskarżał. Popierany przez Bonę i liczne grono przyjaciół, zręczny a układny włoch u-

miał wszystkiego uniknać. W owym czasie przybył do Polski Franciszek Stankar (ob.) włoch, pierw-szy profesor języka hebrajskiego w Krakowie i poczał głosić nowinki zachodnie. Odbity z więzienia przez sprzyjająca mu garść szlachty schronil się pod opiekę Stadnickiego, który mu powierzyl szkolę w Dubiecku. Marcin Krowicki, kaznodzieja zrzucił sutannę, Feliks Kruciger ze Szczebrzeszyna rektor szkoły w Niedźwiedziu (1546), Jakób Sylwiusz rektor z Krzemienia (1527) podjeli prace wy wrotowa. Ci pociagneli, lub chronili się pod skrzydła potężnych rodów jak: Bonara, kasztelana bieckiego, Mikolaja Oleśnickiego z Pińczowa, Marcina Zborowskiego, kasztelana kaliskiego, Stanisława Cikowskiego i innych. Głośny poeta Mikołaj Rej z Nagłowic (ob.) i Justyn Decyusz, sekretarz królewski, wspierali piórem i wpływami nowe prądy.

W 1548 r. przywędrowali do Polski Bracia czescy ze swymi poglądami demokratyczno – klnymi i wsparli swemi naukami ogólny ferment. Jerzy Izrael (1500—1588) zorganizował niesfornych "braci", nawiązał stosunki bezpośrednie z Lutrem, który ich odtad uważał za swą przednią straż w Słowiańszczyznie i żywo pracował nad poderwaniem powagi katolickiej. Zygmunt August, mimo że Andrzej Górka popierał ich w Poznań skiem 4 sierp, 1548 r. kazał usunąć się

"braciom" z Polski. Ci posłuchali, ale zarzewie buntu religijnego pozostawili.

Za panowania Zygmunta Augusta (1548—1572) o którego wszyscy zabiegali, by go skłonić ku protestantyzmowi, kilku możnych panów, na czele których staneli w Koronie Jan Firlej (1574) i na Litwie Radziwillowie pchneli sprawe nowości dość szybko naprzód. Doszlo do tego, že przeróżne wyznania: protestancko - augsburskie, kalwińskie, czeskie, aryańskie opanowały wiekszość umysłów szlacheckich. Gdyby zgoda, na nienawiści ku Rzymowi wsparta, połączyla tych ludzi, być może, iż mlody król przechylilby sie na strone buntu religijnego. Przywódcy jednak sekt nie chcieli ze swego ustępować, godzić się. Katolicy przeto jako zwarty obóz górowali mimo wszystko nad nimi.

W y j ś c i e ž a k 6 w z Krakowa i udanie się na uniwersytety wolnomyślne niezadowolonych rozżalonych na los i uprzedzonych do księży (sprawa o pobicie kilku studentów przez sługi ks. Czarnkowskiego) młodych adeptów nauki, spowodowało z czasem opłakane skutki. Wrócili zdziesiątkowani wprawdzie do kraju, ale przejęci hasłami obcemi. Poczęli je tembardziej szerzyć im więcej pamiętali przykrości tułaczki.

Zaczął się opłakany stan rozdwojenia umysłów. Episkopat polski nie stał na wysokości zadania. Obudzili się wreszcie bpi, ale nietaktowne wystąpienie, choć słuszne bpa przemyskiego Jana Dziaduskiego pko Orzechowskiemu (ob.) rozjątrzyło szlachtę a nie wzmocniło stanowiska kleru. Potrzebna była reforma kleru. Protestanci zhardzieli. Mikołaj Oleśnicki wygnał Paulinów z Pińczowa, pozwolił na synod odszczepieńczy i jawną ostoję nowatorstwa tam ufundował. Upokorzył się przed królem wprawdzie, ale nie na długo.

Zygmunt August chcąc uzyskać przyzwolenie stanów na małżeństwo z Barbarą Radziwiłłówną przyrzekł prymasowi (12 grud. 1550 r.) Dzierzgowskiemu jedność Kła utrzymać; obietnicę swą (Damalewicz, Vitae epporum Vlad. p. 384) edyktem do starostów stwierdził (Theiner, II, 569). Prawo jednak zostało na papierze tylko. Bpi zebrani na synodzie w Piotrkowie (1551) otrząsneli się z ospałości pod wpływem najmłodszego bpa warmińskiego Hozyusza (ob.). Ten ulożył wyznanie wiary dla benefi- sejmie legaci na Sobór powszechny (r. cyantów, ustanowione prepisy miały nie tylko chronić od herezyi ale podnosie wartość kleru intelektualno - moralną, np. klasztory miały wysyłać przynajmniej po dwóch braci na uniwersytet krakowski (Con. syn., ed. Wężyk, p. 7). Bpi Dziaduski i Andrzej Zebrzydowski poczeli pozywać lub naocznie osądzać żeniacych się księży, co tylko rozdrażpiało szlachtę, walczącą o sądownictwo, ciężary państwowe i dziesięciny z duchowieństwem przy każdej sposobności. Na sejmie (1552) zuchwalstwo protestantów wzrosło. Publicznie podczas nabożeństwa stał w kle, nie zdejmując czapki, Rafał Leszczyński. Nawet Jan Tar-nowski w. hetman koron. występował przeciw bpom. Jedni twierdzą, że senator ten został protestantem (hr. W. Krasiński, Zarys dziejów powstania i upadku reformacyi w Polsce. Warszawa 1903, I, 111), inni, że pragnal R-i w duchu katolickim (dr. W. Zakrzewski, Powstanie i wzrost reformacyi w Polsce, Lipsk 1870, 68). Krasińskiego, na pozór starającego się być przedmiotowym paczą "przypiski" H. M. i J. Burschego, które tchną zjadliwa nienawiścia do Kła, obojetnościa dziwna do narodu i pochwalami niezwyklemi do niemieckiej zachłanności i brutaln go deptacia odwiecznych tradycyj. Sad przeto takich historyków jest podejrzany, a wywody moga mieć tylko wartość historyczna prze awów etyki dziejopisarskiej, nie liczącej się z delikatnościa uczuć przeciwnika, a nawet objektywnej prawdy (ob. Krasiński, 113, przypisek). Z sejmów przenosi się walka i na zewnatrz. Ks. Krowicki apostata, pisze: "Obrona nauki prawdziwej i wiary itd." Pińczów 1560. Orzechowski stanal pośrodku, Modrzewski (ob.) i Stankar (ob.) poparli Krowickiego, każdy w swoim rodzaju. Protestanci ida utarta droga cezaropapizmu, starają się przekonać króla, że on nie kto inny ma prawo reformy. Oburzają się na Hozyusza "smutnej pamięci", że nie chciał zrywać z Rzymem, choć Polska mogła sama o sobie stanowić, jednak zapominają o tem, że religia "państwowa" jest wypaczeniem samej religii, że podporządkowanie ideałów najwyższych o Bogu pod ludzkie, choćby nie wiadomo jak wysokie, jest tyczną w reformie Litwy, podobną do obniżaniem tychże idealów. Wybrani na wielu księstw zachodnich. Po śmierci

1552) Jan Drohowojski, bp włocławski, Jakób Uchański bp chelmski, Stanisław Tęczyński, kasztelan lwowski i Frycz Modrzewski wszyscy niepewni dla sprawy katolickiej zaznaczyli w memoryale do króla pióra Modrzewskiego (Krasiński, I, 140), że nie duchowna władza ale jego, świecka, winna Ki re-Widać w tym memoryale formować. ustrój pootestancki Kla z wycieczkami wielkiemi pko posiadłościom duchowień-

stwa i jego przywilejom. Gdy król i duchowieństwo wraz z niezdecydowanymi starali się zwyczajem przez Karola V na Zachodzie przyjetym herezyę przez Sobór powszechny usunąć lub ugodę przez t. zw. "interim" przygotować, protestanci różnych odcieni poczęli się łączyć przeciwko katolicyzmowi. W senacie lwia część należała do wyznania kalwińskiego lub luterskiego. Na Litwie Radziwillowie wzmożeni wpływami na dworze przez Barbarę rozpoczęli pod przewodnictwem Mikolaja Czarnego, stryjecznego brata Barbary i Mikolaja Rudego, rodzonego brata królowej, prawdziwa orgię reformatorska. Czarny skupił prawie wszystkie wyższe dostojeństwa i wpływ uzyskał przemożny na sprawy Królestwa. Miał on nie-plonną nadzieję, że Litwa po bezpotomnym zgonie króla opowie sie za nim, jako wielkim księciem. Cała prawie wyższa szlachta przyjęla reformę, opuszczając szeregi Kla katolickiego, lub ruskiego. Kiszkowie, Chodkiewiczowie, Sapiehowie, Chlebowiczowie, Słuszkowie, Zawiszowie, Wiśniowieccy, Pacowie, Wojnowie, Ogińscy, Abramowiczowie, Wolłowiczowie, Holowczyńscy, Dorohostajscy, Puzynowie, Prusińscy, Szemiotowie, Górsey i inni przeszli tłumnie na kalwinizm. Mikolaj Pac bp kijowski po-szedł ich śladem. Zapanowała siła pięści w stosunkach religijnych. Wszechwładna szlachta wyrzucała przemocą nie żeniących się księży, sprowadzała predykantów, przygarniała szumowiny duchowieństwa, ktorym ciążył celibat. Mikołaj Czarny popierał kalwinizm, by się wyodrębnić od Prus, a nie miał za złe Koronie, że trzyma się katolicyzmu bo to ja wyodrębniało od Litwy. Słowem widać było przejrzyście myśl poliMikolaja Czarnego, podjał pracę Mikołaj Rudy, a po nich Janusz, wileński wojewoda i Bogusław z linii Nieświeskiej. Wergeryusz pomagał im jako predykant

z zapalem.

Krzewieniu się kalwinizmu na Litwie odpowiadał w Małopolsce i Wielkopolsce badź to kalwinizm, badż aryanizm (ob.) lub też luteranizm, który miał ostoję w Prusach. Przy każdym niemal zborze zakładano szkoly, które podtrzymywały ducha. Oprócz piewiele znaczących powstających bez szerszego wpływu były i większe, znakomicie zorganizowane. W Pińczowie, założona przez Mik. Oleśnickiego, była wzorem dla innych, wychowując zacietrzewionych fanatyków i przyciągając uczniów nawet z Niemiec. Szkoła gdańska (zał. 1558) z kursami akademickimi (od 1580) z duchem niemieckim nie neciła rdzennych Polaków, to samo można było powiedzieć o elblądzkiej gdz e przeważał żywioł obcy z Niemiec i Szwecyi. Choć w Prusach królewskich nowowiercy wytężali swe sily, by lud pociągnąć ku sobie przez nabożeństwa polskie i szkoly przy zborach, jednak wrodzona nieulność prostego ludu do nowatorstwa, to znów dzielna i owocna praca bpów Hozyusza i Kremera na Warmii a Lubodziejskiego i Želisławskiego w dyecezyi chełmińskiej staneły temu na przeszkodzie. Lud oparl sie nowinkom.

Wielka role w zawierusze religijnej odegrał Jan Łaski (ob.) bratanek wielkiego prymasa. Ten po burzliwem życiu, którego protestanci wielkim (Węgierski) być mienią, zrzucił sutannę, objechał całą Europę, aż wreszcie pod koniec życia wrócił do kraju, by zjednoczyć wszystkich odcieni nowowierców i jako zwartą siłę przeciwstawić u godzie Sandomierskiej (1570), w której protestanci wraz z kalwinami zwingljanami zjednoczyli się dla wspólnego dzialania. Cementem spajajacym miała być przedewszystkiem nienawiść do Kła i wiary ojców. Naturalnymi sprzymierzeńcami tych zwartych szeregów mieli być zreformowani ościenni są-

siedzi.

Był więc protestantyzm polski od początku w rękach magnatów bronią polityczną oligarchii, którzy nie wahali się bratać z wrogami ojczyzny. Zborowscy, Stadniccy, Firlejowie, Myszkowscy w

Koronie tak samo postepowali jak wyliczeni przedtem Radziwiłlowie i ich zwolennicy na Litwie. Zagrabiane majatki klne powiększały kiesy magnackie i bu-rzliwej szlachty. Wprawdzie lud prosty wytrwał wszędzie, a'na 250,000 rodzin szlacheckich zaledwie kilka tysięcy zdradzilo wiare, jednak zamet był poteżny. zważywszy że większość magnatów, stad i senatorów została sprotestantyzowana. Ci nadawali ton i bezmyślna hasa szlachecką rządzili według potrzeb rodowych częściej niż ogólnych. Jeśli weżmiemy pod uwagę, że obrona idealów religijnych już dawno ugruntowanych bywa słabsza, niż szerzenie nowych kie runków, zrozumiemy latwo dla czego tak głośnymi byli "reformatorzy" polscy. Nie liczyli się również "głosiciele czystej ewangelii" z prawem posiadania, wydzierając własność klną, wyganiając przemoca zakonników, choć niektórzy (Bursche) z lubością cytują rozjątrzonych apostatów księży, narzekających na turmy i prześladowanie katolickie (Krasiński, I, 115). Reformatorzy zdaja się zdaleka być liczni, bo zbyt głośno szerzyli swoją nauke.

Do rozgłosu pomagali bezsprzecznie oprócz najbogatszych ludzie rzutcy i zdolni. Literatura polemiczna ze strony reformowanej zaprzątała wyłącznie umysły, gdy katolicy nie wyłączali i inych działów. Oprócz początkowo Orzechowskiego i Hozyusza nikt nie przeciwstawił się zjadliwym nieraz zakrawającym na paszkwile pismom protestanckim Krowickiego, Wergeryusza, Lismaniego, Łaskiego, Stankara i innych Dopiero z czasem, gdy prawdziwa reforma przez sobór Trydencki (ob.) w umysły i serca tchnięta zajaśniała, zamilkli protestanci, a przemówili katoliccy uczeni i

działacze.

Tymczasem do rozglosu i szerzenia się protestantyzmu pomagał druk. Nowatorzy znali jego siłę, więc nie szczędzili ani trudów, ani kosztów. Zagranica zalewała Polskę różnemi pismami; a miejscowe drukarnie dopomagaly w tem ogromnie. W XVI w. było 24 protestanckie i tyleż katolickich. Z protestanckie i tyleż katolickich. Z protestanckich było czynnych 9 a katolickich 8. Pińczowska (Ateny protestanckie) najwięcej tłoczyła pism. Za nią szła krakowska Wierzbięty, w Węgrowie, w Nieświeżu, w Szamotułach, w Brze-

ściu Litewskim (Biblia Radziwiłłowska), wił, ale przyrzekł przyśpieszyć Sobór

w Wilnie i Łasku.

Tak przedstawiała się R-a w Polsce do przyjazdu Lipomaniego (ob.). Tylko Mazowsze, dzięki twardej ręce księcia Janusza stało silnie przy dawnej wierze i nie przeżywało chwiejnych, wstrząsających ogólnym organizmem państwowym brzemiennym w skutki fatalne prób. Kiedy pomiędzy kalwinami braćmi czeskimi stanał układ w Koźminku (1555), mocą którego oba wyznania, zachowując odrębność osobistą, złączyly się w jeden obóz, by działać na zewnątrz jednolicie, a potem cały szereg innych synodów reformatorskich pojednawczych (Łukaszewicz, Dzieje Kła helweckiego w dawnej Polce, 22-4; Węgierski, Systema. 75-77; Łukaszewicz., 61-154), wtedy zebrał się ważny w dziejach R-i sejm (1555) do Piotrkowa. Już z rozpisania sejmu widać (M. K. 85, ZT, 52), że król pragnie uspokojenia religijnego. Szlachta na sejmach wybrała co najgłówniejszych protestanckich działaczy, by przeprowadzić swe racye pko duchowieństwu (Eichorn, Ho sius. I, 215, list prymasa Dzierzgowskiego dn. 31 marca 1555 r. do Hozyusza). Dzięki posłom wielkopolskim: Leszczyńskiemu, Ostrorogowi, Marszewskiemu i małopolskim Ossolińskiemu, a zwłaszcza Siennickiemu, przeprowadzono uchwały domagające się zebrania synodu narodowego przez króla zwołanego, na którym obok bpów zasiądą świeccy z ramienia króla, a także jus reformandi każdemu szlachcicowi u siebie. Był to tryumf największy protestantów, który zawdzięczaja wymowie marszałka sejmowego Siennickiego i niezdecydowanej postawie bpów.

Synod nerodowy do skutku nie przyszedł, ale to, co przedtem było bezprawiem, nabrało mocy prawnej, z której protestantyzm polski śpieszył korzystać. Na drugi rok król wysłał pod wpływem opinii sejmowej list do Pawła IV (ob.) na sobór Trydencki, by zezwolono w Polsce na pewne ustępstwa: a) Mszę ś. i inne nabożeństwa odprawiać w języku polskim; 2) komunikować pod obydwiema postaciami. 3) małżeństwo księży; 4) pozwolenie na sobór narodowy. Postulaty te zawiózł do Rzymu kasztelan sandomierski Stanisław Maciejowski, brat zmarłego bpa krakowskiego. Pż odmó-

wił, ale przyrzekł przyśpieszyć Sobór powszechny, któryby obradował w Rzymie (Relacye Nuncyuszów. T. I, 21. List di Paliano do Lipomona 30 maja

1556 r.).

Rzym liczył na przybyłego do Polski Lipomana nuncyusza, który zwrócił się do otoczenia królewskiego a zwłaszcza do Radziwilla Czarnego. Ten obelżywie się z nim obszedł, a Wergeryusz (ob.) drukiem to ogłosił i wpływał na krola, by na Sobór powszechny, bo on "ani rzeczywisty, ani swobodny, ani chrześcijański być nie może", poslów nie wysyłał i Lipomaniego nie słuchał, jako człowieka, który "zakłóci spokój państwa" (Krasiński, 1, 178). Nuncyusz zwrócił się do duchowieństwa, by je podnieść duchowo, ale i tu widział przeszkody. Bpi Drohojow-ki, Uchański i Zebrzydowski byli podejrzani o sprzyjanie herezyi. Tylko prymas Dzierzgowski i wielki Hozyusz byli pewni zupełnie. To też chcial już odjechać nuncyusz, ale Pawel IV nie zgodził się na to (Theiner, II,

590, 591).

Nie mniej zapoczatkowana była nowa era w kle polskim z przybyciem nuncyusza. Bliższy związek z Rzymem, choć uporczywie rwany przez nienawidzących katolicyzm protestantów, chociaż czasami watlał, jednak nie zerwał się. Wprawdzie nuncyusz się skarży, że Polska przepadła dla Kla, jednak król nie przechylił się zupełnie na stronę zfanayzowanych reformatorów. (Eichorn, Hosius. I, 266; Const. synod. 89, ed. Weżyk; Friese, Beitrege. II, 262; Romanowski, Otia. 229). Nuncyusz nie ustawal w pracy, zwołał synod w Łowiczu, ale bpi choć licznie zebrani osobiście lub przez delegatów kapitulnych zaznaczyli swą odrębność od Rzymu, nie chcae z puncyuszem obradować, ale przesyłać mu przez Hozyusza postanowienia swe "in corpore". Lipomani się nie zgodził, a tamci ustąpili i postanowili zapoblegać herezvi, ulożono krótkie wyznanie wiary dla króla, by się oryentował w chaosie religijnym, przypomnia-no postanowienia synodu z 1551 r., o czem zawiadomił prymas Stolice Aplska (Relacye nuncyuszów, I, 37, 45 – 54, 32-40; Eichhorn, Hosius, I, 268-269). Widać z tego, że poczęto przebudzać się z ospalstwa i łączyć bezpośrednio z Rzymem, jako naturalnym sedzia

Tymczasem i protestanci nie próżnowali. Konfiskaty dóbr, wpływy na króla i możnowładców nie ustawały. Miały się zewrzeć obie strony na sejmie warszawskim (29 list, 1556 r.) dokad przybyl a ze strony protestanckiej były bp Ca-po d'Istria Vergerius, który wzywał zebranych do otwartego zerwania z Kłem (Eichhorn, I, 272-273). Jednak protestanci nie wskórali wiele; król i senat opowiedział sie za duchowieństwem. Posłowie, chcąc pozyskać króla, uchwalili podatki na wyprawę inflancką, ale w rekapitulacyi sejmowej, jaka król do na-rodu wydał, zwanej "Edyktem warszawskim" zwraca się uwagę na gwalty sek-Ciarskie (13 stycz. 1557 r.), (Theiner, Vet. MP. II, 681; Eichhorn, 272—274; Lubieniecki, Historia reformationis Polonicae. 93—95; Theiner, II, 709; Relacye Nuncyuszów, I, 64). Na sejmie tym katolicy przegrali o tyle, że juryzdykcya nad heretykami była biskupom odjeta, ale sprawa protestancka szła naprzód. Bisknpi nie dorośli do walki, co widać z synodu w Piotrkowie (17 maja 1557 r.), na którym przyrzeczono królowi subsidium charitativum, ale nie powzięto ostrzejszych uchwał klnych, stare tylko odnawiając. Protestanci wobec tego burszują nawet po miastach jak w Krakowie i Poznaniu (Węgierski, Systema. 222; Lubieniecki, Historia, 48). Protestanci organizowali się coraz bardziej. W Małopolsce podzieleni na dystrykty działali ciagle zaczepnie. Tylko król mógł swa powagą powstrzymać zalew. Tymczasem król nie zdawał sobie sprawy z niebezpieczeństwa, bo po śmierci Drohojowskiego mianował na bpstwo kujawskie Uchańskiego, którego powszechnie i slusznie posadzano o sprzyjanie herezyi.

Pawel IV, mimo przedstawienia nawet Hozyusza, nie chciał zgodzić się na no minata (Eichhorn, 304 - 305) i zabronil kapitule włocławskiej, by go przyjmowała. Kapituła poszta za króla rozkazem (M. K. 90, z. XX, 379). Pż wystal nuncyusza Kamilla (Mentorato), bpa Sutri i Kampanii (Relacye N. 69-72) z pewnemi ustępstwami (Przerębski na koa-

dyutora gnieź.).

Seim 1558-09 r. bezskutecznie szamotal się nad egzekucyą praw. Uchański niepotwierdzony (ob.) radził, by zwo-

dla spraw religijnych w Kle katolickim, lać synod ze świeckimi, na którymby sprawy religime zostały ułożone, albo by sejm tego dokonal. Niechęć do Rzymu Uchańskiego bedzie całe życie prawie chyliła sprawy ku herezyi i przeszkadzała w odrodzeniu katolickiem narodu. Wystapiła szlachta w osobie Ossolińskiego z ostrą krytyka sadów duchownych, które już tylko na papierze istniały, ale były drażniącym i popularnym dokumentem. Domagali sie przytem poslowie usuniecia bpów z senatu, na co jednak senat sie nie zgodził. Seim sprawe zaostrzył, ale jej nie załatwił; król przeto z senatem odłożyli sejm na

później.

Do Polski przyjechał (1560) nowy nuncyusz bp z Camerino Berard (Relacye, 84), który miał przeciwdziałać synodowi narodowemu, a skłonić króla, by wysłał przedstawicieli Polski do Trydentu na wznowiony przez Piusa IV (ob.) sobór (1559). Zdolny polityk zrozumiał, że trzeba sobie ująć przychylnych senatorów, dlatego sprawe Uchańskiego pozwanego przed sąd papieski załatwił pokojowo. Choć mile przyjęty przez króla w Wilnie, spostrzegł się nuncyusz, że Radziwillowie maja wpływ. Zbieranie wojska przez protestantów na swoja rekę na wyprawę wołoską zraziło do nich króla, ale nie ze wszystkiem. Starał się to Berard wyzyskać. Na synodzie warszawskim (1561) przeprowadza umiejętnie i spokojnie nie drażniące protestantow uchwały. Zaproponował tu pierwszy raz sprowadzenie Jezuitów dla wychowania młodzieży (Theiner, II, 658-661). Niezgoda bpów krakowskiego i gnieźnieńskiego udaremniła wszystko.

Myśl synodu narodowego nie ustawała. Uchański pogodzony z Rzymem i Padniewski bp krakowski głośno o tem mówili. Ten ostatni by uratować swą popularność dla zatrzymania kanclerskiej pieczęci obiecywał protestanckim delega-tom ustępstwa. Pieczęć mu odebrano, a protestancki sobór narodowy przeciw woli Rzymu stał się tylko popularniejszym. Tembardziej, że po śmierci Jana Przerębskiego (ob.) zwrócono uwagę na Uchańskiego na katedre gnieźn. (1562). W Trydencie krdnł Hozyusz jako legat pski, przewodniczył na soborze; był tam i Stanisław Falęcki opat sulejowski, a pod presya nuncyusza wyjechał jako przedstawiciel Polski, bp przemyski Herburt (1562). Uchańskiego choć miał chęć jechać nie puszczono, jako prymasa nominata, lecz jednak wysłał swych pełnomocników (Theiner, II. 646, 647, 649,

W Polsce wojna o Inflanty prowadzona siłami litewskiemi przeważnie, odciągała króla od kraju. Szlachta domaga-ła się sejmu dość natarczywie, który zwołano do Piotrkowa (1562-63). Duchowieństwo pragnęło wywalczyć sobie dawne prawa. Interim tvlko wzmocniło sily protestanckie. Konfiskaty dóbr duchownych zwiększały majatki religijnych buntomników. Egzekucya królewszczyzn i sprawa o incompatibilia zajela 2 mie siace czasu. Duchowieństwo ubocznie było zaczepiane. Marszałek sejmu protestant Rafał Leszczyński wspomniał o sprawie religijnej w mowie wstepnej tylko. Od 28 stycz. zaczely się utarczki poslów z bpami. Prymas Uchański bronił praw duch wieństwa, wychwalany nawet przez nuncyusza (Theiner, II, 699). Rozumieć to trzeba, że sprawa była o przywileje duchowichstwa, z których Uchański nie chciał ustąpić, nie zaś o nauke katolicka. Obrona wiec na sejmie nie przeszkadzała mu myśleć o kle narodowym. Dlatego na memorval szlachty Uchański odpowiedzial zbijającą memoryal repliką piśmienną, na co posłowie znów odpowiedzieli. Za wyraz heretyk użyty przez bpów, posłowie, uważają to za obelgę, nazwali bpów balwochwalcami i sługami Rzymu. Po długich certacyach pko sądom bpim stanęla izba i senat prócz kilku senatorów. Stad wydany został reskrypt, choć niejasny, ale wymierzony pko duchowieństwu.

Rezultat sejmu dla Kła w Polsce był zly. Nie tylko duchowieństwo nie uzyskalo prawa tlumienia herezyi, ale utraciło dawne na pozywanie przed swe sądy zalegających z dziesięcinami (ob.). Episkopat prócz Hozyusza nie dorosły do wysokości zadania, mniej bolał nad herezya, niż nad wymykającemi się bogatemi dziesięcinami. Stad krzyk podnieśli bpi. Nuncyusza Berarda odwołano, że nie umiał sprawy bronić (Eichhorn, II, 152 — 154). Na jego miejsce przyjechał zdolny dyplomata za namo-wą Hozyusza bp Zacyntu Jan Franciszek Commendone (ob.), który odcieniach. Doszto do tego, że nie tylko nietylko na sejmie, ale na stale pozostał zabierano dobra duchowne, wypedzano

w Polsce (Theiner, II, 707). Commendane miał niedopuścić do rozwodu Zygmunta Augusta z Katarzyna, by nie obrażać domu Rakuskiego i czuwać nad

katolicyzmem.

Na sejmie warszawskim (1563) starał się nowy nuncyusz napróżno pogodzić zwaśnionych bpów (Listy Commendoniego, wyd. Malinowskiego, I, 70). Posłowie wytoczyli dawne zarzuty z lat 1558—59 i 1561—62, że bpi innemu panu służąc, tem samem kraj zdradzają, nie powinni być przeto senatorami. żądanie kola sejmowego pokazali bpi przywileje dawne, które jednak nie były tak rozciągłe jak powszechnie twierdzono. Pośród ogólnego spierania się król, mimo opór nuncyusza i bpów, wydał uniwersal, moca którego nalożono 20 groszy z łanu, z których 10 gr. potrącać się miało z dziesięciny (Zródłopisma do dziejów unii, II, 1, str. 408-412; Listy Commendoniego z 22 i 28 mar-ca i 7 kwiet. 1564 r., t. I, 84, 104, 115;

Vol. Leg. II, 661).

W tym czasie skończył się sobór Trydencki. Duchowieństwo polskie starało się przekonać nuncyusza, że postanowienia niektóre trzeba zreformować na synodzie narodowym (Theiner, II, 708). Commendoni bal się, by król nie poparl pradów do soboru narodowego, prosił przeto pża, by na to się nie zgodził, zwłaszcza, że bpi uznawali króla swym panem i sedzia publicznie w senacie Listy Commend. I, str. 36, 70, 104), a bp Podniewski jakoby zaprojektował zamianę dziesięcin na opactwa. Za staraniem jednak Commendoniego waśnie bpów ustały, a przybyły do Polski z Trydentu Hozyusz wsparł nuncyusza w pracy. Król ubocznie odwołał uchwale piotrkowską (4 maja 1564 r.) w Łomży, iż przywilej z Jedlny ma być tak zrozumiany, by nie "burzył praw duchownych i przewodów ich prawnych", bo król zaprzysiagł nie tylko wolności stanu rycerskiego, ale i duchownego (*Listy Commend.* I, 137; *Opera Hosii.* II, 200; Theiner. II, 709).

Widać z tego, že duchowieństwo za-

miast twardo stanać na gruncie nauki katolickiej starało się prawnie utrzymać swe dochody, a tymczasem protestantyzm w kraju wzrastał we wszystkich

księży, bluźniono publicznie przeciw Rzymowi, ale i posuwano się do bezczeszczenia Najśw. Sakramentu. Aryanin bowiem Erazm Otwinowski wyrwał i po deptal podczas Bożego Ciała na procesyi z rak celebransa Najśw. Sakrament, jednak na skutek obrony Reja, że za zbeszczeszczenie Boga Bogu kare zostawić należy", uwolniony został (Listy Commend. I, 195, 1594; Lubieviecki, Hist, retorm, Pol.). Bpi nie umieli sie

zjednoczyć. Protestantyzm również, stojący w tym czasie u szczytu, był rozbity. Po zjednoczeniu kalwinów z Braćmi czeskimi w Koźminku, starano się o zjednoczenie z luteranami na synodzie w Książu 1560 (Węgierski, Systema, 81, 122, 123), w Poznaniu 1560 i 1561 (Łukaszewicz, O kościo ach Braci czeskich w Wielkopolsce. 54; Friese, Beiträge. II, 1, p. 448) ale bezskutecznie. Doszło nawet do zaciętej walki pomiędzy kalwinami a aryanami, co podtrzymywał na-

wet Hozyusz.

Nuncyusz tymczasam puścił się w podróż po kraju i zastał opłakany stan nawet w klasztorach, nie tylko w kapitułach Kapituły niektóre postanowiły wysłać do Rzymu swoich delegatów, by pewne ustawy soborowe zmieniono, jako nie nadające się do polskich stosunków. Nuncyusz zdolał odwieść od tego kroku działania na swa rekę kapituły płocką i włocławską. Inne poszły ich śladem. Utwierdzając innych, chciał sam Com mendone naradzić się z największym mę-Udal się na Warmię do żem klnym. Hozyusza i stad po kilkomiesięcznym pobycie wrócił do kraju, by czuwać nad s prawami chwiejacego się w Polsce Kła. Wszędzie zachęcał, ognia dodawał. Oru Trydenckiego przedstawił je królowi do zatwierdzenia w Parczewie na co uzyskał pozwolenie, bez długiego nalegania senatu i króla (Listy Commend. I, 175, 256). Wpłynał też nuncyusz na wydanie edyktu do wydalenia z granic państwa przybyłych innowierców, czem przedewszystkiem aryanów dotknął (Ochino) i zadowolnił kalwinów, jak również zakazujący łączyć się z herezyą. Wszystko to powiększyło zamęt religijny. Protestantyzm zjadał się sam wewnętrznemi rozterkami. Katolicy poczęli się

wyczekać chwilę, by uzyskać ten edykt. Swego czasu ze względów taktycznych stawali nawet w obronie aryanów. Bo. gdyby tylko pko nim zwrócono ostrze prawa, wtedyby wzmocnili się kalwini niepomiernie, którzy i tak nadawali ton na sejmach. Dlatego przedtem przeszkodzili nawet ci dwaj działacze katoliccy. by wygotowany ptojekt wypędzenia antytrynitarzy nie wszedł w życie (Opera. Hosii, II (202). Teraz nastapila chwila stosowna. Przez przyjęcie ustaw soborowych wzmocnił się katolicyzm, przez uogólnienie heretyków jako niebezpiecznych krajowi, pozwalał katolickim panom wykonywać prawo przeciwko wszystkim. W Malopolsce, w której starosta krakowskim był Stanisław Myszkowski a kasztelanem Marcin Zborowski kalwini, edykt ten wykonywany był tylko pko aryanom. W Wielkopolsce był jednak generalem-starosta Janusz Kościelecki, wojewoda sieradzki, katolik gorliwy. Ten zwrócił ostrze prawa pko Braciom czeskim narówni z innymi. Podniósł się krzyk. Kalwini, sojusznicy Braci czeskich wyjednali od króla przychylny sobie edykt (2 list. 1564 r.), którego nie uznał Kościelecki, jako nie potwierdzonego przez sejmik miejscowy w Srodzie. Na sejmiku tym katolicy byli w wiąkszości, więc protestanci gotowali się do hwaltownego oporu. Zawierucha moglaby skończyć się krwawo, jednak śmierć Kościeleckiego przeszkodziła temu. Protestanci postarali się o wybór na jego miejsce swego współwyznawcy (Wegierski, Systema. 222-223; Eichhorn, II, 224—226; Listy Commend. z 30 paźdz., 22 list. i 3 grud. 1564 r., I, 209, 227, 130).

Mimo zwrotu ku lepszemu ze strony rzymawszy od Hozyusza statuty sobo- króla istotnie było źle, tembardziej, że naczelnik duchowny kraju prymas nie

był pewny.

Nuncyusz słusznie lekal sie Uchańskiego, by ten nie zamienił ubocznie sejmu na synod narodowy przy rozstrzyganiu uchwał trydenckich, o co w Piotrkowie starał się prymas. (Listy C. 12/1 1565. II, 9). Poslowie zażądali zwołania synodu narodowego. Król nie chciał się zgodzić mimo prosby prymasa, udawadniając, że sobor Trydenski sprawę rozstrzygnał. (Listy C. 23/1. 1565 85). Wtedy wysunęli posłowie wobec sebudzić. Musiał nuncyusz z Hozyuszem natu potrzebę rozwodu królewskiego, co mogło mieć fatalne skutki dla sprawy katolickiej. Commendone jednak wszystkiemu zapobiegł osobistą audyencyą u króla. Po długich certacyach przypomiano ustawę o podatkach z lanu 20 (Comm. list. 8.1. 1565, II, 4; 22.6. II, i 10 groszy z dziesięciny. Widać z tych sejmów wielki rozdźwięk pomiędzy duchowieństwem a narodem. Zaznacza się nienawiść świeckich, a nieudolność i kon ten wkrótce do Polski przybyły dozmateryalizowanie duchowieństwa.

Seim jednak Piotrkowski (1565) mimo pozorne zwycięztwo protestantów jest punktem zwrotnym w historyi reformacyi w Polsce. Protestanci pragnęli na tym Sejmie zgodzić się pomiędzy soba. Usilowania parokrotne nie doprowadziły do celu. Wprawdzie wielu posłów i nie którzy z senatorów usilnie nad tem pracowali, jednak ani połączeni kalwini z Braćmi czeskimi, ani aryanie przez nich znienawidzeni nie godzili się na żadne ustępstwa; skończyło się wobec tego tem większem rozjątrzeniem stron. (Węgierski, Systema, 87; Lubieniecki, Historya reformacyi polskiej, 201 sq. Listy Comm. 26,2, 24/4, I 76 i 118). Był więc ten rozdźwięk dowodem najważniejszym nietrwałości usiłowań reformatorów.

Wprawdzie Commendone nie mógł sie jeszcze pochlubić ogólnym zwrotem, miał racyę uskarżać się, że katolicy byli w mniejszości, a król obojętny i chwiejny, co do praktyk kościelnych zupełnie niedbaly (Listy Comm. 26.4. 1565. II, 167), jednak od tego sejmu datuje się wzmocnienie wewnetrzne katolicyzmu w Polsce, początek zbawienny jego reakcyi. Mieli słuszność protestanci, że się uskarżali na działalność Commendoniego, on bowiem skierował walkę na właściwe tory, on wzmocnił wewnętrznie katolicyzm przez postaranie się, by idea sprowadzenia Jezuitów do Polski mogła być wcielona. Oni bowiem na Zachodzie stali się oticyalnymi szermierzami katolicyzmu, opanowywali uniwersytety, lub nowe zakładali, oni wychowywali młodzież przeduniwersytecka, wciskali się w rodziny, opanowywali umysły bystrzejsze, pociagali życiem nienagannem wszystkich. Przeciwko zdecydowanym wrogom katolicyzmu kształcili zdecydowanych obrońców. Tego było w Polsce brak. Od sejmu piotrkowskiego przeto można śmiało powiedzieć nastąpił upadek re-

Jezuitów w Pułtusku, bp poznański Konarski w Poznaniu, a król zamyślił utworzyć dla nich akademie w Wilnie. (Comm. list. 8.1. 1565, II, 4; 22.6. II, 245; 10.5. II, 175). Hozyusz od początku o tem myślał i ideę wprowadzenia Jezuitów do Polski szerzył, gdzie mógł. Zakon ten wkrótce do Polski przybyły dowiódł najlepiej, na jak kruchych podstawach opierał się protestantyzm polski. Potrzeba było tylko kilku bpów dzielniejszych, więkczej intensywności w pracy katolickiej, mniej zabiegów ze strony duchowieństwa o dobra materyalne, a caly ruch odszczepieńczy musiał sie rozwiać jak mgła. Panowanie Zygmunta Augusta jest właściwą historya protestantyzmu w Polsce. Ze śmiercią tego króla nie przedstawia cały ruch większej siły. Gaśnie powoli. Jak na zachodzie tak i u nas największym blędem ze strony katolickiej było tylko prawne polityczne walczenie z ruchem rewolucyjno-religijnym. Wszelkie interesa protestanci tlumaczyli sobie na swoja korzyść; schlebiając możnowładztwu, potegował protestantyzm butę stanowa, podporządkowując religie władzy i sile pięści, osłabił obowiązek słuchania przepisów moralności z tej religji, jako z nakazu Bożego bez zastrzeżeń wypływajacych. Nie przyniósł do Polski protestantyzm nowego czynnika twórczego w państwowości mimo twierdzenia wspomnianego hr. Krasińskiego. Poglębił się tylko zamet ogólny.

Naród w gruncie rzeczy pozostał katolickim, tylko przyzwyczaił się do nieposzanowania większego praw. Domaganie się swobód, osłanianie ich przez duchowieństwo nawet stało na pierwszym pla-

nie.

nia Jezuitów do Polski mogła być wcielona. Oni bowiem na Zachodzie stali się oticyalnymi szermierzami katolicyzmu, opanowywali uniwersytety, lub nowe zakładali, oni wychowywali młodzież przeduniwersytecką, wciskali się w rodziny, opanowywali umysły bystrzejsze, pociągali życiem nienagannem wszystkich. Przeciwko zdecydowanym wrogom katolicyzmu kształcili zdecydowanych obrońców. Tego było w Polsce brak. Od sejmu piotrkowskiego przeto można śmiało powiedzieć nastąpił upadek reformacyi w Polsce. W Piotrkowie bp.

dem nie tylko pracownika, ale i kapła- kraju niepostrzeżenie uchwały soborowe na świętobliwego, rozumiejącego na czem i tym, jak zakładanym seminaryom, polega właściwa reforma religijna Ko- oddawanym przeważnie Jezuitom, słynwypełnianiu praw bożych, sciola: na tłumaczonych przez nieomylny Kościól katolicki. Szkoly, kazania, spowiedzie, synody prowincyonalne, prywatne dysputy zdziałały wiecej niż sejmy zrywane najczęściej przez protestantów póżniej.

Obok poteżnego zakonu ze swym przywódcą duchowym w Polsce Skargą, filarem katolicyzmu stał się Karnkowski (ob.) bp kujawski a potem arbp gnieźnieński. Ten zrozumiał, że wprowadzenie ustaw soboru Trydenckiego przez synody dyecezyalne więcej zdziała niż synod narodowy, o którym marzył zawsze Uchański. Zakładanie seminaryów poczęło pracę odrodczą u podstaw, posunelo sprawe katolicka na-

przód.

Karnkowski obok Hozyusza i Skargi może najwiecej wpłynał na odrodzenie katolickie w kraju. Čiekawe są emulacye tego księcia Kościoła, rozumiejącego dopostanowień trydenckich ze zwolennikami dawnych pradów. W Karnkowskim przeważał bp nad senatorem, ksiądz nad szlachcicem, dla którego ochranianie swobód stanowych było równoznaczne ze zbawieniem ojczyzny. Wprowadzanie seminaryów, z których najpierwsze założył Karnkowski we Włoclawku jako bp. kujawski 16 sierpnia 1569 roku (Chodyński, Seminaryum Włocławskie, Włocławek, 1905). Osobne szkoły duchowne zwane seminaryami (ob.), miały zaradzić nieuctwu duchowieństwa, z którego najwiecej szkód wyplynęło i przygotować prawdziwych katolickich księży. Za włocławską po-szły inne stopniowo dyecezye. Drugim donioslej wagi krokiem na drodze ożywienia ducha katolickiego było wprowadzenie statutów i uchwał soborowych. By przeciwdziałać zgubnemu prądowi kościoła narodowego, starał się Karnkowski, idac sladem rad Commendoniego, który choć z Polski wyjechał, ale wytworzył sposób postępowania z polskimi bpami i kapitulami, oddzielnie wprowadzić prawdziwą reformą katolicka. Dlatego to na synodach dyecezyalnych lub prowincyonalnych (ob. Synody), swe myśli rozwijał, ludzi dobrej woli pociagal, ducha odradzał. Powoli też weszły w użycie prawie w całym temu. Zjazd w Toruniu (1645) zwany

nym z prowadzenia podówczas młodzieży katolickiej, zawdzieczac należy odrodzenie katolickie. Protestanci szli utartą drogą wpływów na sejmach, lecz tracili tam ludzi, bo wielu wpływowych przechodziło od bledu do wiary swych ojców, a wewnątrz nie potrafili się odrodzić.

Protestanci tymczasem kłócili się sro-Po śmierci Zygmunta Augusta i krótkiem panowaniu Henryka, przybył do Polski dzielny kalwin Stefan Batory (1576-1586), Popierany przez dyssydentów (tak od sejmu konwokacyjnego 1573 przez uchwalenie jus reformandi dla siebie zwanych), na którego liczyli, przyjał katolicyzm, oparł się na duchowieństwie, nominował uczciwych ludzi na bpstwa, popierał Jezuitów, wprowadzał uchwały soboru Tryd., przykładem pociągał najpierwsze rody, a za niemi hasę szlachecką, słowem najwięcej zdziałał dla zjednoczenia się polaków. Przybyły w tych czasach do Polski Faust Socyn (ob.), 1579 r. ożeniony z Morsztynówną, założył ostoję swą pod opieką Sienińskich w Rakowie, zjedneczyl antytrynitarzy odtad Socynianami (ob) zwanych ale po jego śmierci (1604) powoli i ten ruch topnial.

Za Zygmunta III (1587—1632) niesłusznie przez protestantów nietolerancyjnym zwanego, katolicyzm utwierdził się jeszcze bardziej. Wprawdzie zabronił król budowania zborów ale tylko na papierze. Bracia czescy i kalwini połaczyli się w Toruniu (1595), a kalwini próbowali z dyzunitami w Wilnie (1599); nawet dyssydenci na wzór zwiazku Szmalkaldzkiego (ob. Luter), konfederacyę polityczną dla obrony wspólnych interesów, wyznaczając 120 prowizorów na ziemiach Polski, niby przywódców jesli się okaże potrzeba zbrojnego ruchu, ale i to ich nie uratowało.

Za Władysława IV (1632—1648) wobec "tolerancyi" króla rozzuchwaleni dyssydenci wrócili do metody gwaltów (strzelanina ze szkoły kalwińskiej klasztoru bernardynek w Wilnie, obalenie i zbeszczeszczenie krzyża w Rakowie). Król i senat oddawna w wiekszości katolicki ostro wystąpili przeciwko dyssydentów z katolikami, tylko pogłę-

bił rozdźwiek.

Za Jana Kazimierza (1648-1668) dyssydenci stanęli po stronie szwedzkiej z Radziwillami Birżańskimi na czele, przeto popularność zupełnie. stracili Zwrócił się gniew szlachty przedewszystkiem przeciwko socynianom, którzy byli najwinniejsi i uchwalono na sejmie warszawskim (1658) wygnanie ich z granic polskich w przeciągu 3 lat, co ogra-niczono potem do 2. Wyszli do Sied-

miogrodu, Holandyi i Slązka.

Za Augusta II (1697—1733) nie dawano wyższych urzedów dysydentom, dlatego opowiedzieli się potem za Karolem XII (1701), stad sejm niemy (1717) wznowił przeciwko nim prawa. Na synodzie w Gdańsku (1718) spisali zażalenie na sejm grodzieński (1718), a przytem wyprawili posłów do mocarstw współwierczych o pomoc nawet zbrojną. Nic dziwnego, że katolicy poczęli ich nienawidzieć i czasem przesadzać w prześladowaniu, jako zdrajców ojczyzny. (Sprawa toruńska 1724).

Po śmieric Augusta 11 sejm konwokacyjny przywrócił częściowo prawa dysydentom, co potwierdził sejm pacyfika-

cyjny za Augusta III (1736).

Za Stanisława Augusta (1764 —1795) sprawa dyssydencka jest punktem wyjścia dla wtrącania się mocarstw ościennych do wewnętrznych spraw Polski. Wprawdzie ograniczenia protestantów poczawszy od wojen szwedzkich szły ciągle naprzód, ale tłumaczyć to należy słuszną niechęcią do nich narodu ginącego przez rozterki wewnetrzne, których autorami w lwiej części byli protestanci. Liberalny a wykształcony, choć bez charakteru (Pamiętniki) król myślał, może nie z własnych pobudek, ale by dogodzić innym, przywrócić prawa dyssydentom, ale szlo to opornie. Ewangelicy zanieśli na sejm konwokacyjny (1764) skargę, by im prawa przywrócono, ale bez skutku. Dyssydenci idac droga swych współwyznawców z zachodu, którzy w trudnych dla siebie chwilach łączyli się nawet z ościennymi państwami uczynili to samo i w Polsce. Udano się do Petersburga. Tutaj posel polski bronił sprawy narodu przeciwko zdrajcom wobec ministrów rosyjskich. Katarzyna wręczyć kazała posłowi pol-

Colloquium charitativum nie pogodził skiemu żądania dyssydentów, poparte swoją powagą. Na sejmie (1766) wystąpił przeciw żądaniom tym bp. Soltyk. Przeciwko partyi odrodzenia narodowego wystąpili dyssydenci twardo. Poparli ich poslowie obcych mocarstw. Poseł pruski, rosyjski, angielski i duński stają w obronie dyssydentów. Legat pski Visconti arbp. efezki nawolywał do stałości. Wtedy to poslowie rossyjski i pruski zażadali również zniesienia ograniczeń liberum veto, popierając swe żądania pogróżkami wprowadzenia wojsk swych do Polski.

W 1767 r. zawarły umowe dwory petersburski i berliński, na mocy której postanowiono przywrócić dyssydentom dawne ich prawa, dyssydenci zaś zawarli dwie konfederacye: w Toruniu pod wodzą Goltza i Słucku pod Grabowskim, postanawiając z bronią w ręku dochodzić swych praw. Odwołali się też jak dawniej do swych współwyznawczych mocarstw: Prus, Anglii, Danii, Szwecyi i Rosyi. Dziwnem się wydaje tłumaczanie Krasińskiego (Zarys dziejów etc. II, 80-110) że dyssydenci nie przyczynili się do rozbioru Polski. Konfederacye zbrojne były naturalnymi sprzymierzeńcami wkraczających wojsk obcyhc w granice dawnej Rzeczypospolitej.

Protestantyzm polski oslabil kraj i wskazał sąsiadom drogę do mieszania się w wewnętrzne sprawy Polski. Sprawa dyssydencka była też ostatecznym pretekstem do rozbiorów Polski, jak byla początkiem do osłabienia jej wewnątrz, kością niezgody i zarzewiem walk osłabiających potężny niegdyś naród.

Protestautyzm polski dziś prawie nie istnieje. Odezwał się w ostatnich latach przy opowiedzeniu się pewnej części luteranów za niemcami w Warszawie. Sztuczne rozwody, do czego potrzebne jest przejście z katolicyzmu na protestantyzm, zwiększają jego kadry z pośród rdzennych polaków. Pozatem element niemiecki, napływowy od lat kilku nie uznaje protestantyzmu polskiego i jest raczej bojownikiem pangermanizmu niż kierunku religijnego.

(Por. ks. Chotkowski, Przyczyny i po-czątki reformacyi w Polsce, 1883; T. Grabowski, Piotr Skarga na tle kat. liter. relig. w Polsce w XVI w., Kra-

ów, 1913, oraz cyt. wyżej).

Ks. M. N.

Gallikanizm.

Regensburg ob, Ratvisbona.

Regensburskie Interim ob. Interim

Regesta (registrum, rejestr) zowią się spisy materyalów historycznych w odpowiednich wykazach treści dokumentów średniowiecznych. Pierwsze dzieła dotyczące R-ów opracował Georgisch (Regesta chronologica diplom. Frankf. 1740 i nst.) i Brequigny (*Table chro-nologique*. Paris 1769). Epokowymi są R a cesarskie Böhmera i pskie Jaff'ego. Oprócz tego istnieją R-a poszczególnych krajów, bpstw, prowincyj, korporacyj, opactw, rodzin i t. p. Często w R-ach pomieszczane bywaja obok spisu dokumentów wyciagi i wiadomości o autorach. W najnowszych czasach opracowano dokumenty pskie archiwum watykańskiego, w osobnych R-ch. O zasadach prowadzenia i opracowaniach R-w por. Sickel, Acta regum et imper. Carol. I. 1867; Löher, Archivlehre. 1890; Bernheim, Lehrb. d. histor. Methode. 1908; G. R. de Rossi, La bibliot. della sede apost.... Roma 1884; Pitra, Analecta novissima spect... 1885; ob. też art. Dyplomatyka).

Reggio dwa bpstwa włoskie-1) R. w Emilii (dioec. Regensis in Aemilia) sufragania Modeny założona w IV w. liczy (1910 r.) 175 tys. wiernych, 246 parafij z. 276 kłami i kaplicami, 531 kaplanów świeckich i 29 zakonnych. (Por. Sacconi, I. vescovi di R. Regio 1902.

2) R. w Kalabry i bpstwo założone w IV w., od XI w. archpstwo z sufraganiami: Bova, Cassano, Catanzaro, Cotro-no, Gerace, Nicastro, Oppido, Nicotera-Tropea, Squillace. Miasto środowisko handlu zdobyte przez Saracenów 827 r., skąd Robert Guiscard wypędził ich w XI w., poczem weszło w skład królestwa Neapolitańskiego wraz z prowincyą tejże nazwy. Mustafa Pasza w 1558 r. spustoszył do gruntu miasto i wszystkie pomniki zniszczył. R. słynne, z wyladowania św. Pawła; według podania miało jako pierwszego bpa Stefana, umęczonego 76 r. Historycznie pierwszy biskup Marek 325 r. podpisał się na soborze Nicejskim "episcopus Calabriae." Obecnie archid. R. liczy 200 tys. wiernych, 88

Regalia ob. Spór o regalia i parafij z 312 klami i kaplicami, 200 kapłanów świeckich i 20 zakonnych. Trzesienie ziemi 27 grud. 1903 r. sprawiło w R. wielkie spustoszenie. (Por. Minasi, Chiese di Calabria. Neap. 1896; Memorie di storia Calabria eccles. Tropea 1906).

> Reggio Franciszek T. J., ur. w r. 1743 w Genui, wstąpił do Jezuitów w 1758 i ukończył trzeci rok teologii w Genui w r. 1772. Po skasowaniu zakonu R. oddał się całkowicie studyowanju astronomii i matematyki. Przyłączył się do astronomów Oriani'ego i Casaris'a pracujących w Medyolanie w obserwatoryum Brera. Opracował on wraz ze swymi towarzyszami mąpę Górnych Włoch, ukończoną w 1794 r. † w Medyolanie w 1804. Napisał wielką liczbę t. zw. Memoires i spostrzeżeń astronomicznych drukowanych w "Effemeride astronomiche" wyd. przez o. Cesaris od r. 1775. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1587 i nst.).

> Regina bpstwo (dioecesis Reginensis) sufragania metr. św. Bonifacego w Manitoba w Kanadzie, erygowane w 1910 r. Zajmuje poludniowa część prowincyi Saskatchewan. Według statystyki z 1910 r. dyecezya liczy 55 tys. katolików, w tej liczbie 16 tys. Kanadyjczyków francukich, 12,500 Niemców, 4,200 Angli-ków i Irlandczyków, 2,400 Polaków, 1,500 Rusinów i t. d. Kaplanów pracuje tu 60; według narodowości 43 francuzów, 13 niemców, 2 holendrów, 1 polak i 1 szkot. Nadto jest 5 kongregacyj zakonnych męskich i 6 żeńskich. (Por Battandier, Annuaire pontif. 1913, s. 310).

> Regina św. panna i meczenniczka w Burgundyi, cierpiała za wiarę podczas prześladowania Decyusza i w końcu byla ścięta ok. r. 251 w starożytnem mieście Alisa. Relikwie jej były przeniesione w r. 864 do opactwa Flavigny, około którego z biegiem czasu powstało miasteczko pod nazwą Sainte - Reine. Święto 7 września. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr, t. II, k. 766).

> Regina coeli laetare — Królowo niebieska raduj sie ob. Angelus Domini.

Reginald Antoni (Ravaille) dominika-

nych, a potem profesorem uniwersytetu, w Tuluzie. W pracach swych naukowych zajmował się głównie wyjaśnie-niem nauki tomistów o łasce. Do tego zmierzają wszystkie jego dzieła: Opusculum de vero sensu composito et diviso iuxta D. Thomam. Paris 1638; Quaestio theologica, historica et iuris pontificii, quae fuerit mens Concilii Tridentini circa gratiam efficacem et scientiam mediam. 1644; De Catechismi Romani auctoritate. Tolosae 1684. (Por. H. Hurter. Nomenclator liter. 1893, II, 46; W. W., X, 942).

Reginaldus albo Regnauld Walery T. J., ur. w r. 1545 w Usie, przyjął regule św. Ignacego w 1573, przez lat 12 nauczał filozofii w Bordeaux, następnie tamże oraz kolejno w Pont - a -Mousson, w Paryżu i w Dôle przez lat 20 teologii moralnej przy wielkim napływie słuchaczy i z wielkim ich pożytkiem. † w Dôle w r. 1623. Napisal: De prudentia et caeteris in confes sario requisitis etc. Lugduni 1610; Praxis fori poenitentialis ad directionem Confessarii etc. Tre 1616, fol. 2 t.; Compendiaria praxis difficilio rum casuum conscientiae. Tže 1618, 16-o; Tractatus de officio poenitentis in usu Sacr. Poenitentiae. Tže 1618, 12-o; Instructio brevis et dilucida ad usum Sacr. Poenitentiae. Venetiis 1619, 12-o. Dzieła pastoralne R-a wielce zalecali swemu duchowieństwu św. Karol Boromeusz i św. Franciszek Salezy. Pascal wybrał z dzieł R-a wiele zdań i przedstawił je jako przykłady znieprawionej moralności jezuickiej; wiele też tych oderwanych zdań przedrukował w zbiorze oszczerstw zatytułowanym: Extraits des assertions soutenues et enseignées par les Jesuites (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1591-96; Glaire, Dictionnaire. t. II, str. 1933; Bund, Catalogus autorum. 1900, s. 137).

X. J. N.

Regino bened, opat w Prün ur. w Altrip nad Renem. † 915 r., jeden z najuczeńszych mężów swego czasu, po spustoszeniu przez Normanów 892 r o-

nin, wybitny teolog. Zył od r. 1605-- | pactwa Prün, został jego opatem, skąd 1676 roku. Był nauczycielem filozofii i jednak przez intrygi zmuszony był 899 teologii po różnych szkołach zakon- r. usunąć się i został opatem kla św. Marcina w Trewirze, ktory z gruntu odrestaurował. Tutaj z polecenia archpa Radborda, którego był prawą ręką, napisał swoje dzieło, a zwłaszcza De sy. nodalibus causis et disciplinis eccles. rodzaj podręcznika do wizytacyj bpich i sadów wraz z licznymi dekretami (wydane przez Wasserschlebena 1840), a także Kronikę od narodz. Chrystusa Pana do r. 906, która aczkolwiek, odnośnie do dawniejszych czasów, powoluje się na znane źródła, jednak co do wypadków współczesnych autorowi, posiada materyał b. cenny (wyd. u Kurtzego, SS. rerum Germ., 1890). Kronike te bp Wojciech Magdeburski doprowadził w dalszym ciągu do r. 967. Oprócz tego dla celów praktycznych napisał De harmonica institutione, do którego później podano dopelnienie (Por. Wattenbach, Deutschl. Geschichtsquellen, wyd. Bart.),

> Regiomontanus Jan tak nazwany od Regio Monte (Królewiec) miejsca urodzenia albo od nazwiska ojca Müller, ob. Müller. 9.

> Regionarii Clerici ob. Clerici vagantes.

> Regis Franciszek de św. ob. Franciszek de Regis.

Régis Piotr Sylwan, filozof kartezyański, ur. w Salvetat de Blanquefort w Agenais .w r. 1632, był profesorem w Tuluzle i Montpellier, gdzie rozszerzał zasady kartezyańskie; po powrocie do Paryża w r. 1680 założył tam szkolę kartezyańska, która jednak zamknał arc-bp Harlay. W r. 1699 R. został członkiem akademii nauk. † w 1707 r. w Paryżu. Napisał: Système de philosophie. Paris 1690, 4-0, 3 t.; Usage de la raison et de la foi. Tie 1704, 4-0; Traité de l'amour de Dieu. Tže 1705, 12 o; Discursus philosophicus. Tže 1705, i in. (Por. Journal des Savants. 1704; Niceron, Mémoires t. VI; Fontenelle, Eloge de Régis; Glaire, Dictionnaire. t. II, 1930).

Regnaud-1) Jan ks., ur. w r. 1835. autor obszernych podręczników katechetycznych. Wydal: La Somme du Ca-

12-0, 4t .: Le Catéchiste moniteur des persévérants. Paris, 80,6 t.; Abrégé de la Somme du Caté histe. Tie 18-0; Les Catéchèses sur les Evangiles. Tie, 12-0, 2 t.; L'Enchiri-dion du Catéchiste. Tie, 12-0; La Mé-thode du Catéchisme. Tournay, 1888.

Pawel, filolog francuski, ur. w r. 1838, początkowo był handlowcem, następnie uczęszczał na kursy w Ecole pratique des Hautes - Etudes w Paryżu, gdzie oddał się całkowicie studyowaniu sanskrytu i filologii porównaczej; mianowany w r. 1879 "maitre des conférences" sanskrytu w fakultecie w Lyonie, w r. 1885 został drem ès lettres i profesorem tytularnym w tymże uniwersytecie. Główniejsze dziela R. sa: Etudes sur les poètes sanscrits de l'époque classique. 1871, 18-0; Matériaux pour servir à l'histoire de l'Inde. 1876 — 1879, 8-0, 2 t.; Le Métrique du Baratha. 1880, 4-0; La Rhétorique sanscrite exposéa dans son développement historique etc. 1884, 8-0; Origine et philosophie du langage ou principes de linguistique indo - européenne. 1887, 18-o, dzielo odznaczone przez akademie nauk moralnych i politycznych; Principes généraux de linguistique européenne 1890, 18-0; Eléments de grammaire comparée du grec et du latin. Morphologie. 1897,8-0; Comment naissent les mythes 1898, 12-0; Etudes védiques et post-védiques. 1898, 8-0, i in. Nadto R. tlumaczył na język francuski wielu poetów sanskryckich, (Por. Vapereau, Dict. de Contemp. 1893, s. 1389; Blanc, Répertoire, s. 327).

X. J. N.

Regnon de-nazwisko dwóch Jezuitów uczonych: 1) Ludwik ur. w r, 1823 w Paryżu, wstapił do Jezuitów w 1847, był profesorem prawa kanonicznego w scholastykacie w Laval. † w Angers w r. 1876. Napisal Vîe de la bienheureuse Marianne de Jésus. Paris 1858, 12-o; mnó-two artykulów z prawa kanonicznego w "Etudes religieuses". (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1602).

téchiste. Paris 1875 — 77, 12-o, 4 t.; w r. 1831, przyjęty do Towarzystwa w Tegoż dziela II część. Tże 1880-85, 1852 r. był profesorem matematyki, fi-1852 r. był profesorem matematyki, fizyki i chemii w kolegium de Vaugirard w Paryżu, fizyki w Ecole Sainte - Geneviève tże, nastepnie oddał się wyłacznie teologii i owoce swej pracy okazał w w dziele Etudes de Théologie positive sur la Sainte Trinité. I Serie; Exposé du dogme. Paris 1891, 8-o; Deuxième Serie: Théories scholastiques. Tze 1892; III Serie. Théories grecques. Tze, 80, 2 t. † w Vaugirard w 1895 r. Oprócz wymienionego dzieła napisal: Banes et Molina. Paris 1883, 18-o; Metaphysique des d'après s. Thomas et Albert le Grand; Tže 1886, 8 o; 1906, 2 wyd.; Banesianisme et Molinisme, Tze 1890, 18-o; cz. I; część II-ga nie wyszła. Dzieło to było odpowiedzią na krytykę o. Gayraud dominikanina, który był zdecydowanym przeciwnikiem Molinizmu i wystapił pko wywodom R. w art. Thomisme et Molinisme w "Science catholique" 1889, s. 732-36, na co znów odpowiedział o. R. w Replique au R. P. Th. de Regnon S. J. Paris 1890, 18-0. R. pisal też artykuly do czasopism katolickich. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI. k. 1602 i nst.; Hurter, No-mencl. lit. 1913, k. 1532 i nst.).

X. J. N.

Reguis ks. sławny kaznodzieja francuski, proboszcz kolejno w Auxerre, Gap i Lisieux, żył w drugiej połowie XVIII w. Bliższe szczegóły jego życia są nieznane. Wydał *La Voix du Pasteur*. Dis ours familiers d'un a ses paroissiens Paris 1766, 12 o. 2 t. - jedno z lepszych dzieł kaznodziejskich swego czasu; bylo kilka wydań; Lettre à un jeune curé avec l'examen critique d'une dissertation sur l'objet des psaumes. Rouen et Paris 1787, 12-o. (Por. Feller, Biogr. univ.; Glaire, Dictionnaire. II. 1934: Pelczar, Zarys dziejów kazn. t. III, s, 177).

Regula wiary ob. Analogia i Wiary regula.

Regula zakonna ob. Zakon.

Reguhel - Trovarelli Sever ks., współczesny pisarz katolicki włoski, napisał: Il felice annunzio. Vita di Gesù Chri-2) Teodor, ur. w Saint-Herblain sto. Roma 12-o; Questioni moderne.

Tže, 8-0; Sprazzi di Luce. Tže, 18-0; Yonah. Lettere ad una novizia. Tže, 12-0; Millim. Lettere a Religiose. Tže; Un celebre processo. Passione e morta di Gesù. Tže; Rodriguez compendiato. Tže; Antologia spirituale. Tže, 16-0; Amore. Tže, 8-0; It Salterio della Vergine. Tže, 18-0, i w. in.

Reichenau (Augia dives) wyspa na jeziorze Badeńskiem, ma 1,514 mieszkańców katol. Św. Pirmin założył tutaj r. 724 klasztor bened., który opat Immo (v. Gorze) 1006 pod względem klnym zreformował, wskutek czego później podczas sporu z Henrykiem IV klasztor stal po stronie pża Grzegorza VII. Za opata Eberharda z Brandis (1343—79) klasztor został podniesiony do godności opactwa Rzeszy, wszakże pod względem finansowym chylił się coraz więcej ku upadkowi. Za opata Fryderyka II z Wartenberga (1427-53) R, mialo epoke krótkiego rozkwitu, lecz 1540 zostało wcielone do bpstwa konstancyeńskiego, a jeszcze w XVIII w. stało się pewodem ostrych sporów i pociągnęło za sobą 1757 wypędzenie mnichów a 1803 sekularyzacye; w r. 1809 przyznane Badenii. Doniosłe, niekiedy St. Gallen i Fuldę przewyższające znaczenie Reichenau, miało swoje zródło nietylko w warunkach gospodarczych (rozległe posiadlości i miasto), ale głównie pod względem sztuki i nauki. Co do nauki, jaśnieli mężowie tacy jak: Hatto, Walahfrid, Berno, Berthold i in. Co do sztuki R. wszediszy w stosunki z Włochami i Augsburgiem bardzo wcześnie wygotowywał wspaniałe rękopismy. (Por. Holder, Die R. er (pergam-) Handschriften 1906), slynal z misternych robót w kości słoniowej i szlachetnych krusz-(por. Gesch. d. Metalkunst., 1909), posiadał słynną szkolę śpiewu i budownictwa, słowem odznaczał się na różnych polach sztuki stosowanej. Świadczą o tem 3 kły dotąd istniejące: kolegiata w Mittelzell, św. Jerzego w Oberrell i św. Piota w Niederzell, (Por. Dietrich, D Geschichtsquellen d. Klost. R. bis z. Mitle d. XI Jahrh. 1897; Brandi, Quellen u. Forsch. z. Abtei R. 1890; Kunstdenkm. Badens. 1887).

(Ch.).

Reichenbach Korneliusz, współczesny,

nauczyciel i pisarz katolicki we Fryburgu badeńskim, ur. w r. 1850 w Muggenbrunn. Napisał: La réforme sociate en Allemagne. 1878; La presse catholique allemande. 1878; Le Paradis terrestre au point de vue de la géographie botanique. 2896; La Presse catholique de langue allemande. 1900; La Mission de St. Joseph des Allemands à Paris. 1900, i in. Nadto liczne artykuły do czasopism francuskich i niemieckich. (Por. Keiters, Kath. Liter.- Kalender 1910, s. 341 i nst.).

Reichenberger Andrzej ur. w Wiedniu 1770 r. W 1793 został wyświęcony na kapłana, w 1797 r. został powołany na profesora uniwersytetu wiedeńskiego. W 1815 r. został kanonikiem i regensem seminaryum w Lincu. † w r. 1855. Napisał Christkatholischen Religionsunterricht, 1815; Das Leben Jesu, f. d. Jugend, 1825; Pastoral-Anweisung nach den Bedürfnissen unseres Zettaltere, Viennae 1805, tom. 5; Pastoral-Anweisung zum akademischen Gebrauche, 1812, 2 t. (Por. H. Hurter, Nomenclator Literarius. III, 1204).

Reichensperger August polityk i pisarz estetyk. Ur. 1806 r. w Koblencyi. Od 1830 r. długi czas pracował w sądownictwie do 1884 r. Od r. 1849 czesto występował w parlamencie, szczególniej w epoce kulturkampfu, w obronie Kła katolickiego, Przyczynił się wiele do podniesienia w Niemczech sztuki architektonicznej, był wielkim zwolennikiem stylu gotyckiego. † 1895 r. Dziela jego naukowe ważniejsze: Die christlich - germanische Baukunst und ihr Verhältniss zur Gegenwart. Trier 1845; Fingerzeige auf dem Gebiete d. christl. Kunst. Leipzig 1854; Vermischte Schriften über christl. Kunst Leipzig 1856; Ein Rückblick auf die letzten Sessionen d. preuss. Abgeordnetenhauses und ein Wort über d. deut. Verfassungsfrage, Paderborn 1864; Deutschlands nächste Aufgaben. 1860). (Por. W. W., X, 956).

Reichennperger Piotr Franciszek ur. w Koblencyi 1810. Po skończeniu nauk uniwersyteckich poszedł za przykładem brata starszego Augusta, pracował w sądownictwie i na arenie parlamentarnej

w tym samym kierunku co i brat, u- sny, ur. w. 1852 w Mühlhausen, napichodził za pierwszorzędnego mówce. † 1892 r. Napisał wiele dzieł z dziedziny prawa: Die Agrarfrage, 1847; Die preuss-National-versammlung u. d. Verfassung von 5 Decembr. 1848, Berlin 1849; Die freie Agrarverafssung. Regensburg 1856; Gegen die Aufhebung der Zinswuchergesetze. Berlin 1860, Kulturkampf. Berlin 1856; Beleuchtung des Commissionsbe-richtes des Abg. der Gneist. betr. die Aufhöbung der Klöster in Preussen, Mainz 1870; Die Zins und Wucherfrage. Berlin 1879; Erlebnisse eines ulten Parlamentariers in Revolutionsjahre 1848. Berlin. (Por. W. W., X, 957).

Reichert Benedykt Marya, dominikanin niemiecki, współczesny w Pommersfelden, historyk swego zakonu, ur. w r. 1868 w Amorbach; jest w spółwydawcą dziela Quellen u. Forschungen zur Gesch. des Dominikanerordens in Deutschland i wydawcą Monumenta Ordinis Praedic. historica. Romae-Stutgart, 8-o, do r. 1902 wyszło 11 tomów. Nadto napisal: Vitae fratrum Ord. Praedicat. 1896; Galvagni chronic. Ord. Praedic. 1897; Acta Capitulorum generalium Ord, Praed, 1898 -1904. 9 tomów; Litterae encycl. magistrorum gen. Ord. Praedic. 1900, i inne. (Por. Keiters, Kath. Liter .-Kalender. Essen 1910, s. 342; Blanc, Repert. bibliogr. 1902, s. 327).

Reichersberg klasztor Augustyanów nad Innem w Górnej Austryi zalożony w r. 1084, przez Wernhera, właściciela R-u. Głównymi opiekunami tego klasztoru przez długi czas byli arcbpi salzburscy; oni też nadali klasztorowi świetne uposaženie. W 1810 r. R. dostał się pod panowanie francuskie, majątek skonfiskowano, a klasztor skasowano. W 1816 r. R. powrócił do Austryi i klasztor przywrócono. Klasztor ten posiada cenna biblioteke i wiele godnych widzenia dziel sztuki. (Por. Appel, Geschichte des Chorherrenstiftes Reichersberg, Linz 1857; K. Meindl, Catalogus om-nium canonicorum R., Lincii, 1884; W. W. X, 957),

z Reichersberga Arno ob. Arno. Reichmann Maciej ks. T. J. współczesal Die Jesuiten n. das Herzogtum Braunschweig. 1890; Der Zweck heiligt die Mittel Beitr. z. Geschichte der christl. Sittenlehre, 1903.

Reid Tomasz, filozof szkocki, ur. w r. 1710 w Strachan pod Aberden w Szkocyi, poczatkowo studyował teologie, w r. 1752 został profesorem moralnej Kingscollege w Aberden, gdzie r6wnież był czas jakiś bibliotekarzem uniwersyteckim, z którego to obowiązku zrezygnował w 1756. Następnie odbył podróż do Anglii, był mianowany pastorem w New-Machar w hrabstwie Aberdeen; od r. 1763 był profesorem w Glasgowie. Zajęcia profesorskie nie przeszkadzały mu studyować z zapałem matematyke, † 1796 r. w Glasgowie. Byl głównym przedstawicielem szkoły filozoficznej szkockiej; zwalczał sensualizm Hume'a, przedstawiając własną teoryę, w której zdrowy rozsadek (Common sense) uważa za żródło prawd niewzruszonych. Napisał: Inquiry into the human mind on the principle of common sense. London 1764; Essays on the intellectual powers of man. Edinb. 1785; Essays on the active powers of man. Tamže 1788; Essays on the powers of the human minu. London 1803, 3 t. Wybór dzieł Ra wydał Dugald Steward p. t. The life and wirting of Th. R. Edinb. 1804, 4 t. i W. Hamilton w r. 1863, 2 t. wyd. 6-e. (Por. Glaire, Dictionnai-re. t. II, s. 1935; Schäfler, Handl. der kath. Theologie, t. III, s. 917; Blanc, Dict. de Philos. 1906, k. 1021).

X. J. N.

Reiffenberg Fryderyk de, T. J., ur. w Sayn w r. 1719, wstąpił do zakonu w 1737, uczył czas jakiś gramatyki, hu-maniorów i retoryki a na teologię udał sie do Rzymu. Tu dał się poznać przez swój talent poetycki i przyjęty był do grona członków Akademii Arkadów pod imieniem Mirtisbius Sarpedonius, Powróciwszy do Niemiec objął dyrekcyę nowicyatu ze szczegolną starannością przygotowując zdolnych profesorów mogących objąć katedry na uczycielskie w kolegiach jezuickich Palatynatu i Westfalii. Reszte wolnego czasu poświęcił studyom historycznym i

literackim. Wielkie nadzieje na przyszłość wróżyły jego dzieła drukiem ogłoszone, gdy w r. 1764 śmierć przedwczesna polożyła koniec tak pięknie zapoczątkowanym pracom. Napisał: Devera atticorum pronunciatione ad Graecos. Romae 1701, 4-0; różne utwory poetyczne; Panoplia Adolescentis Partheni Sacris monitis... instructissima. Coloniae 1757, 12-0; Historia societatis Jesu ad Rhenum Inferiorem e MSS codicibus... eruta etc. T. I. Coloniae Agrippinae 1764, fol., wyszedł tylko ten jeden tom. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1617—20).

Reiffenstuel Anaklet, z zakonu Braci Mniejszych reformowanych, znakomity kanonista i moralista, ur. w r. 1642 w Kaltenbrunn w Bawaryi, wstąpił do Franciszkanów w Monachium, był profesorem prawa, teologii i filozofii w klasztorach swego zakonu, definitorem i kustoszem prowincyi, od r. 1683 profesorem teologii i prawa kanonicznego w liceum we Freissingu. Slynal z wysokiej nauki i glębokiej pobożności, a ta-kiej używał powagi, że radzili go się w trudnych sprawach bpi i kapituły Jako moralista należy do klasyków, jako kanonista zajmuje pierwsze miejsce pod względem jasności i metodyczności wykladu. † we Freissingu r. 1703. Głównem dziełem R-a jest Jus canonicum universum juxta titulos librorum V Decretalium cum tractatu de regulis juris et repertorio generali. Monachii 1700 1702, 2 t. in fol. Bylo do 30 wydań tego dziela. Najlepsze wydania sa: Coloniae 1726 z Additiones Kreisslingera; Romae 1831, 6 t., in fol. z dod. Tractatus de regulis juris oraz wyd. paryskie w r. 1853 zastosowane do dzisiejszego stanu spraw przez ks. Wiktora Pelletier'a kanonika orleańskiego. Z innych dzieł cieszą się też uznaniem: Theologia moralis. Monachii 1692 i 1698, 2 t.; wyd. Flaw. Ricci ...ad saniorem doctrinam (probabiliorismum) revocata." Augsb. 1777, 2 t.; Tractatus de Probabilismo, było do 20 wydań w Niemczech i Włoszech. (Por. Glaire, Dictionnaire. t. II, s. 1935; Schäfler, Handlex, der kath. Theol. t. III, s. 916; Bund, Catalogus auctorem qui scripserunt de theologia morali et practica. Rothomagi 1900, 8-0, s. 138).

Reihlng -nazwisko dwóch braci Jezuitów: 1) Jakób apostata, ur. w Augsburgu w r. 1577 czy 1579, wstąpił do Jezuitów w 1597, uczyl humaniorów i retoryki, kontrowersyi i filozofii w Monachium i Ingol-tadzie i był przez 6 lat kaznodzieją przy dworze. W r. 1613 wykonał profesyę; w r. 1621 opuścił Towarzystwo Jezusowe i ożenił się z Marya Welser. † w 1628 r. Napisal przed swa apostazya: Theologica Disputatio de confessione et absolutione sacrameutali adversus Sectarios etc. Monachii, 4-o; Disputatio Physica de motu secundum locum etc. Ingolstadii, 4-o; Muri Civitatis Sanctae. Hoc est Religionis Catholicae Fundamenta XII. Coloniae Agrippinae 1615, 4-o; Excubiae Angelicae Civit. Sanctae. pro Defensio. ne XII Fundamentorum Catholicorum etc. Norim. et Dan. 1617, 4-o; Catholisches Handbuch wieder das vermeinte Evangelische Handbuch D. Matth. Hoe. Neuburg 1617, 4-o; In Aristotelis Logicam. 1612, 4-o — rekopis, i in. Po swej apostazyi ogłosił liczne dziela pko Kłowi katolickiemu. (Por. Veith, t. X. s. 202-210; Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1627-1629.

2) Konrad, ur. Augsburgu wr. 1573, poświęcił się Bogu w zakonie w r. 1593. Uczył przez lat 15 filozofii i teologii, był rektorem w Halli i w Augsburgu, w tym r. (1621), w którym brat jego Jakób odstapil od Kla. Podczas jego powtórnego rektorstwa kolegium w Augsburgu, miasto zostało wzięte przez Szwedów w 1632. Odważne jego wystąpienie wobec żądania złożenia przez duchowieństwo przysięgi na wierność zwycięzcom, obudziło ich gniew pko Jezuitom i kolegium zostało spustoszone, zakonnicy uwięzieni a następnie wypędzeni z miasta. R. usunał sie do Monachium, gdzie + w r. 1634. Ważniejsze dziela R-a są: Commentarius in Logicam Ingolst. 1604; Disputatio phil. de Syllogismo demonstrativo etc. Ingolst. 1604, 4-0; Toż.., de communi-bus rerum naturalium principiis etc. Tže 1684, 4-o; Toż... de anima. Tže 1605, 4-o; Toż... de metu. Tże 1605, 4-o, i t. d.; różne Assertiones Philosophicae; Theses theologicae ex omnibus D. Thomae partibus etc. Tie 1606, 4-o; Theses philosophicae, quas ex universa Philosophia naturali... proponit... Tže 1607, 4-o, i in. (Por. Som- až do zaboru watykańskiego jako prymervogel, Bibliothèque, t. VI, k. 1625, i nst. ).

X, J, N,

Reimarus Herman Samuel, filozof niemiecki, ur. w r. 1694 w Hamburgu, studyował teologie w Jenie, był docentem w Wittenbergu, w r. 1723 rektorem w Wismarze, w r. 1727 profesorem języka hebrajskiego w gimnazyum w Hamburgu, gdzie † w r. 1768. Napisal: Die vornehmsten Wahrheiten der natürlichen Religion. Hamb. 1754; Vernunftlehre. Tže 1756; Betrachtungen über die Kunsttriebe der Thiere. Tie 1762. Dopiero w r. 1827 R. uznany został za istotnego autora, już w 1774 -78 r. przez Lessinga wydanych rozpraw w duchu nieprzyjaznym religii p. t. Wolfenbüttler Fragmente (ob. art. Lessing), które w pewnych kołach zjednaly R. spóźnioną acz niezaszczytna slawe. (Por. Schäffler, Handl. der kath. Theol. t. III, s. 917).

Reims obecnie stolica Francyi, departamentu Marne, dawne Durocortorum, civitas Remensis, albo krótko Remi, niegdyś stolica podzielonej za Dyoklecyana Belgii (Belgica secunda), jedno z najstarszych i najciekawszych miast Francyi. Według podania św. Sykstus wrzekomy uczeń św. Piotra miał założyć bostwo R. (Remensis dioec.). Apokryficzny testament św. Remigiusza wymienia Sykstusa i Synicyusza jako pierwszych biskupów Reimskich. Historycznie natomiast stwierdzonym pierwszym celtyckim biskupem jest Imbetauzyusz (Ambetausius) obecny na synodzie w Arles 314 r. Kiedy R. stało się metropolią-niewladomo. Aż do założenia prowincyi klnej Cambrai (1589) podlegaly R. 11 bpstw., od tego czasu aż do rewolucyi tylko 8: Soissons, Laon, Beauvais, Chalons sur Marne, Noyon, Amiens, Senlis i Boulo-gne. Podczas rewolucyi R. zostało zniesione i polaczone z Meaux, lecz 1821 r. przywrócone z sufraganiami Soissons, Chalons sur Marne, Beauvais i Amiens, reszte dawnych sufraganij nie wskrzeszono. Arbpi od połowy X w nosili tytuł hrabiów R. i czasowo byli kanclerzami królów francuskich. Od Filipa II Augusta (1180—1223) otrzymali tytul 67 wikaryatów. Wspaniała katedra zapierwszych książąt i parów Francyi, a częta 1212 r. skończona w XIV w. jest

masi i legati nati koronowali królów francuskich, wyjawszy Henryka IV, Ludwika XVIII). Ostatnio koronowany w R. był Karol X 1825 r. Z pośród 102 arbpów, między którymi było 13 Świętych, 19 krdlów i 1 pż, wielu zajaśniało sławą w całym świecie m, in. Nikazyusz (400 — 07), św. Remigiusz (462 — 535), Egidjusz (565 – 90), św. Nivard (658 — 73), św. Regobert (721 – 33); w IX w. Ebbo (816 - 45), Hinkmar (845-82), Fulko (883—900). Walki między możnowładcami frank. odbiły się na stosunkach klnych. Np. hr. Herbert Vermandois 925 r. mianował 5-letniego syna swego Hugona arbpem R-u, za którego czasowo obowiązki pasterskie miał spelniac bp z Soisson. Zwyciezki Raul król burgundzki wypędził Hugona i osadził zakonnika Artaldusa. Gdy Herbert odzyskał R. zmusił Artaldusa do abdykacyi i przez synod z 941 r. przywrócił Hugona mającego już 20 lat. Z dalszych arbpów wyróżnili się Gerbert (991-98), późniejszy pż Sylwester II, Henryk (1162 -1175) brat Ludwika VII, energiczny Wilhelm I z Szampanii (1176-1202). Podczas walk z Hugonotami ster klny dzierżyli arbpi z domu Guizyuszów i Lotaryńskiego. Z nowszych wreszcie czasów odznaczyli się: Barberini (1657-71), Aleks. Angelique Taleyrand - Perigord (1777-1817), krdlowie; Tomasz Gausset (1840-66), Jan Franc. Landriot (1866 -74), Bened. Marya Langenieux (1874 —1905), wreszcie obecny krdł Ludwik Henryk Luçon.

Z synodów odbytych w R. są następujące: ok. r. 627-30 wielki synod z udziałem 40 bpów frankońsk. (Hefele, Conc. Gesch. III, str. 74); synod bpa Wulfara reformujacego (Hefele, l. c. str. 758); synod w r. 991, na którym arbp Arnulf byl destytuowany (Hefele, l. c. IV, str. 637); 1119 r. synod pacyfika-cyjny pża Kaliksta II (Hefele, 1 c. V, str. 350); 1148 r. synod za Eugeniusza III pko Gilbertowi de la Porrée; 1564 synod` wprowadzający uchwały soboru Trydenckiego, zwołany przez krdła Lotaryngskiego i in. (por. Finke, Conciliensstudien. 1891).

Dyec. R. liczyła w r. 1909, 520,650 wiernych 47 parafij i 545 sukkursali, 67 wikaryatów. Wspaniała katedra zarzeźbionym portykiem; przechowuje w części przez rewolucyę zniszczoną ampułkę, która według legendy Hinkmara miał anioł z nieba podać z olejem św. Remigiuszowi dla namaszczenia podczas chrztu króla Klodoweusza. (Por. Gallia Christ IX, 1-322); J. F. Danielo, Hist. de la Gaule Belg. et de R. Paris 1833; L. W. Ravenez, Orig. des églises de R. Reim 1857; A. Maurey, églises de R. Reim 1857; A. M. R. à travers âges. Reims 1882).

(Ch.).

Reinach Salomon, archeolog i oryentalista, ur. w r. 1858, w Saint - Germain en Laye, w r. 1880 został członkiem szkoly francuskiej w Atenach, odbywal podróże na Wschód w celach naukowych, w r. 1886 mianowany attaché przy muzeum w Saint - Germain - en -Laye, obecnie profesor historyi religii w Sorbonie. Z licznych dziel R-a wymieniamy: Manuel de philologie classique; 1880, 8-0; 1907; Traite d'épigraphie grecque. 1885, 8-0; Chronique d'Orient, 1885—1891, 8-0, 2 zeszyty; Recherches archéologiques en Tunisie. 1886, 8-o; Esquisses archéologiques. 1888, 8 o; Description raisonnée des antiquetés du Musée de Saint-Germain. 1891, wyd. 2-ie; Catalogue du Musée de Saint - Germain. 1889, t. I, 8-o; Apollo Histoire generale des arts. 1904, 19075; Cultes, Mythes et religions, 3 v. 1904 — 1908, a najwięces rozgłosu zyskało Orpheus, Histoire génerale des religions. Paris 1909<sup>13</sup>, które przez wzgląd na swą tendencye antychijańska jest przez obozy niewierzących propagowane i tłumaczone na inne jezyki. Inne dzieła podaje sam autor w "Orpheus". Ponadto pisuje R. artykuły do czasopism naukowych: "Bulletin de Correspondance hellénique", "Revue des Deux Mondes", "Revue archéologique", "Revue critique" i t. d.

X. J. N.

Reinach Teodor, historyk francuski, brat poprzedniego, ur. w Saint-Germain. en-Laye w r. 1860, po ukończeniu szkół średnich z odznaczeniem oddał się studyowaniu prawa i zdobył doktorat. Od r. 1881 do 1886 był adwokatem, nastepnie poświęcił się wyłącznie pracom hi-

arcydzielem wczesnego gotyku, z bogato lacińską o poecie Archias'ie i za francuska p. t. Mithridate Eupator, roi de Pont. 1890, 8-o, doktorat. Z prac historcyz. R-a wyróżniają się: Histoire des Israélites depuis l'epoque de leur dispersion jusqu'à nos jours. 1885, 18-o; Essai sur la numismatique des rois de Cappadoce. 1886, 8-0; Les Monnaies juives, 1888, 18 o; Essai sur la numismatique des rois de Bithynie. 1888, 8-o; wraz z Bey H. opracował: La nécropol royale de Sidon. Paris 1897, 4-o, i w. in. Pisuje też artykuły do czasopism "Revue Philologique", "Revue des Etudes juives" i in. i jest redaktorem naczelnym "Etudes grecques". (Por. Vapereau, Dict. univ. des Contemp. 1893, s. 1312; Blanc, Répertoire bibliogr. 1902. 8-o, s. 328).

> Reinald Józef, pijar, kaznodzieja katedry krakowskiej maż uczony i głośny kaznodzieja. Napisał Godny Polak y Sw. Jezuita Pan z Panów Stanisław Kostka w kazaniu na swoje święto... ogloszony. Lublin 1747, in fol.; Godny Patron, Sprawiedliwy, Sędzia y przytem dobry sluga boski św. Iwo. Jasna Góra w Częstochowie 1747, in fol.; Kazania. Warszawa 1745, 4-o. (Por. Janocki, Polonia literata. Vratisl. 1750, 8-o; I, s. 67; Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. t. II, s. 304; Jocher, Obraz bibl.-hist. t. II, n. 4713; 5005 i 5007).

> Reinbeck Jan Gustaw, teolog niemiecki protestancki. Zyl od 1683-1741 r. Jest autorem dziel: Betrachtungen über die in der Augusb. Confession enthaltenen göttl. Wahrheiten, Berlin 1731 — 1741; Philosophische Gedanken über die vernünftige Seele und derselben Unsterblichkeit. 1740.

Reineccius Chrystyan filolog i teolog protestancki ur. w r. 1668 w Grossmühlingen w Saksonii, był profesorem jezyków i filozofii w Lipsku, w r. 1721 rektorem gimnazyum w Weissenfels i radcą konsystorza. † w r. 1752 tże. Napisał bardzo wiele i sam ułożył pewnego rodzaju katalog swych pism; najwieksza część odnosi się do hebrajszczyzny. Główniejsze dzieła są: Biblia sacra quadrilingua Vet. Test. cum notis. Lipsiae 1747-50, 2 t. in for.; Toż... Novi Test. Tže 1713, in fol.; Vetus storycznym. W 1890 otrzymał za teze Test. graecum ex vers. LXX interpr. Tže 1730, 4-0; Concordantia Bibliorum germanico-hebr.-graeca. Lips. et Francofor. 1718, 2 t. in fol.; De liberiori terminorum quorundam philosoph. in theologia usu. Lipsiae 1698, 9-0; Universae de termino gratiae peremptorio controversiae Epitome i w. in. Mimo niezaprzeczonej erudycyi był R. niekiedy naiwnie dziecinnym i bezkrytycznym, jak to widać z książki e De ignorantia et barbaria papatus tempore beati (sic!) Lutheri. Lipsiae 1720, 4-0. (Por. Michaud, Biogr. univers.; La nouv. Biogr. génér.; Glaire, Dictionnaire, t. II, s. 1936).

Reiner Sacchoni ob. Sacchoni.

Reiners Adam ks. współczesny publicysta i historyk, proboszcz w Luxemburgu, ur. w r. 1849 w Clerf; oprócz prac historycznych tyczących m. Echternach R. napisał: Pilgereise nach Lourdes. 1880; 1894 wyd. 2-ie; Tro-pen, Prosen, Presentations gesänge des feierlich Hochamtes im M. A. 1884; Sakramentar des X Jahr. 1885; Der Jerusalempilger in Konstantinopel, A. then, Neapel, Rom. 1903; Der hl. Willibrord. 1903; Das hl. Messopfer in seiner hist. Entfaltg bis zum IV Jahrh. 1904; Das hl. Messopfer ein Ozean von Gnaden. 1904; 1909, wyd. 5-e; Die unbeflect. Empfangene u. ihre Verehrung in die Kirche. 1904; Immacula-ta. 1906, i w. in. Nadto ks. R. jest redaktorem "Vaterlandes" od r. 1888, a od 1888 do 1899 r. czasopisma "Mariahilf". (Por. Keiters, Kath. L"iter .-Kalender. 1910, s. 343).

Reinhard Franciszek Volkmar teolog protestancki i kaznodzieja. Żył od r. 1753—1812. Po skończeniu nauk był protesorem w Wittenberdze, a następnie został głównym kaznodzieją dworu w Dreznie. Napisał bardzo wiele kazań moralnej treści (35 tomów), odznaczających się jasnością wykładu i wiele rozpraw z dziedziny filozofii. Największą wartość ma jego System chrześcijańskiej teologii moralnej, 5 tom. w języku niemieckim. (Por. Pölitz, Dr. Fr. v. Reinhard nach seinen Leben und Wirken. Leipzig 1813; W. W. X, 981).

Reinhold—1) Grzegorz, współcze † w r. 1879 w Monastyrze. R. dzięki sny bibliograf i statystyk niemiecki we wysokiej erudycyi zdobył uznanie w ko-Fryburgu badeńskim, ur. w r. 1876 w lach egzegetów jako wytrawny krytyk

Beuren, był redaktorem i wydawcą 3-go wydania Herdera "Konv. - Lexikon", współpracownik. w Buchbergera "Kirchl. Handlexikon", wydawnictwa "Catholic Encyclopedia" w Nowym Yorku i "Dictionnaire d'histoire et de géogr. ecclesiast." w Paryżu, wyd. przez Letouzey'a. Nadto od r. 1908 opracowuje dział "Lage der kath. Kirche im Ausland" w Kroses'a, "Kirchl. Handbuch".

2) Jerzy ks. dr. teologii i filozofii, współczesny profesor zwycz, uniwers. w Wiedniu, ur. w r. 1861 w Altenteich (Czechy), studyował od r. 1882 do 1889 w Germanicum w Rzymie, wyśw. na kapłana w 1887, został w 1889 wicerektorem seminaryum, w 1893 profes, nadzw. a w 1900 zwyczajnym uniwersytetu w Wiedniu. Napisal m. i. Le-hre von der örth Gegenwart Christi in d. Eucharistie bei Thomas v. Aquin 1893; Die Streitfrage über die phys. oder moral. Wirksamkeit der Sakramente 1899; Das Wesen d. Christentums Harnachs Entgegnung auf Buch. 1901; Die Welt als Führerin z. Gottesheit. Darstellung der Gottesbeweise. 1902; Die Gottesbeweise u. ihr neuster Gegner, 1902: Theologia fundamentalis, 1905; Der alte u. der neue Glaube. 1908; wyd. 2-ie, 1909. (Por. Keiters, Kath. Lit.-Kalender. Essen 1910, s. 344; Herders, Konv. Lexicon. 1910, k. 1176).

X. J. N.

Reinke-1) Wawrzyniec ks. egzegeta katolicki, ur. w r. 1797 w Langförden (Oldenburg), studya gimnazyalne odbył u Franciszkanów wVechta, dalsze w Monastyrze i w Bonn, wyśw. na ka-płana w Monastyrze w 1827 został repetentem i prywatnym docentem egzegezy St. Test. akademii i wkrótce potem aż do śmierci docentem języków wschodnich na filozoficznym fakultecie, nadto od 1831 do 1852 repetentem seminaryum, w 1831 nadzwyczajnym a w 1837 zwyczajnym egzegezy St. Test. Piastowal też różne obowiązki klne i był członkiem uczonych towarzystw w kraju i za granicą, w 1866 zostal konsultorem Kongr. de Prop. fide pro negot. ritus orient., wreszcie pralatem pskim. † w r. 1879 w Monastyrze. R. dzięki wysokiej erudycyi zdobył uznanie w koKsiąg śś. w walce z racyonalistami, do czego ogromną była mu pomocą znajomość języków wschodnich. Przed 50 r. życia prawie nie nie wydał, ale od tego czasu co rok puszczał w świat gruntowna prace egzegetyczną. Ważniejsze z nich sa: Egzegesis critica in Jesaiae cap. 52, 13-53. Münster 1836; Toż in c. 2, 2-4. The 1838; Die Weissagung von der Jungfrau u. vom Immanuel, Jes. 7, 14 — 16. Tže 1848; Die Weissagung Jakobs, I Mos. 49, 8-12. Tamze 1849; Der Prophet Malachi. Giessen 1856. Die mess an. Psalmen. Tže 1857-58, 2 t.; Die messianisch. Weissagungen bei den gross. u. kleinen Propheten des A. T. Tze 1859—62, 4 t.; Der Orden unserer Frau von Sion. Münster 1865; Komen-

tarze na proroków mniejszych i t. d. 2) Wawrzyniec zw. młodszym, krewny poprzedniego, ur. również w Langförden w 1829 r., był docentem uniwersytetu w Monastyrze, w r. 1854 zdobył nagrodę konkursową ogłoszoną przez uniwersytet katolicki w Monastyrze i oddał sie całkowicie studyowaniu jezyków wschodnich i indogermańskich; odbył też podróż naukową na Wschód, z której wrażenia ogłosił w dzielach swo-Ważniejsze z nich sa: Die Schöpfung der Welt. Münster 1859; Rudimenta linguae hebraicae. Tze 1801; Aus dem Orient. Tze 1804; Der Protestantismus im Orient. 1866; Die Juden im 19 Jahrh, Tže 1866; Zur Kritik der älteren Versionen des Propheten Nahum. Tže 1867. W 1868 r. przerwał nauczanie publiczne i usunał się na wieś. (Por. Schäfler, Handl. d. kath. Theol. t. III, s. 919 i nst.; Hurter, Nomencl. liter. theol. t. V, k. 1570 - 72).

X. J. N.

Reinkens Józef - Hubert, głośny teolog katolicki. Ur. 1821 r. † 1896 w Bonn, W r. 1848 wyświęcony na ka-Kolonii a w dwa lata później otrzymał doktorat w Monachium z teologii i niezwłocznie wezwany na profesora uniwersytetu we Wrocławiu. Już wtedy zaczał zaczał zdradzać zbyt liberalne poglady religijne. Po ogłoszelaletesa. W tymże r. został bpem w niu dogmatu o nieomylności pża wy- Eichstätt. Tam. 1838 r. założył małe stapił przeciw Kłowi i z Döllingerem seminaryum, a w r. 1843 liceum. Pod-

i obrońca nadprzyrodzonego charakteru zaprotestował pko uchwalom watykańskim. Za to w r. 1870 został zasuspendowany, a 1872 r. ekskomunikowany. Tymczasem starokatolicy wybrali go na pierwszego swego bpa, konsekracye o-trzymał w Rotterdamie 1873 r. Napisał wiele dziel: De Clemente Alexandrino liber. Vratislaviae 1851; Die Geschichtsphilosophie des heiligen Augustinus. Schaffhausen 1866; Hilarius Bischot von Poitiers. 1864; Der heilige Martin von Tours in seinem Leben und Wirken dargestell. 1866; Papst u. Papstum nach der Zeichnung des heiligen Bernard von Cl. Münster 1870; Ueher päpstl. Unfehlbarkeit. Monach. 1880; Die päpstlichen Decrete vom 1870; Ucber den Ursprung d. jelzigen kirchlichen Bewegung aus dem Gewissen der Katoliken. Köln 1872; Die Lehre des heil Cyprian von Einheit der Kirche. Würzburg 1873. (Por. J. M. Reinkens, 1906; Herders, Konversations-Lexikon. VII, 433).

X. R. J.

Reinstadler Sebastyan ks. dr. teologii i prawa kanonicznego współczesny, kapelan Sióstr nauki chijańskiej w Château-Salins w Lotaryngii, ur. w 1864 r. w St. Avold w Lotaryngii, napisal podrecznik do nauki filozofii Elementa philosophiae scholasticae. Frib. Brisg. 1901, 12-o, 2 t.; wyd. 5-te. 1912.

Reisach Karol August hr. krdl arcbp monachijski ur. 6 lipca 1800 r. w Roth (dyec. Eichstätt), sluchal prawa w Heidelbergu, Göttyndze i Landshucie, gdzie otrzymał doktorat. Postanowiwszy wstąpić do stanu duchownego, udal się r. 1824 do Rzymu, gdzie w Colegium Germanicum odbył studya teol. i 1828 r. przyjął święcenia kaplańskie. Pius VIII już w r. następnym mianował go rektorem studiorum w kolegium Propagandy, pod kierunkiem krdla Mauro Capellari późn. pża Grzegorza XVI. Już wówczas zwracał uwagę na kierunki anty-klne w Niemczech w broszurze Was haben wir von den Reformatoren..., Gespräche zwischen e. Pfarrer u. seiner Gemeinde, wyd. w Muguncyi 1835 r. pod pseud. Atanazego Sincerusa Phiskiego ze St. Aplską, wynikłych skut-kiem wrzeń kolońskich (por. art. Droste Vischering) jako zaufany obu stron odegrał bardzo chwaiebną rolę. Na prośbę Ludwika bawarskiego 1841 mianowany został koadyutorem archpa monachijskiego, a w r. 1847 arcbpem. Przyczynił się do zebrania konferencyi bpów niemiec. 1848 w Würzburgu i tam współdziałał w ułożeniu memoryału żadającego przywrócenia swobody Klowi w Niemczech. To samo za wpływem R-a powtórzyli bpi bawarscy na konferencyach w r. 1852 i 1853, na których żądano od rządu bawarskiego wypełnienia danych Kłowi zobowiązań. Przez to R. naraził się rządowi bawarskiemu, który, aby się go pozbyć wyjednał w 1855 r. u Piusa IX nominacye R a na krdia. W 1868 pž mianował go opatem Ostii, a jednocześnie był pskim ministrem oświecenia, kierownikiem układów, które doprowadziły do konkordatu z Wirtem-bergiem i Badenią, członkiem Kongregacyi do prac przygotowawczych dla soboru Watykańskiego, prezesem Kongregacyi dla spraw klno - politycznych, a wreszcie 1869 r. pierwszym legatem so W samym soborze udziału już przyjąć nie mógł. † w klasztorze oo. Redemptorystów 22 grudn. 1869 r. w Contaminie (depart. wyższej Sabaudyi). Zwłoki złożono w kle jego tytułu Sancta Anastasia w Rzymie. R. był jednym z najwybitniejszych purpuratów XIX Pomimo licznych zajeć pracował w konfesvonale i jako kierownik rekolekcyi. Przetłumaczył też z niemieckiego na włoski o. Kleutgena, Die Philosophie d. Vorzeit, Roma (Por. Życiorysy Moufanga w Katoli-ku, 1870; J. G. Götza 1901; Molitora w wydawn. Deutschlands Episcopat. t. II, 1874).

(Ch.).

Reisch Grzegorz, kartuzyanin ur. w drugiej połowie XV w. w Balingen w Wirtemberskiem. Po skończeniu nauk wstąpił do klasztoru Kartuzyanów pod Fryburgiem. Przez długie lata zajmował się studyami naukowemi, owocem czego było jego dzieło Margarita Philosophica, zawierające wykład siedmiu sztuk wyzwolonych, filozofii natury, historyi naturalnej, fizyologii, psychologii

czas układów królów bawarskiego i pruskiego ze St. Aplską, wynikłych skutkiem wrzeń kolońskich (por. art. Drobielo to było wielce cenione i już za ste V i scher i ng) jako zaufany obu stron odegrał bardzo chwalebną rolę.
Na prośbę Ludwika bawarskiego 1841 mianowany został koadyutorem arcbpa monachijskiego, a w r. 1847 arcbpem.

Reischl Wilhelm katolicki teolog i egzegeta ur. w Monachium 1818 r. 1840 otrzymał święcenia kapłańskie i zajął się duszpasterstwem. W 1845 r. został profesorem teelogii dogmatycznej i Pisma św. w Liceum w Ambergu, w 1851 w Ratyzbonie i w 1867 profeso-rem w Monachium. † 1873 r. Napisat wiele rozpraw teologicznych mniejszej wartości. Natomiast wielką wartość maja jego przekłady: Das Buch der Psalmen. Regensburg 1873; Die hei-ligen Schriften des Alt. und d. N. Test. Regensburg 1851-67; przekładał d) spółki z Lochem. Wydał nadto S. P. N. Cyrilli Hieros. arch. Opp. quae supersunt omnia graece et lat. Monaci 1848; W. W. X, 991.

Reithmayr Franciszek Ksawery egzegeta katolicki, ur. 1809 r. w Illkofen pod Ratysboną. Nauki wyższe pobierał w Monachium. W 1832 r, został wyświęcony na kaplana, a w 1837 r. został mianowany profesorem naprzód teologii a potem egzegezy. Pod wpływem Doellingera w 1869 r. podpisał z więk-szością monachijskich profesorów protest przeciw nieomylności pża, lecz nastepnie poddał się bez wahania orzeczeniu soboru Watykańskiego. † 1872 r. Dzieła jego naukowe przeważnie z dziedziny egzegezy: Commentar zum Briete an die Römer. Regensburg 1845; Editio Graeco latina Novi Testamenti. München 1847; Einteitung in d. kan. Bücher des Neuen Bundes. Regensburg 1852; Commentar zum Briefe an die Galater. München 1865: wydawał też Bibliothek der Kirchenvaeter. Kempten 1868. (Por. W. W., X. 1001—1002).

Rej Mikołaj z Nagłowie pisarz i wierszopis polski, ur. ok. r. 1505 w Żurawnie nad Dniestrem, uczył się w Skalmierzu pod Krakowem, we Lwowie i od 1518 w Krakowie, ale wielkich postępów w nauce nie uczynił; oddany w 20 r.

przez ojca na dwór Andrzeja Tenczyń- wet kiedy przemawia R. z powagą, tluskiego wojewody sandomierskiego, dzieki wrodzonym zdolnościom i stosunkom z ludźmi nabył ogłady towarzyskiej i przez oczytanie się pewnego wykstałcenia. Sprzyjało mu powodzenie, lubiany przez możnych i popierany przez nich doszedł do znaczenia i stanowiska wśród swoich. Młodość burzliwie i niespokojnie spędził, oddany życiu hulaszczemu i rozpustnemu, później podobno ustatkowal się i żywot spokojny prowadził, Ożeniony z Rosnówną z Sędziszewa siostrzenicą Andrzeja Boryszewskiego arbpa gnieźnieńskiego i sowicie przez niego, oraz przez króla Zygmunta Augusta obdarzony, do znacznego doszedł majatku. Od służby publicznej się wymawiał, kilkakrotnie tylko urząd poselski na sejm sprawował. Założył w ziemi chelmskiej miasto Rejowiec a przy Nagłowicach miasto Oksze, gdzie kł postawił zamyslając tam zwłoki swoje kazać po-

chować. † ok. r. 1568.

O charakterze i obyczajach R-a trudno coś stanowczego powiedzieć wobec różnorodnych a sprzecznych zdań i sądów, jakie o nim wypowiadają wspólcześni mu. Ze prowadził życie hulaszcze i rozpustne, publicznie nieraz gorsząc współobywateli, za co go publicznie wyklinano i domy obywatelskie przed nim zamykano, zdaje się być pewnem, Swawola i nieobyczajność przeziera też z jego pism niektórych (Apophtegmata, Figliki). Za to zupelnie jest pewnem i stwierdzonem, że R. był wrogiem Kła katolickiego i pko nauce jego w sposób nieraz obelżywy występował, co zresztą sami protestanci, do których wyznania należał, przyznawali i ostro mu to ganili np. Jan z Woźnik (w dziele De apostolica Christi doctrina in Regno Poloniae praedicata. 1568, 8-0). Zarażony nowinkami religijnemi oddał się całą duszą ich propagandzie, czynem i piórem popierając wyznawaną przez siebie nową Ewangelię. Bp krakowski Zebrzydowski upominał go, grożąc karą Bożą za gwalty popelniane pko katolikom, za wypędzanie kaplanów z któw parafialnych i najazdy dóbr klasztornych. Pisma R-a wrogie Kłowi niszczyli katolicy, a nawet sa one umieszczone w Index Librorum prohibitorum. Crac. 1617, 12-o, drukowanym z rozkazu Marcina Szyszkowskiego bpa krakow. Na-

macząc i wykładając Pismo św., nie umie powstrzymać się od grubiańskich obelg i szyderstw z duchowieństwa katolickiego, jak np. w Apocalipsis. (Kraków 1565, 4-o) i Postylli polskiej (Tže 1556, fol.).

Z pism R-a oprócz wymienionych znaczniejsze są: Zwierciadło, dzieło znane p. t. Żywot człowieka poczciwego. Kraków 1567, 5 o; 1568, fol., wyd. nowe. Warszawa 1882; Zbroja pewna każdego rycerza krześciańskiego; Żegnanie z światem wierszem; Psałterz Dawidów z modlitwami, wyd. ok. 1555, właściwie kilka psalmów, przerobionych z pięknej prozy Wróbla na słaby wiersz; Zwierzyniec stanów szla-checkich. Kraków 1562, 4-0; wyd. nowe. Krakow 1895; Wizerunek. 1558; 1560, 4-o; Zywot Jozepha. Tże 1545, 4-o. Z innych, po wiekszej części zaginionych pism R. wylicza Trzeciecki: Katechizm dialogiem; Spectrum albo nowy czyściec; Sprawo człowieka krześciańskiego; Ksiega o potopie Noego; Zatargnienie fortuny z cnotą; Dyalogi rozliczne; Dyalog Wojta z Panem a z Plebanem; Świętych słów a Spraw Pańskich i t d. Kraków 1556, fol., przedrukowana później pod tyt. Postylla Polska t.j. wykład prosty Ewang. niedz. i t. d. Wilno 1594, fol., i inne. Główną zasługą R-a było, że umilował mowę polską i w tym duchu zwrócił literature narodowa XVI w. i że świetnie i wiernie przedstawił obyczaje i życie domowe Polaków swego czasu. O R-u pisali: Trzeciecki, Kraków 1567; A. Beicikowski w "Pa-mietniku naukowym". Warszawa 1867; Kraszewski, Dziś i lat temu 300; Wl. Zawadzki, Lwów 1874; Windakiewicz. 1895; Brückner. Kraków 1905. W r. 1905 z racyi 400-letniej rocznicy urodzin R-a odbył się w Krakowie zjazd historyków polskich. Z tego też powodu wydano książkę zbiorową: Z wieku Mikolaja Reja. Warszawa 1905. (Por. S. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XII, s. 558 i nst.; t. XVIII, s. 464 i nst.; Juszyński, Dykcyon. poet. polsk.; Bentkowski, Hist. lit. pols.; Chodynicki, Dykc. uczon. polaków. t. III. s. 17-30).

X. J. N.

Rejowicz Jarosław ks. T. J., współczesny, napisał: Krakowskie procesye Serca Jezusowego, ich początek i rozwój. Kraków; Swiety Stanisław Kostka w kościele św. Barbary w Krakowie. Tże, 16-o; Kartka z dziejów Po-morza i Rugji. Tże 1903; Pamiątka Koronacyi Matki Boskiej w Tuligłowach. Tże 1909; Pięćsetlecie krakowskiej kongregacyi kupieckiej. Tże 1910, i inne. Nadto przerobił i uzupełnił książkę do nabożeństwa dla młodzieży ks. Kazimierza Riedla T. J., p. t. Przyjdź Królestwo Twoje. 32-o. wyd. 5.e.

Rekawiczki biskupie (chirothecae) należą do całości ubioru pontyfikalnego bpów i opatów, majacych prawo używania pontyfikaliów. R-ek owych używają więc bpi przy uroczystych celebrach, np. przy Mszy św., lecz tylko od roz-poczęcia Mszy św. do ofiarowania i od Komunii do końca, przy nieszporach, i t. d. R-ki owe maja na wierzchu wy-haftowany niewielki krzyż, kolor zaś ich bywa stosowany do koloru szat liturgicznych, z wyjatkiem koloru czarnigo, gdyż przy Mszach żałobnych ceremonial bpi używania rękawiczek nie przepisuje. Pontyfikał zamieszcza osoina formule benedykcyi rękawiczek b-pich. (Por. Pontif. in Consecratione Epporum: Caeremoniale epporum, p. 126, 147, Taurini 1893).

Rekolekcye albo Ćwiczenia duchowne (exercitia spiritualia) jest to zbiór praktyk religijnych, mających na celu odnowienie duchowego życia. R. są pożyteczne zarówno dla duchownych jak i świeckich. Odbywaja się zwykle w ciszy klasztornej, czy w jakimś domu specyalnie na to przeznaczonym lub wreszcie gdziekolwiekbądź zdala od zwyklych zajęć, a to dla tem większego skupienia, aby dusza tem lepiej mogła zająć się wyłącznie sprawą swego zbawienia. R. odprawiają niektórzy dla godnego przygotowania się do Spowiedzi i Komunii np. wielkanocnej, przy zmianie stanu, przy wstępowaniu do seminaryum czy zakonu lub wreszcie w celu przygotowania się do śmierci. R. własciwe ra dla osób wszelkiego stanu, ale szczególniej dla tych, którzy pragną nawrócić sie do Boga lub uczynić postęp w życiu duchownem. W zgromadzeniach nione korzyści duchowne i są niekiedy

zakonnych są R. obowiązujące raz lub dwa razy do roku, toż dla kaplanów i alumnów seminaryum są obowiązujące, stosownie do przepisów dyecezyalnych. Są wreszcie R-e przygotowujące kandy-datów do stanu duchownego, do przyjęcia święceń wyższych i kapłaństwa.

R. sa bardzo dawne w Kle, ale w tej formie, jak się one obecnie odprawiają, początek swój zawdzięczają św. lgnacemu Loyoli, który sam bedac glebokim znawca życia duchownego wskazał innym sposoby wpływania na zmianę serca ludzkiego, za pomocą metody opartej na gruntownej jego znajomości. Metodę tę świetnie przeprowadził w swych "Ćwiczeniach duchownych" a doświadczenie wieków stwierdziło ich doskonalość i skuteczność. Pż Aleksander VI brevem z d. 12 paźdz. 1657 r. udzielił wszystkim odprawiającym owe "Cwiczenia" przez dni 8 według metody św. lgnacego w jednym z domów Towarzystwa Jezusowego odpustu zupelnego.

Główne punkta R. czyli "Cwiczeń

św. Ignacego" sa:

a) Medytacye czyli rozmowy duszy z soba i z Bogiem, zastanawianie się nad prawdami wiekuistemi. Cykl tych medytacyj obejmuje potrójne życie duchowne znane w mistyce pod nazwa: droga oczyszczająca, oświecająca i jednocząca;

b) zastanawianie się nad obowiązkami stanu i nad sposobami praktykowa-

nia cnoty;

c) czytanie duchowne z Pisma św. i autorów ascetycznych dawniejszych i nowszych;

d) modlitwa ustna:

e) rachunek sumienia ogólny i szczególowy;

f) ułożenie planu życia na podstawie uczynionych postanowień;

 g) przygotowanie się do godnego przyjecia sakramentu Pokuty i Oltarza.

Dla osób odbywajacych R. wspólnie śeiśle obowiązującem jest milczonie.

W ostatnich czasach upowszechnił się chwalebny zwyczaj odprawiania rekolekcyj parafialnych, dla osób różnego stanu, plci i wieku, specyalnie także dla inteligencyi, dla robotników i sług i t. d. Mistrzami w prowadzeniu tych R. sa Jezuici, Redemptoryści, Misyonarze inne zgomadzenia zakonne. Takie rekolekcye dobrze odbyte sprawiaja nieoce-

jedynym środkiem podźwigniecia z oziębłości lub upadku moralnego zarówno jednostki jak i całej ludności w danej parafii czy okolicy. Nic dziwnego przeto, że szatan, zla wola lub bezbożność podnoszą przeciwko nim różne zarzuty i stawiają do odbycia ich różno-rodne przeszkody, które jednak przy dobrej woli i gorliwości osób rozumiejących donioslość tych świętych ćwiczeń, z łatwością dadzą się pokonać i przezwyciężyć a owoce z ich odbycia jeszcze więcej dobroczynny wpływ i korzyści R-i uwydatnia i do powtarzania ich zacheca.

X. J. N.

Rekollekci (Minores Recollecti, Recollets) Kongr. stanowiaca galeź Reformatów, powstala z francuskich domów rekollekcyjnych, do których chronili się gorliwi Reformaci, celem ostrzej zej pokuty i żywota bogomyślnego. Początek tym domom dał 1502 r. wikaryusz generalny Marcyal Boulier, ustanowiwszy 2 dla hiszpańskiej prowincył reformac-kiej, generał zaś Quinaez udzielił im statuty. Reformaci tych domów otrzymali 1601 r. osobnego komisarza a w 1612 utworzyli samoistna prowincyę. W 1629 r. powstała prowincya R-ów w Belgii, 1621 w archid. Kolońskiej, 1670 w północ. Niemczech, W 1703 r. otrzymali R. wspólnego z Franciszkanami dyskalceatami prokuratora, którego od rewolucyi francuskiej nie wybierano, aż dopiero 1856 r. W 1897 Leon XIII połączył wszystkich Obserwantów w jeden zakon, który od r. 1909 zwa się Minoritami unii Leona XIII. (Por. Acta Sedis Apost. 1909, s. 725 i nst.). Nazwę R-ów nosi zreformowana Kongregacya Augustyanów. I Klaryski pod kierunkiem R-ów pozostające zwaly się Rekollektantkami.

Rekoncyliacya kościołów, oltarzy i cmentarzy, czyli oczyszczenie miejsc śś. od zbeszczeszczenia, spowodowanego grzesznymi czynami, zachodzi wówczas, gdy miejsca te święte były konsekrowane lub poświęcane. Obrzed rekoncyliacyi datuje się od VI w. Od dawna było we zwyczaju, że kły uroczyście pokonsekrowane, po splamieniu ich czynem balwochwalstwa, zabójstwa, kacerstwa etc. stawały się niezdatne do czci Bożej, dopóki nie nastapiła rekoncyliacya, kowanego, przedewszystkiem zaś utwór

Obrzed ten stopniowo się rozwijał, aż doszedł do postaci, w jakiej go dzisiaj mamy w Pontyficale; zawsze jednak bylo i jest zasadniezą formą rekoncylacyi pokropienie wodą święconą z odmówieniem przepisanych Psalmów i modlitw. Świątynia przez bpa uroczyście konsekrowana, przez bpa tylko może być rekoncyliowana; kaplan rekoncyliacyi dopełnić może tylko za indultem Apostolskim i to z pewnemi ograniczeniami. Kły poświęcone przez kapłana, po sprofanowaniu mogą być rekoncyliowane również przez kapłana, lecz za pozwoleniem bpa. Kaplice, jako nie będace w ścisłem znaczeniu miejscami świętemi, profanacyi właściwie nie ulegają, a gdyby zostały jakim ohydnym czynem splamione, należałoby je przed odprawieniem w nich Mszy św. powtórnie poświecić. Cmentarz okalający kościól, po sprofanowaniu tegoż, ulega również profanacyi. Obrzed rekoncyliacyi jest dosyć długi; odbywać się może tylko przed południem, tak aby potem mogła się od-prawić Msza św. Oltarz wielki przed tą ceremonią powinien być na znak żaloby nieprzykryty obrusem, bp w albie, stule i kapie białej poświęca w pośrodku kla wodę, którą mięsza z solą, popiołem i winem i nia kropi kł przy odmawianiu Psalmu 67 z antyfoną: Exurgat Deus et dissipentur inimici ejus" powtarzaną po każdym wierszu Psalmu, odmówiwszy poprzednio Litanie do WW. Swietych, Gdyby rekoncyliacyi dopelniał kaplan, powinien używać wody, jak wyżej, poświęconej przez bpa, lecz ceremoniał samej rekoncyliacyi będzie wtedy nieco inny. W podobny sposób oltarz, gdy ulegnie profanacyi lub egse-kracyi powinien być rekon yliowany. Obecnie bpi mogą otrzymywać w Rzymie władzę delegowania kapłanów do konsekracyi egsekrowanych, czyli naruszonych portatyli, nawet ubi intercedit unctio cum oleo, np. podobną władzę ad quinquennium otrzymał d. 28 maja 1913 r. J. E. Najdostojniejszy Arcbp Zbezczeszczony cmentarz warszawski. również posiada w Pontyfikale odpowiednia forme rekoncyliacyi.

X. M. S.

Rekopism czyli manuskrypt jest to pismo reczne w przeciwień twie do drukopismy stanowią nadzwyczaj ważną gałaź bibliografii, szczególniej te, które zostały napisane przed wynalezie-niem druku; sztuka czytania ich i wykładania należy dodyplomatyki; przechowywaniem zaś ich, katalogowaniem i użytkowaniem zajmuje się bibliotekarstwo. (Por. Walter, Lexicon diplomaticum. Getynga 1745— 1771; Montfaucon, Paleographia; Pfeifer, Ueber Bücherkundschs. Erlangen 1810; Ebert, Handschriftenkunde. Lipsk 1825-1827; Encykl. Powsz. wieksza Orgelbr.; Rękopism t. XXII. str. 115). O rękopismach Biblii ob. K odeksy biblijne, oraz Biblijne tekstv.

Rektor-tytul nadawany za cesarstwa Rzymskiego namiestnikom, którzy podlegali prefektom cz. egzarchom; później tak nazywano rządców dawnych u niwersytetów zwłaszcza we Francyi. W Paryżu R. był obierany tylko na 3 miesiace, ale zwykle urząd ten piastował 2 lata. Tak też nazywano zwierzchnika t. zw. a k a de m i j przy uniwersytetach, z których później powstawały uniwersytety. W Kle tytul R a bywa nadawany przełożonym kolegiów, kłów nie mających curam animarum a nawet samvmže proboszczom, i t. d.

Rekuć Jerzy, teolog ewangelicki z XVI i początków XVII w, piszący czystą polszczyzną, pochodził ze Zmujdzi. Kształcił się w Kiejdanach i w Berlinie, pelnił obowiązki kaznodziei przy zborze w Królewcu a potem był senatorem na na Zmujdzi. + w Królewcu w r. 1721. Napisal: Konfesya angielska. Królewiec 1704; Kazania. Tže 1707; Epitome controversiarum to iest Sumaryusz nauki Kościoła Rzymskiego i t. d. Tże 1707.

Reland Adryan protestancki oryentalista i filolog, ur. w Ryp w Holandyi w r. 1676, był profesorem filozofii i języków wschodnich w Harderwyck, a potem od r. 1701-języków wschodnich i starożytności klnych w Utrechcie. † w 1718 tže. Znane są jego dziela: Analecta rabinica, in quibus continentur Gilb. Genebr. Isagoge Rabbinica, Chr. Cellarii, Rabbinismus i t. d. denique wrażenia estetyczne), ale jest to sprawa

literacki przeznaczony do druku. Re- Dav. Kimchi in decem primos psalmos Dav. Commentarius. Ultrajecti 1702, 8 - o: Antiquitates sacrae veterum Hebraeorum. Tže 1708, 8 o; Hallae 1769, 8-0; Elenchus philologicus, quo praecipua circa textum et versiones Sac. Script... breviter indicantur. Tze 1709, 8-of Palestina ex monumentis veteribus il ustrata etc. Tže 1714, 4-o, 2 t.—dzieło ważne, podaje bowiem i streszcza to wszystko, co pod względem geograficznym starożytni pisarze o Ziemi św. powiedzieli i przytacza ustepy oryginalne ich świadectw; De Religione muhamedica libri duo. Tže 1805 i 1717, 8-o, dzieło na indeksie (decr. 3 decemb. 1725). (Por. Niceron, Memoires. I i X; Feller, Biographie; Glaire, Dictionnaire. t. II, s. 1938).

> Relatywizm ob. Agnostycyzm; Poznanie prawdy; Pragmatyzm.

Religia. 1. Nazwa. — 2. Pojęcie.—3. Powszechność — 4. Jej początek. — 5. Rozwój. – 6. Podział. – 7. Prawdziwość. – 8. Statystyka. – 9. Literatara.

1-e. Nazwa "religia" pochodzi pewnie od relegere, oznaczającego skupienie ducha w Bogu i ścisłe spelnianie obowiązków względem Niego (por. Cicero, De natura deor. 1, 2. c. 28). Inni wyprowadzają tę nazwę od wyrazu religare=wiązać (por. Laktancyusz, Div. instit. 1. 4. c. 28; św. Augustyn (De civitate Dei, 1. 10. c. 4) wywodzi ten wyraz od reeligere=obrać, napowrót uzyskać, bo ludzie za pomoca religii pragna napowrót uzyskać Boga, którego przez grzech ulracili. Suarez (De virtute relig. l. 1. c. 1) znów od relinquo, dlatego, że co przez R. poświęca się Bogu, tem samem jest usu-nięte od życia codziennego i użytku. Podobnież podają i inni tłumacze (por. Ad. Tanquerey, Theol. dogmatica. t. I, ed. XI. Roma 1907, str. 25 i nst.; ks. J. Tylka, Doymatyka katolicka, cz. ogólna, t. I, Tarnów 1900, str. 32 i nst.).

2-e. Pojęcie. Subjektywnie, jako zjawisko psychiczne, nie jest religia czemś umysłowem (jak np. wiedza), ani jedynie wypływem woli (jak moralność), ani też nie wypływa jedynie z uczucia (jak

całej duszy, poczucie zależności od wyż. szej siły, intelektualne wierzenie i wyobrażenie takiej siły, uznanie tejże przez wole w sumieniu; jest to samoistna sprawa duszy, daleko bardziej natury praktycznej niż teoretycznej. Jednostronne zatem sa wszelkie definicye religii, które uwzględniają tylko jeden pogląd, czy to intelektualistyczny (Hegel (ob.), Hartman (ob.), Pfleiderer (ob.), czy woluntarystyczny (Kant (ob.), Fichte (ob.), A. Ritschl (ob.), W. Hermann, J. Kaftan, Tolstoi (ob.), czy wreszcie uczuciowy (Schleier-macher (ob.), Jacobi (ob.), Modernizm (ob.). Objektywnie brana R-a jest wyrażeniem, przedstawieniem owej sprawy na zewnatrz: w wierze (ob.) i w objawach wiary, w dogmatach, w modlitwie, w ofierze, w kulcie i w ogóle czci Bogu (Religijoddawaniu ność) ob. art. Dogmat, Ofiary w ogólności, Modlitwa, Kult, Religijność, Religia jest nieodzo-wnie potrzebną każdemu człowiekowi, a) gdyż sam Pan Bóg wyrył jej potrzebę we władzach duszy człowieka (w rozumie, sumieniu, woli) i wyraźne dal przykazanie religii: "Panu Bogu twemu kłaniać się będziesz i Jemu samemu stużyć będziesz" (Mat. 4, 10); b) gdyż jest ona środkiem, za pomocą którego człowiek zdążyć może do Boga, jako prawdziwego i najwyższego Dobra (por. bp. Pelczar, Obrona religii katolic. Przemyśl 1911; ks. J. Pawlicki, Materyalizm wobec nauki. Kraków 1870). 3-e. Powszechność religii.

Religia w wymienionem wyżej subjektywnem i objektywnem znaczeniu jest faktem wszędzie i po wszystkie czasy stwierdzonym. Gdziekolwiek był i jest człowiek tam jest i religia. Zaprzeczanie przez Lubbocka i innych powszechności istnienia R. jest już dziś calkowicie obalone. Badania nawet historycznej dziedziny dostatecznie to wyjaśniły. Ateizm (ob.), czysty Buddyzm (ob.) i t. zw. moralność naturalna nie sa oczywiście pozbawione pierwiastku religijnego i dlatego nie stanowia bynajmniej dowodu na odparcie ogolnego rozpowszechnienia religii. A nawet religia jest i była po wszystkie czasy najważniejszym czynnikiem życia intellektualnego, etycznego, socyalnego i w ogóle kultu-

Die Religionen der Erde. 1905; Beth, Urmensch, Welt u. Gott. 1909; ks. bp A. Le Roy, Religia ludów pierwotnych, Warszawa, "Bibl. Dz. Chrz." 1912; Dr P. Schanz, Apologia Chrześcijaństwa, Warszawa w "Bibl. Dzieł Chrześ." 1904—07 i ob. art. Religii historya, gdzie podano obszerną również literature).

4-e. Początek. R-a pojawiła się wraz z człowiekiem i nie można zglębić jej źródła bez poznania bliżej natury ludzkiej, jako takiej. Z tego powodu musi upaść czysta teorya ewolucyonizmu, jakoby religia wypływała ze zwierzecych instynktów pra-człowieka. Blednym jest nietylko punkt wyjścia tezy, monistyczna nauka o pochodzeniu R. (ob. art. Monizm), ale przedewszystkiem - przeciw niej mówi fakt, że R. nie spotyka się nigdzie u zwierzat, a za

to wszedzie u człowieka.

Niedostateczną jest próba wyjaśnienia R. jako wytworu rozumu, chcącego wytłumaczyć zjawiska przyrody, albo wyobraźni, szukającej sił wyższych do wytłumaczenia sobie wszystkiego, co ja uderza, co jest dla niej nieznanem lub tajemniczem, zwłaszcza jeżeli się dołączą strach, bojaźń (przed różnemi zjawiskami przyrody, śmiercią i umarłymi) i cześć (dla nieboszczyków, dla aktu poczęcia i t. p.) (ob. art. Animizm, Fetyszyzm). Bezwatpienia powstawaniu R. silnie działa badanie przyczynowości we wszechświecie, jednakże to badanie jako jedyny czynnik wobec rozlicznych, wchodzących tu w gre blędów, które ciągle postępująca wiedza przyrodnicza zbija i prostuje, nie zdo-lałoby R. zachować. Religia snadź musi mieć inne jeszcze liczniejsze i głębsze przyczyny w naturze ludzkiej.

Niewystarczającym jest i drugi wniosek, że R ia jest wynikiem nigdy tu na ziemi niezaspokojonego głodu szczęścia, którego człowiek samolubnie pożąda, albo znów, gdy się R-ę bierze z wyższego punktu widzenia, że ona jest wynikiem światopoglądu teologiczno - etycznego. R. bowiem dawnoby już musiała zniknać, gdyby jedynie zależała od instynktów i słabej, chwiejnej woli człowieka.

Niewystarczającą wreszcie jest i trzecia próba dowodzenia, jakoby religia powstała z nieświadomego uczucia nieskońralnego całej ludzkości (por. Söderblom, czoności i wieczności. Zapewne, uczuR., lecz R. nie mialaby trwalości w uswiadomionym człowieku, gdyby tylko w uczuciu miała swoje siedlisko. Te próby wyświetlenia początku R. nie istnieją wyraźnie wyodrębnione; mieszają się one i łączą z drugorzędnemi myślami, sa przeto mniej lub więcej złożone.

W rzeczywistości wytlumaczenie początku R., będącej sprawą calej duszy, nie jest rzecza tak latwa; bez z góry przyjętej religijnej predyspozycyi nie daje się ona wcale wytłumaczyć. R-a jest sila pierwotna, nie dajaca sie umniejszyć. Ale ta skłonność budzi sie w człowieku, gdyż on rozważa i wczytuje się w księgę świata i poza sobą i w so-Świat budzi najsamprzód w człowieku poczucie slabości i zależności. Pozatem wobec przypadkowości i niestałości z zewnątrz świata rodzi się w umyśle człowieka idea przyczynowości: co się oku przedstawia, nie jest przyczyna, lecz skutkiem. Pod wpływem uczucia zależności z jednej strony, a odkrytego w sobie moralnego nakazu (imperatywu) z drugiej, rozum jego wskazuje mu wyżsżą przyczynę i calą duszę tej wyższej Mocy oddaje. Ze stanowiska wierzeń chijańskich przyjmuje się jako czynnik przy budzeniu się religii i praobjawienie Boga człowiekowi w stanie jeszcze pierwotnym (por. ks. Idzi Radziszewski, Geneza religii w świetle nauki i filozofii. Włocławek 1912). 5. Rozwój. Nie wytrzymuje kry-

tyki rozpowszechniona teza (Tylor, Fra-Vollers, Lehmann u Hinneberg'a, Die Kultur der Gegenwart, część I, zesz. 3-ci 1, 1906, 1—29), że religia powstała z magii (ob.), szamanizmu (ob.), totemizmu (ob.), fetyszyzmu (ob.), animizmu (ob.) i drogą ewolucyi przekształciła się w politeizm (ob.) i henoteizm (ob.), wreszcie w monoteizm (ob.) w jego niższych i wyższych etycznych przelawach. Po pierwsze, chybionym jest empiryczny punkt wyjścia twierdzący, że dzisiejsze t. zw. pierwotne narody stoją jeszcze na tym samym pierwszym stopniu; nawet u najdzikszych plemion odnajdują się ślady monoteizmu. Dodać należy, że i historya religii (np. historya religii chińskiej, egipskiej, babilońskiej) wyraźnie pierwotny monoteizm Religii formy). Ostatecznie krót- i w przygotowującym je Starym Zako-

cie gra wybitną rolę przy powstawaniu kotrwalą jest owa teorya wraz z nieudana hypotezą czysto mechanicznej, naturalistycznej ewolucyi (ob.) nietylko natury, lecz i ducha od nizin do wyżyn. Na całej linii objawiający się rozwój przeszla również religia, poczawszy od mglistego, silnie antropomorfizmem zabarwionego monoteizmu do jego coraz jaśniejszego i uduchowionego wyrazu; przyczem naturalnie pod wpływem upadającej lub drzemiącej moralności, według wiary chijańskiej, w następstwie grzechu pierworodnego (ob.) wystąpiły, w poszczególnych wypadkach, zboczenia od prareligii, mianowicio taka np. magia, szamanizm, totemizm, fetyszyzm, animizm i politeizm. Wszystkie te religijne formy sa objawami nie budzącej się lecz zamierającej religijności.

6-e. Podział. Ogólnie przez wszyst kich przyjętego podziału religii niema (ob. Schanz, dz. cyt. wyżej). Najlepiej względnie dadzą się religie podzielić na religie natury (religie ludów pierwotnych w Afryce, Ameryce, na wyspach morza Południowego i Mongolii) i religie kulturalne, które podług po-rządku geograficznego i chronologicznego można w następujący sposób ugruntować: religie indogermanów (Indowie, Irańczycy, Grecy, Rzymianie, Celtowie, Germanowie, Słowianie), -- semitów (Babilończycy, Assyryjczycy, Chananejczykowie, Syryjczycy, Fenicyanie, Izraelici), – egipcyan, turańczyków (Chińczycy, Japończycy), Chrześcijaństwo, Islam.

7-e. Prawdziwość religii jest warunkowana przedewszystkiem wiarą w egzystencyę Boga osobowego. Jest prawdziwą każda religia, która silę wyższa utożsamia, na równi stawia z niepoznawalnem (agnostycyzm) (ob.), z nieokreśloną nieskończonością (m o nizm (ob.), panteizm) (ob.), ze wszechświatem (Spinoza (ob.), Hegel (ob.), Strauss (ob.), z moralnym porządkiem wszechświatą (Fichte (ob.), (b u d d y z m) (ob.), z ludzkością (p o zytywizm) (ob.) (por. A. Drews, Religion als Selbstbewusstsein Gottes, 1906; Natorp, Religion innerhalb der Grenzen der Humanität, 2 wyd. 1908). Prawda religijna spoczywa na fakcie naturalnego i nadnaturalnege Objawienia Bożego (ob. art. Objawienie wykazuje (ob. art. Religii historya, Boże). Ponieważ tak w Chijaństwie jak nie nadprzyrodzone objawienie Boże historycznie jest stwierdzone, więc tylko ta nadnaturalna religia jest całkowita i prawdziwa, a religia t.zw. przyrodona, o której prawili filozofowie, jest jedynie abstrakcyą. Wszystkie religie chełpią się objawieniem nadprzyrodzonem.

Jedynie prawdziwa religia od Boga objawioną, wiec boską, jest R-a chijańska t. j. ta, którą Chrystus, Syn Boży sam na ziemi ogłosił. Ta R-a trwać bedzie w Kle katolickim z woli Bożej aż do końca świata. Z tego też względu, iż Kł katolicki ją przechowuje i podaje, zowie się ona ściśle "katolicką" (ob. art. Kościół). Ta jedynie prawdziwa R-a musi być tem samem nadnaturalna. Bo skoro Bóg jest naszym ostatecznym nadnaturalnym celem, a R a środkiem podanym od Boga do osiągnięcia tego celu, przeto musi być ona również nadnaturalną. Inaczej nie pozostawałaby w żadnym stosunku do tego celu, który przez nią ma się osiągnąć. (Por. Tylka, dz. cyt., str. 50; A. Nicolas, Badania filozoficzne, Kraków 1853; ks. dr. Pawlicki, O początkach Chrześcijaństwa, Kraków 1884; ks. M. Morawski, Wieczory nad Lemanem, Kraków 1896; ks. dr. Jougan, Katolicka dogmatyka ogólna, Lwów 1898, str. 3, 6), i ob. art. Cud, Proroctwo, Mesyasz, Męczeństwo, Ewangelia, Ewangelie kanoniczne, Zmartwych w stanie Chrystusa Pana, w których to artykulach są zawarte sprowdziany R ii katolickiej.

8-e. Statystyka religii na świecie (por art. Kroze'go w Stimmen aus Maria Laach z 1903 r. i Battandier'a w Annuaire Pontifical z różnych lat, głównie 1914, str. 545) przedstawia się mniej więcej w następucy sposób: chrześcijan jest 549,017,000 (35,7); żydów 11,037,000); mahometan 202,048,000 (13,2); bramanów 210,100,000 (13,7), staroindyjskich kultów 12,114,000 (0,8); buddystów 120,250,006 (7,8); wyznawców Konfucyusza i kultu przodków 235 milionów (15,3); Taotse 32,000,000 (2,1); szyntoistów 17,000,000 (1,1); fetyszystów i innych pogan 144,700,000 9,4); tinnych 2,844,000 (0,2), = 1,536,110,000 (100 %). (Por. Podręczniki szkolne do Historyi klnej, jak Gadowskiego i

Kwiecińskiego i inne, gdzie statystyka jest również podawana).

9.e. Literatura przedmiotu jest bardzo obfita, jakkolwiek literatura polska religijna z danej dziedziny nie wiele posiada rzeczy. Dla całego artykulu wogóle jako źródło mogą służyć: Girgensohn, Religion. 1905, Gondal, Religion, Paris 1906; O. Pfleiderer, Religion u. Religionen, 1906; Tente, Religionsphilosophie auf geschichtl. Grundlage, 3 wyd. 1896; Grimm, 1903; Schröder, Wesen u. Ursprung der R., in Beitr. zur Weiterentwicklung der R. 1905; Kirch.-Lexicon, W. W. t. 10, 19009—11; Realencyklopedie, 597-630; dla poszczegóinych części art. np. dla pojecia jako źródło por. Bousset, *Das Wesen der R* 1903; C. W. Mayer, Das psychol. Wesen der R. 1906; dalsza literatura w art. Religii filozofiα; dla powszechności por. Hinneberg, Die Kultur der Gegenwart cz. I, zesz. 3, 1 i zesz. 4-y, 1906; Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch der Religionsgesch. 2 t. 3 wyd. 1905; dla początku por. Happel, Die Anlage des Menschen zur R. 1877; Braig, Modernstes Christentum u. moderne Religions - psychol. 1907, 63, nst.; A. Lang, Theories of the Origin of R. London 1908, 107, nst.; Leuba, The Psychol. Origin and the Nature of R, tamže 1909; Sawicki, Das relig. Erkennen nach moderner Auffassung, w "Katholik", 1909, I, 241, nst.; dla rozwoju por. Schanz, R. u. Entwicklungs-theorie w "Philosop. Jahrbuch". 1892, 269 i nst., A. Lang, The Making of R. 2 wyd. London 1900; tenže, Anthropological Essays. Oxford 1907; dla podziału por. Dunkmann, Die Idee der Entwick-lung als Klassifikationsprinzip des R en w "Theol. Studien u. Kritik." 1909, 191 nst.; Michelet, Dieu et l'agnosticisme contemp. Paris 1909; Kirchliches Handlexicon. Buchbergera, t. II, p. t. lit.; ks. Alfons Trepkonski, Nauka wiary i morolności. Warszawa 1914, str. 153--200; dr. J. Zukowski, Religia wobec pragnień szczęścia. Lwów. 1909; ks. bp Bougaud, Chrystyanizm i czasy obecne. t. I, III, Warszawa 1906, 1910.

Relig'a plerwotna. Objawienie ze względu na stronę dziejową i stopień rozwoju rozróżniają na Objawienie pierwotne zawarte w religii pierowtnej, Mojżeszowe i właściwe chijańskie. Religia pierwotna albo patryarchalna opierała się na objawieniu danem pierwszym rodzicom i patryarchom i przetrwała odnośnie do Zydów aż do Mojżesza, odnośnie zaś do pogan aż do ogłoszenia religii chijańskiej. Religia zaś Mojżesz owa, objawiona jednym tylko Żydom, była przygotowaniem do objawienia chijańskiego; przez śmierć Chrystusa została zniesioną; dziś wyznaje ja jeszcze oka 7 milionów Żydów

jeszcze ok. 7 milionów Żydów. Chrystus Pan i Apostolowie świadczyli, że zarówno R. pierw. jak i Mojżeszowa początek swój miały od Boga. O Księgach Starego Test., w których za sady tych religij sa zawarte, wyraźnie mówią, że one są od Boga natchnione (por. Jan V, 39; Jan VII, 38 42; X, 35; Mat. XXII, 32; Mar. XII, 26; Mat. IV, 4, 7, 10; Łuk. XVI, 16; Mat. XI, 13; XXII, 40; 11 Piotr. 1, 21; II Tym. III, 16 i wiele in.; por. Ellicott, Christus comprobator. London 1892, p. 156 nst.). Chrystus Pan również niejednokratnie zaaprobował to, co w tych Ksiegach jest zawarte. Potwierdzil np. liczne fakta historyczne: śmierć Abla i Zacharyasza, potop (o dalszych por. Mat. 23, 35; Łuk. XI, 51; Mat. 24, 37; Łuk. 17, 26; Jan VI, 49, 58; Jan 3, 14 itd), potwierdził prawo Mojżeszowe, mówiąc, iż nie przyszedł rozwiązywać je, ale wypełnić (por. Mat. V, 17, 18); również powaga swoją dobitnie wzmocnił proroctwa proroków Star. Zakonu (por. Jan V, 46; VIII, 56; Mat. 1, 22).

Faktycznie religie pierwotna i mojżeszowa zgadzają się co do istoty z religią Chrystusową i winny być uważane

jako przygotowanie do niej.

Podstawą R. pierw. jest, że jeden jest Bóg, Stworzyciel wszystkich rzeczy; że wszystkiem rządzi w opatrzności swojej; człowiek został stworzony na obraz i podobieństwo Boże, jako istota wolna, zdolny do dobrego i złego; małżeństwo jako umowa święta było ustanowione od początku. Oprócz praw natury, poznawanych światłem rozumu, były też pewne prawa pozytywne i wiele innych praw dotąd zachowywanych. R. Mojżeszowa oprócz dogmatów i przykazań R. pierw.

zawierała jeszcze wiele innych zasad wyjaśniających tamte i poza tem pewne prawa ceremonialne, które byly ochrona całości prawdziwego kultu Bożego. Wolno więc z powyższych twierdzeń wnioskować, że też same istotnie dogmaty i przykazania, które się znajdowały w R. pierw. i mojż., przez Chrystusa Pana były tylko jaśniej i szerzej wytłumaczone i nowe rzeczy zostały jeszcze przezeń dodane, co, właściwie, miały dopełnić objawienia w starożytności uczynione. Z czego zatem płynie, że obie przez nas omówione religie, były przygotowaniem do Chrystyanizmu. Bóg, jakby stosu-jąc się do słabości ludzkiej, powoli objawiał ludziom swoją wolę tak jednak, że juž od początku objawił ludziom to, co jest konieczne do zbawienia necessitate medii.

Pierwszym rodzicom i patryarchom objawił R, pierw., którą wszyscy do o-głoszenia prawa ewangelicznego winni byli zachowywać. Niewiele wtedy było dogmatów, nieliczne prawa pozytywne, żadnego specyalnego postanowienia do zachowania jedności kultu. Wkrótce do tej religii zakradły się zabobony, których filozofowie uleczyć nie potrafili.

By wśród tylu blędów prawda gdzie! kolwiek przynajmniej była zachowana, Bog wybrał rodzinę Abrahama i naród żydowski jako stróża Objawienia; stad się zrodzila R. mojż., mająca trwać do czasów Chrystusa Pana. Kiedy wreszcie przyszło wypełnienie czasów, Bóg przemówił przez Syna Swego, przez Niego dopelnil obvdwa objawienia, ustanawiając R. chijańską, która jest zarazem powszechną i mającą trwać na zawsze. Chrystvanizm zatem jest wypełnieniem zamiarów Bożych, a Chr. jest poslannikiem Boskim i Mesyaszem, na którego przyjście zbiegli się patryarchowie, zakon i prorocy. (Por. Hieronym. a S. Fide, Contra Judaeorum perfidiam et Tal-"Bibl. Patrum." t. XXVI; mud w Hort, Judaistic Christianity. London 1884; Ottiger, Th. Dogm. p. 514-604; Tanquerey, Dogmatica fundamentalis. p. 281—284; tamże literatura w przypi-

Religia Mojžeszowa ob. Religia pierwotna.

Religijność według określenia św. To-

masza (S. Th. 2. 2. qu. 81, art 3) jest lej przyrodzie otaczającej istnienie duto cnota moralna, skłaniająca nas do oddawania należnej czci Bogu, jako Stwórcy i Panu wszechrzeczy. Cześć ta powinna być wewnętrzna t. j. winna pochodzić z umysłu wierzącego i z serca milującego; z tą winna się laczyć cześć zewnętrzna. Dusza bowiem ludzka związana ściśle z ciałem, nie może swych czynności czysto duchownych wykonywać bez pomocy uczuć, a te znowu w zupelności zależą od zmysłów, które ulegają wpływom jedynie przedmiotów zewnętrznych, materyalnych. Cześć więc wewnetrzna musi iść z zewnętrzną w pa-Tak pojeta religijność nie różni się właściwie od religii (ob.), uważanej pod względem podmiotowym. Przewyższa religijność inne cnoty moralne, gdyż w istocie swojej nie różni się ona niczem od samej świętości (świętobliwości lub pobožności); (por. S. Thomas, Summa theologica. l. c.). Dla religijnego religia staje się najwyższą zasadą i celem całego życia, podobnie jak i dla człowieka pobożnego i świętobliwego.

Najglówniejszymi aktami, na jakich praktykowanie cnoty religijności polega, sa: ofiara (ob.) i modlitwa (ob.), przez która oddajemy Bogu to, co w nas jest najszlachetniejszego umysł nasz; następnie ślub (ob.), przysięga (ob.) i wiele innych czynności, objawiających naszą cześć wewnętrzną dla Boga, jak np. odkrywanie i schylanie głowy, bicie się w piersi, calowanie przedmiotów świętych i t. p. (Por. Scaramelli, Direttorio ascetico. III, V, II; ks. K. Żelazowski, Badźcie doskonałymi, wyd. 2-ie, Warszawa 1904, str. 260 nst.; ks. bp Pelczar, Doskonałość chrześcijańska. t. II, rozdz. 30, str, 244, Kraków 1892).

Religii filozofia ob. Filozofia religii.

Religii formy. W ciągu dlugich wieków religia piewotnie jedna, przybierała rozmaite formy. Zależało to przedewszystkiem od zapomnienia o Bogu Najwyższym, jako Stwórcy świata, które ściśle było złaczone z upadkiem kultury duchowej człowieka. W dzisiejszym jeszcze stanie ludzkości możemy następujące formy religijne odróżnić.

1. Animiz m oznacza wierzenie lu-

chów (animizm); duchów zmarłych (necrolatia-cześć oddawana zmarlym), duchów niezależnych (spirytyzm), duchów, które chwilowo lub nawet na stale wchodzą w pewne przedmioty lub zjawiska natury (naturyzm). Do pojecia ducha miał człowiek dojść z obserwacyi žvcia codziennego: snu, śmierci. Obserwując sen, śmierć - człowiek niekulturalny zastanawiał się, co jest przyczyną tego, że ten, co przed kilku dniami żył, rozmawiał a teraz leży nieruchomy - i dochodził, że jest w człowieku coś, co opuszcza go chwilowo lub na zawsze. Musi to "coś" być jakimś duchem, bo nigdy go nie widział. Doszedłszy do przekonania, że człowiek posiada w sobie duszę, począł człowiek niekulturalny wyszukiwać ducha i w innych przedmiotach go otaczających. Duchy te jednak są wyższe i potężniejsze od niego, bo nieraz widział, jak burza np. wyrywala ż korzeniami potężne drzewa. Duchy te nie są jednakowe: jedne są dobre, sprzyjające człowiekowi, inne złowrogie, starające się na każdym kroku człowiekowi szkodzić. Jest więc człowiek oto-czony duchami, od nich zależny. Ponieważ są one dobroczynne i złowrogie widział konieczność człowiek wejścia i utrzymywania z nimi dobrych stosunków przez modlitwy, ofiary i t. p. Stad powstaje kult natury: kult kamieni, drzew, rzek, zwierzat etc.

Manizm — zbliżena i pokrewna forma religii z animizmem. Oznacza wiare ludów niekulturalnych w istnienie duchów u przodków po śmierci i oddawanie im czci ogólnej. Jest dość rozpo-

wszechniony.

3. Totemizm (ob.). 4. Fetyszyzm (ob.). 5. Tabuizm (ob.).

6. Astralizm (ἄστρον — gwiazda) oznaacza wierzenia ludów, według którego uznawano jako bóstwo gwiazdy na niebie i im cześć oddawano. Przyczyną ubóstwienia ciał niebieskich były wrażenia, jakie człowiek otrzymywal na widok wspaniałych i potężnych zjawisk przyrody. To, co najbardziej oddziaływało na umysł, uznawał człowiek niekulturalny jako coś działającego (słońce np. jako coś świecącego, grzejącego, burza jako coś druzgocącego) wyższego, naddów niekulturalnych, które widzi w ca- przyrodzonegr. To, coś potem uosa-

biał i wierzył przez gię z sobą, że jest bytem osobo-wym. Niektórzy badacze zaprzeczają wprawdzie, że wśród dzisiejszych narodów nieucywilizowanych nie znajduja kultu bóstw astralnych, że przeciwnie, dzisiejsze ludy niekulturalne wierzą, że po za słońcem, księżycem etc. ukrywa się bóstwo wyższe niewidzialne (por. Mr. Le Roy, La Religion des primitits. Paris. 1909 72-53), to jednak jest pewną rzeczą, że ludy egipskie, assyro-babilońskie utożsamiały swoje bóstwo z gwiazdami, np. Szaman=słońce (ob.), din=księżyc, Isztar=Venus. Dowodem tego są modlitwy, hymny pochwalne i wyobrażenia tych bóstw. (Por. P. Dhorme, La Religion asyro-Babylonienne. Paris 1910, 55; J. Hehn, Die biblische und babylonische Gottesidee. Leip. 1913).

Powyższe formy w historyi religii przyjęto nazywać formami niższemi. Formami zaś wyższemi religiii są te, w których człowiek przyznaje istnienie Istoty Najwyższej, jako Stwórcy i Kierownika świata. Formy te przyjęto nazywać te istyczne m i (Θεος – Bóg). Pojęcia jednak teistyczne mogą być ujmowane w rozmaity sposób; zależy to od tego, jak człowiek wyobraża sobie bóstwo.

7. Monoteizm. Jeżeli człowiek wyobraza sobie Boga, jako jednego i Jedynego Stwórce świata i wszystkich
rzeczy, jeżeli wyobraża sobie, że przymioty Boże istnieją w podmiocie tylko
jednym, jeżeli ma pojęcie o Bóstwie jako o Bogu osobowym — forma religii,
którą on wyznaje, nazywa się monoteizmem (judaizm, Chijaństwo, islam) (ob.).

8. Politeizm. Jeżeli zaś człowiek mając pojęcie o rozmaitych siłach i zjawiskach nadprzyrodzonych, wyobraża sobie odpowiednią ilość bóstw osobowych i im specyalną cześć oddaje—forma religii nazwaną jest politeizmem (ob.). Nawet wówczas będzie religia politeistyczną, kiedy ludzie będą sobie wyobrażali jednego Boga jako najwyższego, ale zarazem większą ilość bogów podrzędnych (Assyrya-Babilonia).

9. Henoteizm (od tv — jeden). Termin ten rozmaicie jest wyjaśniany. Schelling (Einleitung in die Philosophie der Mythologie), wychodzac z założenia, że pierwotną formą religii był

pewną analo- | monoteizm, twierdzil, że monoteizm ten był bardzo niejasny: uznawano wprawdzie jedno bóstwo, ale to tylko wypadkowo, gdyż nie miano jeszcze pojęcia o innych böstwach. M. Müller opiera sie na historycznych religiach. Wskazujac na religie wedyjska, w której człowiek, chociaż wierzył w istnienie innych bóstw, jednak w modlitwach swoich zwracał sie do bóstwa tak, jakoby ono było jedynem bóstwem. Bóstwo to, sądząc z modlitw, jest dla modlącego się najwyższem, najlepszem, panem wszystkiego, Wyznanie jednak tych przymiotów nie jest dowodem, że uznaje człowiek dane bóstwo za jedyne,—w innej potrzebie będzie się zwracał do innego bóstwa, te same przymioty najwyższe im przypisując. Nie jest to politeizm, nie jest monoteizm, ale henoteizm, albo, jak M. Müller nazywał katenoteizm (κατ' έν = jakby je-

Właściwie jednak, tak przyjęty henoteizm nie jest odrębną formą religii. To bowiem, że b'agający o jakąś rzecz z większem uczuciem zwraca się do danego bóstwa, świadczy tylko o roztropności danego człowieka, który przez wywyższanie bóstwa chce sobie je zjednać i daną rzecz otrzymać.

Inni badacze określają henoteizm jako formę religijną, w której człowiek wierzy w istnienie wielu rozmaitych bóstw, ale uznaje, że wszystkie one są przejawem jednego bóstwa. Takie wierzenia spotykamy u dawnych Germanów i Słowian.

10. Panteizm (ob.)—system filozoficzny, który głosi jedność substancyi w całym wszechświecie. Bóg i wszechświat—to jedna substancya,—cały wszechświat jest Bogiem. Bóg jest tylko rzeczywistością, wszystko inne jest złudzeniem. Panteizm spotykamy w filozofii religii indyjskiej, i u filozofów ostatnich stuleci. Monizm (ob.) dzisiejszy jest również panteizmem.

11. Magizm w znaczeniu religijnem nazywamy to wierzenie ludów niekulturalnych w nadprzyrodzoną siłe pewnych przedmiotów, która oparta jest na obserwacyi zjawisk naturalnych (ob. Czarodziejstwo). Czy magia jest formą religijną? H. King, Frazer, Mareth etc. twierdzą, że magia jest pierwszem stadyum w ewolucyi religijnej, że

jest pierwsza religia człowieka. Hubert i Manss nie wiele się różnią od tego zdania, kiedy mówią, że religia i magia pochodzą ze wspólnego źródła. Ale twierdzenia te nie są ścisłe. "Magia, powiada Le Roy (La religion des primitifs. Paris 1909, 452) nietylko nie jest religia ale jest przeciwnie odwrotną stroną, nieprzyjaciółką religii. Jej dążnością jest poprzez Religie dojść do swoich celów: zmusić świat niewidzialny do wydania swoich sekretów i nimi się posługiwać przeciwko Bogu". Tego zdania są i inni badacze (ob. Czarodziejstwo). (Por. A. Bros, La religion des peuples non civilisés. Paris 1909; ks. Radziszewski, Geneza religii w świetle nauki i filozofii. Włocławek 1911; W. Schmidt, L'origine de l'idée de Dieu. Vienne 1910 i literaturę podaną przy poszczególnych artykulach w Encyklopedyi).

X. J. A.

Religii historya porównawcza, jako nauka specyalna powstała w polowie w. XIX. Już w dawniejszych czasach zajmowano się badaniem różnych religij i ich porównywaniem, ale były to raczej próby tylko i prace z ciekawości prowadzone. W świecie greckim, rzymskim uważano to za zjawisko zupelnie naturalne, że każdy naród i miasto ma swoje bogi; w żydowstwie i Chijaństwie. które były przekonane o swojej wyłącznej prawdziwości, uważanoby za niezgrdne porównywać obce, pogańskie jakieś wierzenia za swoją religię. Pisarze chi jańscy w religiach pogańskich widzieli tylko zboczenie i odstępstwo od religii prawdziwej pierwotnej. W okresie Od rodzenia zajmowano sie bardzo mitologią grecką i łacińską, reformacya przy-czynia się do zajęcia się religią żydowską i początkami Chijaństwa, odkrycie Ameryki wpływa na zajęcie się religiami niekulturalnych narodów, odkrycia na Wschodzie otwierają bogate skarby religii starożytnego Wschodu - to wszystko przyczynia się, że powoli materyał religijny był zbierany coraz większy, trzeba było tyłko specyalnie się nim zająć. Początkowo historya religii należała do etnologii, ale w połowie XIX w. oddzieliła się odeń i utworzyła samodzielna nau-

"ojcem historyi religii". (Niektórzy historycy chcą nazwę powyższą dać P. Tiele'mu, ale niesłu zne toby było). Od tych czasów historya religii coraz bardziej się rozwija i różne ma powodzenie. Długi czas historyę religii wyzyskiwały partye antyreligijne dla swoich celów. Szczególniej dało to się odczuć we Francyi, gdzie w walce religijnej pousuwano nawet fakultety teologiczne i zamieniano je na sekcye t. zw. sciences religieuses. Myślano, że w ten sposób przyprowadzi się społeczeństwo do zupelnej niewiary. Z czynnych autorów głośniejszymi byli: de Quatrefages, Topinard. E. L. Burnouf, Guyau, de la Grasserie, Durkheim, Hubert, Mauss, S. Reinach, A. Réville, Marillier, Amélineau, De-renbourg, Levi etc.

W innych krajach historya religii byla traktowana spokojniej i bezstronniej. W Anglii, gdzie najbardziej rozwinęla się ta nauka, już od 1876 r. zalożono tak zw. Hébbert Lectures, a M. Gifford ufundował cztery katedry historyi religii na uniwersytetach szkockich. Z pośród badaczów zasłyneli: J. Lubbock, Tylor, L. Spencer, A. Hang, Frazer, B. Jevons, Caird, Morris, R. Smith etc. W Holandyi dość wcześnie zajęto się historyą religii, w 1877 r. zamieniono katedry teologii na katedry historyi religii. Z pośród historyków zasługi położyli P. Tiele autor pierwszego podręcznika (Histoire des religions jusqu'à l'avénement des religions universalistes), A. Wilkens, A. Knenen, Chantepie de la Saussay etc. W Niemczech ruch na tem polu później został zaszczepiony; w 1910 r. dopiero zostały ustanowione katedry H. rel. Z pośród historyków bardziej znani: Pfleiderer, Beusset, C. Orelli, autor dobrego podręcznika (Allgemeine Religionsgeschichte. 1899, 1913), Söderblum etc.

Jak powiedzałem H. rel. odrazu została pochwycona przez niepo ołane ręce i zaczęto jej nadużywać w walce z Chijaństwem. Ze strony Kła mało bylo pracowników, którzyby przeciwstawili swoje dowody dowodem przeciwni-ków. Ks. Broglie we Francyi i Harlez w Holandyi byli pierwszymi, którzy ośmielili się wystąpić pko uroszczeniom historyków. W ostatnich czasach sprakę z określonym celem, zadaniem, metodami. Dokonał tego wielki lingwista i młody jeszcze badacz O. Wilhelm we H. rel. bardzo podniósł niestrudzony Maks Müller, którego słusznie nazywają Schmidt, redaktor "Anthropos", który

odrazu znalazi wielu naśladowców i współpracowników. Jest nadzieja, że do nich przyszłość należy. (Por. ks. J. Archutowski, Porównawcza historya religii w "Ateneum kaplańskiem". Włocławek; Tydzień etnologii religijnej w "Miesięczniku Kościelnym". Poznań 1913).

Przedmiotem historyi religii jest skonstatowanie i opisanie wszystkich zjawisk religijnych w ich porządku chronologicznym. Ponieważ jednak nie ma jeszcze zupelnej zgody między historykami w określeniu zjawisk religijnych, religii—stąd różnorodność zdań między nimi w tej kwestyi dotychczas istnieje. Przyjmując określenie religii: "wierzenie człowieka w sile lub sily, które go przewyższają i od których on czuje się być zależnym<sup>4</sup> (W. Schmidt), możemy jako przedmiot H. rel podać następujący: wiare człowieka w sily nadprzyrodzone i wypływające stąd dogmaty, kult zewnetrzny i wewnętrzny (ofiary, modlitwa, procesye, tańce, śpiewy, kaplani), przepisy moralne.

Ponieważ dalej każde wierzenie w ciągu nieraz długich wieków ulega rozwojowi (toż samo należy powiedzieć o kulcie), historyk powinien przedstawić rozwój i dzieje poszczególnych religij.

W dotychczasowych podręcznikach (Chantepie de la Sausay, Orelli) religia chijańska była opuszczana. Prawdopodobnie dlatego, aby jej nie zestawiać z religiami pogańskiemi. Ale w nowszych podręcznikach (Reinach, Orpheus; Bricout, Où en est l'histoire des religions. Paris 1912; Huby, Christus. Paris 1912) religia chijańska została uwzględniona. Różne jednak były pobudki. Reinach powiada: "widzę w niem (t. j. Chijaństwie) wytwór wielce ciekawy imaginacyi ludzkiej i jej rozumowa-nia jeszcze dziecinnego". Dla tego włączać Chijaństwo do ogólnej historyi religii jest rzeczą niesprawiedliwą i sekciarską. Chijaństwo jednak winno być uwzględnione, gdyż najlepiej jest znane, wiąże się z dziejami cywilizacyi Europy i w porównaniu z innemi religiami bez stronnemu badaozowi okaże się dzielem wyjątkowem na świecie, nadprzyrodzo-

Metoda H. rel, w ciągu krótkiego czasu była przez historyków stosowana nie jednakowo:

a) filologiczna M. Müllera. Wychodząc z założenia, że wszystkie nasze pojecia opierają się na doświadczeniu, nabytem przez zmysły — twierdził, że i religia takiż sam ma początek. Przemiany pojęć zmysłowych na abstrakcyjne dokonywa język—więc przez badanie języka dochodzić się powinno do odtworzenia pojęć religijnych danego narodu;

b) a n t r o p o ł o g i c z n a, która przyjęła dwa kierunki: psychologiczny i socyologiczny. Psychologiczny kierunek zwraca większą uwagę na psychologie jednostki ludzkiej, socyologiczny na psychologie społeczności. Metody te do dziś mają swoich zwolenników, ale popelniają oni ten jeden kapitalny błąd, że wychodze z pewnych założeń, a mianowicie ewolucyi religii od form niższych do coraz bardziej doskonalszych;

c) historyczna metoda dziś ma najwięcej zwolenników; nie jest ona stronniczą, ani apriorystyczną, ale opiera się ona na badaniu materyału historycznego danej religii, Niczem ona nie gardzi, wszystkie nauki wzywa na pomoc, a więc etnografię, folklorystykę, filologię, psychologią, socyologię, archeologię przedhistoryczną, historyę etc. i na podanym dopiero przez te nauki materyale się wspierając, wyprowadza odpowiednie wnioski. Poznawszy religię wszystkich narodów, czy też tylko wieku, historyk powinien je z sobą porównać i odpowiednie wnioski wyprowadzić, ale to już będzie należało do filozofii religii (ob.).

Wielką pomoc metoda historyczna ma w teoryi t. zw. k r a jó w k u l t u r a l n y c h, za pomocą której możemy odtwarzać powolny rozwój pojęć kulturalnych i religijnych w ludzkości. Polega ona na tem, aby przy badaniu religii danego narodu umiejetnie rozróżnic poszczególne warstwy czyli kręgi, w których całość kultury duchownej i materyalnej się odbiły w danym okresie czasu. Twórcą tej teoryi jest Gröbner, Ankermann i W. Schmidt (Voies nouvelles en science comparée des Religions, Paris 1911). (Por. ks. J. Archutowski, Tydzień etnologii religijnej w "Miesięczniku Kościelnym." Poznań 1913).

(Por. M. Jastrov, The Study of Religion. New-Jork 1901; Jevens, An Introd. to the history of Religions.

Lond. 1896; Tze, An Introd. to the (Migne, PP. lat. XX, 963), choć wła-Study of comparative Religion. New-Jork 1909; P. Wurm, Handbuch der Religionsgeschichte. Leip. 1904; prof. Smirnow, Kurs istorii religii. Kazań 1908; prof. Klitin, Istorja religii. Odesa 1910).

X. J. A.

Relikwie (reliquiae). Tę nazwę dajemy szczątkom ciał Świętych, jak również w dalszem znaczeniu wszystkim przedmiotom, które z Chrystusem Panem lub Świętymi, za ich życia na ziemi, miały jakakolwiek styczność, np. suknie, narzedzia meki. W najszerszem zaś znaczeniu relikwiami nazywamy również wszystkie rzeczy, które miały styczność, np. przez dotknięcie się z właściwemi relikwiami. Według nauki Kła (Sob. Trydencki, ses. XXV, De invoc. et reliquiis Sanctor.) relikwiom Świętych, przysługuje cześć względna. Ponieważ za życia byli żyjącymi członkami Chrystusa i Kłem Duchaśw., a w dniu powszechnego zmartwychwstania czeka ich chwala wieczna, więc szczątkom ich na ziemi przysługuje cześć, jako tym, których Pan Bóg uwielbił i nam dał za przykład nasladowania. Rodzaj i charakter tej czci bywa rozmaity, stosownie do tego, do kogo R-e należały. Tak więc relikwii drzewa Krzyża św., jako najzacniej szej ze wszech miar, należy się cześć względnie Boska; przed wystawioną bowiem relikwią drzewa Krzyża św. nalezy klękać na jedno kolano — cultus latriae relativus. W wielkiej sa cenie relikwie innych narzędzi Męki Pańskiej-cierniowa korona, włócznia, słup biczowania, etc. Relikwie Świętych Pańskich, kości ich etc. odbierają cześć względną cultus duliae relativus; i to jest prawdą wiary św. Już w Starym Testamencie spotykamy cześć dla R. W arce przymierza widzimy tablice prawa Boskiego, miarkę manny, laskę Aarona. Za dotknięciem się płaszcza Eliasza, doznawano cudownych uzdrowień - za dotknięciem się kości Eliasza zostaje wskrzeszony umarły. W Nowym Test. cześć R. rozwija się więcej, a cuda sprawione za pomoca R., maja nawet swoją historyę. Relikwie Świętych łączono

sciwie posiadano tylko ich szczątki. Na Zachodzie z początku nie dzielono R. stąd św. Grzegorz W. odmówił użyczenia Knstplowi cząstek R. św. Wawrzyńca i książąt Apostolów (Migne, PP. lat. LXXVII, 700 seq.), z czasem jednak poczęto je dzielić, zwłaszcza jak stało się prawem umieszczanie relikwij Męczenników w ołtarzach, bez czego ołtarz nie mógł być ważnie poświecony. Aby można R. wystawić ku czci publicznej, musi to być R. Świętego lub Błogosławionego, inaczej, może być tyl-ko czczona prywatnie. Przy procesyonalnem przenoszeniu R. używa się baldachimu, a przy sarkofagach, zawiera-jących całkowitą lub bardzo znaczną R, powinna się palić lampa. R-e., jakie bywają nadane klom lub osobom prywatnym w relikwiarzach, mają być zapieczętowane pieczęcią miejscowego ordynaryusza, a w Rzymie odpowiedniej Kongregacyi, nadto mają posiadać autentyk, czyli dokument, stwierdzający prawdziwość R. W jednym relikwiarzu moga być umieszczone rozmaite R., jednak z R. drzewa Krzyża św. żadna inna R. umieszczona być nie może. Wolno relikwiarze umieszczać na oltarzach, nawet okadzać je podczas uroczystej celebry, lecz gdy jest wystawiony Najświętszy Sakrament, powinny być usunięte. Relikwiom cześć oddajemy zazwyczaj przez pocalowanie.

X. M. S.

Relikwie drzewa Krzyża św. ob. Drzewo Krzyża św.

Relikwie Meki Pańskiej ob. Narzedzia meki Pańskiej.

Reiski Feliks sufragan nominat wlocławski, dr. prawa klnego, w r. 1517 był kanonikiem kruszwickim, potem archi-dyakonem tże. Podwójne daty przyjęcia R-o do kapituly: 1522 i 1530 r. dowodzą jakichś niewyjaśnionych przeszkód. Wiadomo też z akt kapituly włociawskiej, że R. apelował w sprawie swej kanonii do Rzymu, której jednak nie wygrał, lecz przyznano mu w 1539 r. roczną opłate 6 grzywien od jego współ zawodnika do stalli Stanisława Dabrowz nimi samymi, tak że wyrażano się: skiego. W 1557 po śmierci bpa Dro-"Posiadamy Gerwazego, Protazego, Naza-hojowskiego został administratorem dyeryusza, błogosławionych Meczenników" cezyi. W r. 1559 po 3-letniej wakancyj

stolicy bpiej, jednomyślnie obrany zostal | wyjściu ze Zgierza przez lat 4 pełnił osufraganem; w sierpniu t. r. kapitula mianowała go pralatem archidyakonem, lecz gdy po długich staraniach nieprzychylny mu Uchański został prekonizowany na bpa włocławskiego i objął rządy dyecezyi d. 5 sier. 1561 r., unieważnil naprzód d. 7 paźdz. t. r. wybór R. na archidyakona włocławskiego, jako uczyniony nieprawnie, a następnie w r. 1562 wybór jego na sufragana. R. + w r. 1565 nie przedstawiony St. Apskiej do infuly. (Por. Chodyński St. ks. Biskupi sufragani włocławscy. Włoclawek 1906, 12-o, s. 37-39).

## Remanatyzm ob. Emanatyzm.

Rembieliński Roman ks. ur. 24 marca 1854 r. z rodziny dziedzicznie szlacheckiej województwa mazowieckiego w m. Siennicy, pow. Stanisławowskiego (obecnie Mińskiego), z ojca Wincentego Lubicz i Zofii z Gromnickich małżonków Rembielińskich, obywateli ziemsk. Kurs nauk gimnazyalnych odbył w domu rodzicielskim, nastepnie ukończył kursa pedagogiczne w 1872 r.; przez lat dwa oddawał się pracy nauczyciel-skiej; w 1874 wstąpił do seminaryum metrop, św. Jana w Warszawie, na poczatku 1877 r. wyjechał do kolegium polskiego w Rzymie dla odbycia studyów teologicznych na uniwersytecie gregoryańskim, który ukończył w 1880 ze stopniem dra teologii i kandydata prawa kanonicznego; w październiku t. r. wyświęcony został w Warszawie na kaplana przez bpa Gintowta, za czasów administratora archidyecezyı ks. bpa Antoniego Sotkiewicza. Tegoż r. mianowany został przybocznym sekretarzem administratora i archiwista konsystorza warszaw., następnie pracował jako wikaryusz przy katedrze św. Jana; w 1881 r. został profesorem filozofii w seminar. metropol. i na tem stanowisku pozostawał do 1897 r. wykladając oprócz filozofii, wymowe i teologie dogmatyczna. Tegoż r. przez arbpa Popiela mianowany kanonikiem kapituły łowickiej i proboszczem parafii Zgierz w dekanacie łódzkim. Pozostając na tem stanowisku do 1906 r. zgromadził materyał pod budowę nowego kła, starając się równo-cześnie przez gorliwą pracę kapłańską i odbyte przez OO. Redemptorystów misye podnieść moralność parafian. Po druga Hendrickje Stoffels, podzielająca

bowiązki kapelana przy więzieniu poprawczem w Warszawie przy ul. Rakowieckiej. W 1900 r. Ojciec św. Leon XIII promował ks. R. na prałata papieskiego; w tymże czasie mianowany zostal pralatem archidyakonem kapituly łowickiej 1907 a w 1911 r. pierwszym proboszczem parafii Zbawiciela w Warszawie. Tegoż roku posuniety do godności prałata dziekana kapituły łowickiej, a ostatecznie w r. 1903 mianowany pralatem prepozytem tejże kapituly. Oprócz tego zajmował stanowisko prefekta progimnazyum żeńskiego przy kle PP. Sakramentek na Nowem Mieście w Warszawie, oraz na pensyi p. Anny Jasińskiej. Nadto administrował przez lat trzy parafia Milonice w dekanacie kutnowskim, gdzie powiększył i przebudował kł i rozszerzył parafię przez odłączenie kilku wiosek od parafii, Krośniewice. Z prac piśmiennych wydał: Mężowie Apostolscy. Warszawa 1890; Miesiąc czerwiec (większy i mniejszy). Tze 1889; Loretto - Nowe - Nazaret. Tže 1895; Podrecznik wakacyjny dla kleryków i młodych kaplanów. Warszawa 1888.

X. J. N.

Remedia Juris ob. Środki prawne.

Rembrandt Harmeusz van Ryn (Riin) ur. się 15 lipca 1606 (8) r. w Lejdzie. Ojciec jego bogaty młynarz, Harmen van Ryn, matka córka piekarza, Kornelia Willemsdochter. Wysłany przez ojca na wydział prawny do wszechnicy lejdejskiej, wkrótce ja porzuca i wstępuje do pracowni malarza Jakóba van Swanenberga a po trzech latach do Piotra Lashuana w Amsterdamie. Tu w 1630 r. na stałe osiadlszy spędza swe artystyczne życie, pełne zmiennych kolei losu: to pelne szczęścia, sławy, dostatków' uznania, to znowu zawodów, poniewierki, biedy, a nawet pod koniec ostatnie nedzy. Owe radosne i smutne chwile opromieniać mu miały postacie dwu kobiet; obiedwie uwiecznione na licznych obrazach: jedna legalna małżonka Saskia Uylenborch w błogich chwilach życia była mu wierną towarzyszką dopóki śmierć jej nie zabrała 1642 r.;

najsmutniejsze losy, dopiero podobno na krótko przed śmiercią legalną małżonką została.

Ten artysta z bożej łaski, geniusz holenderski, który sławę zarówno imienia swego jak i ojczyzny szeroko rozwinał po swiecie, w życiu swem nie wiele zaznał szczęścia: rozrzutność wielka grosza, którego nie szczędził skupując arcydzieła sztuki, wtrąciła go w szpony lichwiarzy; wzięty w kuratele przez krewnych żony troskliwych o majatek syna jego Tytusa. Znekany niedostatkiem, procesami doprowadzony do ruiny, pelen rezygnacyi, do twórczości artystycznej koniecznością smutnej rzeczywistości, zmuszany, † w tydzień po smierci syna swego 8 paźdz. 1669 r. w Amsterdamie, gdzie mu też w 1862 r. wystawiono pomnik. Za życia niedoceniono R., lecz później, gdy gdy go zrozumiano, należną cześć otrzymał.

R. jako artysta jest przedstawicielem realizmu w malarstwie; ale nie tego zimnego, sztywnego, martwego, kopjującego przyrodę z pedantyczną ścisłością i dokładnością; realizm jego szlachetniejszy, owiany urokiem goracego umilowania przedmiotu, wlewania weń duszy swej i serdecznego uczucia. Mistrzostwo we władaniu światłocieniem to najistotniejsza cecha talentu R.: głęboko odczute zrozumienie światel i ceni. ustosunkowanie ich, znakomite kontrasty, cudna gra świateł i cieni, wreszcie swoboda i i pełnia bijące z obrazu wprost rzucają się w oczy. R. był geniuszem płodnym; dorobek jego artystyczny bardzo pokaźnie się przedstawia; znanych mamy 600 malowidel po galeryach świata calego, oraz prywatnie rozrzuconych; ponad tysiąc rysunków i niezliczone mnóstwo rytów, miedziorytów, kwasorytów, które nawet wzrok mu bardzo osłabiły. Z największem zamiłowaniem uprawiał malarstwo portretowe: autoportrety, portrety matki, Sakji, Hendryckji, mnostwo zamawianych wypełniają większą część malowidel R. Zostawil również znaczna liczbę obrazów historycznych, malowidel rodzajowych, krajobrazów i scen z życia domowego. Wprowadził malarstwo religijne i wiele obrazów z tej dziedziny pozostało; z wyjatkiem kilku, sa to jednak na ogół rzeczy słabsze; realistyczny talent R. nie bardzo się umiał naginać do tego rodzaju twórczości.

Wiekopomną sławę zapewnił sobie R. kilkoma prawdziwie genialnie wykonanymi obrazami: "Straż nocna", "Syndykowie cechu sukiennikówa (Amsterdam), z młodszych lat znakomita "Lekcya anatomii". Z religijnych obrazów "Więzienie św. Pawła", "Anna prorokini", "Judasz zwracający srebrniki", "św. Anastazy", "Ofiarowanie w świątyni", "Święta Rodzina", "Wskrzeszenie Łazarza", "Modlitwa św. Hieronima", "Łódź św. Piotra", "Dawid grający na harfie" "Chrystus z uczpiami w Emaus", "Podniesienia krzyża", "Zdjęcie z krzyża" (te 3 może najlepsze), "Złożenie do grobu", "Zmartwychwstanie", "Niewierny To-masz", "Noli me tangere", "Wniebo-wstąpienie". "Ukamienowanie św. Szczepana" i mnóstwo wielkie innych.

R. miał wielu uczniów oraz naśladowców, do pierwszych należą: Gerard Don-Ferdynand Bol, Jakób Bakker, Govaert Flinck, Gebrand van den Eeckhout, Philips Koninck, Carel Fabritino, Bornard Fabritius, Van de Capelle, Samuel Van Hoogstraaten, Aert de Gelder; do drugich Jan Livens, Salomon Konnick, Nicolas Moeyaert, Leonard Bramer.

Autentyczne szczególy o życiu R. podali Scheltema, Redevoering vveu het leven van R. (Amsterdam 1853); Vosmaer, R. ses précourseurs et ses années d'apprentisage (Hayos 1863) Candal, The life and genius of R. (London 1866). Rytownicze prace R. opisal Gersaint w Catalogue de toutes les pièces qui forment l'oeuvre de R. (Paryż 1751); w nowszych czasach Kar. B anc, Oeuvres completes de R. (2 t. Paryż 1859-61); Bode, Studien zur Geschichte der holländischen Malerei (Brunszwig 1883); Wurzbach, Rembrandtgalerie (Stuttgard 1883); Blanc, L'oeuvre complet de R. (4 wyd. Paryż 1873). (Por. Enc. Powsz. Orgelbranda, t. 12, str. 563; Haldane Mac-fal, Historya Malarstwa, t. 5, str. 69-134; Jozef Israels Rembrandt, przekład z ang. Joz. Rufera).

X. E. D.

Remedyusz bp z Chur ok. 800—810 r. Bliższe szczegóły z jego życia nieznane. Wiadomo tylko, że nauki pobierał w Tours pod kierunkiem Alkuina, z którym łączyły go później wezły serdecznej przyjaźni. R-wi przypisują dwa

zbiory praw: pierwszy z nich składa siel z 80 kanonów i własciwie nie wspólnego z R em nie ma, pochodzi z końca IX w. i jest wyciągiem z podrobionych listów pskich Pseudoizydora; pod imieniem Remedyusza ogłoszona była dop ero przez Goldasta p. t. Almannicae ecclesiae veteris Canones ex pontifi cum epistolis excerpti a Remedio Curiensi episcopo jussu Caroli Magni w Rerum Alamannicarum Scriptores, II, Francf. 1661, 121. Drugi zbiór praw Capitula Remedii składa się z 12-tu rozdzialów i te rzeczywiście należa do Remedyusza, a powstały prawdopodobnie w pierwszych latach jego rządów bpich. (Por. W. W., X. 1041-1044),

Remer Wincenty T. J., z pochodzenia szwajcar, jednak całe prawie życie przepędził we Włoszech; był profesorem filozofii i teologii w uniwersytecie gregoryańskim w Rzymie w ciągu lat 25, znakomity kaznodzieja i spowiednik. Pius X powierzył mu na przeciąg 3 lat obowiązek przemawiania w czasie rekolekcyj do krdłów i pralatów watykańskich. Podobno Ojciec św. nosił się z myślą obdarzenia R a purpurą krdnalską. Cenne są jego Summa praelectionum philosophiae scholasticae. Romae 1895, 8-0, 2 t. † 15 lipca 1910 r. (Por. Battandier, Annuaire pontif. 1911, 8-0, s. 768; Hurter, Nomencl. liter. 1913, t. VI, k. 1880).

Remigiusz z Auxerre beuedyktyn ur. w połowie IX w. w Bourgogne. pił do klasztoru w Auxerre. Był głośnym na owe czasy nauczycielem w Reims, a potem w Paryżu. Data śmierci też nieznana. Główniejsze z jego dziel następu ace: Comment. in Genesim; Migne, Patr. Lat. CXXXI, 51); Enarrationum in Psalmos David liber unus, ib.; Comment. in Cantic. cant .: Comment. in XII Proph. minores; Explanatio Epistolarum B. Pauli; De celebratione Missae et eius significatione (Migne, l. c. CI, 1246. (Por. Herders, Konversations-Lexikon, VII, s. 457; W. W., X, 1044).

Remigiusz św. arbp Lyonu, przed wyniesieniem swojem na te godność był
wielkim mistrzem kaplicy cesarza Lotaryusza. Arbpem Lyonu został w r.
852 po arbpie Amolonie. Brał udział cap. XXXI). Przy kle metropolitalnym

w koncyliach w Walencyi w r. 855, w Langres i de Savonières w 859, w Touzi w 850, w Soissons w 866, w Verberie w 869, w Reims 871 i w Châlon - sur Saône w 873 i 875. Na koncyliach tych przeważnie roztrzasane były sprawy ty czące się łaski i przeznaczenia. † w r. 875 w Lyonie. R. jest autorem Odpowiedzi kla Lyońskiego na trzy listy: Hinkmara z Reims, Padrula z Laonu i Rabana z Moguncyi w kwestyi nauki Goteszalka. Oprócz tego napisal: Resolution d'une question de la condamnation générale de tous les hommes par Adam etc.; De l'Attachement inviolable à la vérité de l'Ecriture sainte. Imie R. znajduje sie w Suplemencie do Martyrologium Rzymskiego oraz w Martyrologium Francuskiem Andrzeja du Saussay, jakkolwiek śladu publicznej czci oddawanej Sw. nie można sie doszukać nawet w samyın Lyonie. Świeto 28 paźdz. Ciało pochowane w kle św. Justa przeniesiono później do kła katedralnego. (Por. Gallia Christ. t. V; Hist, litter. de la France. t. V; Flodoard, Hist. romana eccl. t. XIX; Glaire, Diction. t. II; Pétin, Dictionnaire hagiogr. t. II, k. 871).

X. J. N.

Remigiusz (Remediusz, Rimediusz) św. bp z Reims (1 październ.). Ur. ze znakomitej rodziny w Laon (Laonois) ok. r. 437. W młodocianym wieku opuścił świat i oddał się wykształceniu i praktykom życia duchownego, prawdopodobie w szkole Kanoników przy kle katedralnym w Reims. Jego cnoty takiego nabrały rozgłosu, że jak utrzymuje św. Grzegorz Turoneński (Liber de gloria confessorum, cap. LXXIX) już w 22 r. życia został bpem remeńskim po śmierci Wennadiusza. Prawdziwy naśladowca Chrystusa i gorliwy pasterz, wielkiem sercem obejmował wszystkich, a szczegolniej ubogich, pracując niezmordowanie nad rozszerzeniem wiary św. między poganami i aryanami. Historyk Franków dla niezwykłyah jego zalet porównywa R-sza ze św. Sylwestrem. "S. Remigius episcopus egregiae scientiae et rhetoricis adprime imbutus studiis, sed et sancti-tate ita praelatus, ut S. Silvestri virtutibus aequaretur" (S. Gregorius Turonensis lib. II Historiae Francorum.

osadził Kanoników reg. i powierzył im co do panowania. Trzeci list do Fulduchowieństwa. Podobne wychowanie fundacye poczynił w Gallii i Belgii. Z klasztorów tych wychodzili znakomici mężowie, nawet pże (Urban II). Słynnym jest R-sz i z tego, że Klodoweuszowi, królowi Fraków udzielił sakramentu chrztu i bierzmowania w uroczystość Bożego Narodzenia r. 496 prawdopodobnie w Reims; wraz z królem 3,000 Franków przyjęło wiarę katolicką. Było to wydarzenie doniosłego znaczenia. Religijne bowiem stanowisko tego najpoteżniejszego ze szczepów germańskich sprawilo, ze i pokrewne mu aryańskie ludy, wyrzekły się błędowierstwa. A chociaż zapewne jeszcze znaczna część ludu pozostała nadal przy kulcie pogańskim, to jednak państwo całe miało od tej chwili charakter katolicki. Stad to R. nazywa sie "Apostolem Franków". Z przyjęciem chrztu przez Klodoweusza łaczy się piękna legenda o golabku, który przyniósł z nieba oliwe do namaszczenia króla. (Por. Vita S. Remigii u Migne, t. 125, p. 1161; Acta SS. Boll. Oct. t. I).

Obdarzony znakomita wymowa, przytem bardzo uczony, osobliwie w wymowie klnej, pozostawił R. kazania odzna czające się retorycznem wykończeniem, które jednak nas nie doszły. Hinkmar twierdzi, że miał objawiony dzień śmierci, że sporządził testament (rzecz ta jednak nie zostala dotychczas krytycznie wyjaśniona) i że na pewien czas przed śmiercią utracił wzrok. Dożył R. późnego wieku. Według Grzegorza Turoneńskiego (lib. de gloria Confessorum) † 532 lub 533 r. 13 stycz. w 96 r. życia a 74 r. bpstwa. Pochowany najpierw w kle św. Krzysztofa, a gdy zajaśniał cudami, d. 1 paźdz. 585 r. ciało jego złożono w nowo zbudowanej krypcie, zaś w r. 1049 z polecenia pża Leona IX-go, obecnego na synodzie w Reims, relikwie jego przeniesione zostaly do nowokonsekrowanego opackiego kła Benedyktynów, gdzie do dziś dnia spoczywają we wspaniałem mauzoleum z XVI w. W dyecezyi Reims święto jego obchodzą d. 13 stycznia, jako w dzień śmierci, gdzieindziej zas 1 paźdz. R-usz napisał 4 listy, z tych dwa do Klodoweusza. W jednym z nich pociesza króla po śmierci siostry Albofledy, w drugim podaje mu zbawienne rady

kona, bpa Utrechtu, w obronie praw Kła w Reims, a czwarty do bpów Gallii w obronie kaplana Klaudyusza. Mylnie przypisują niektórzy św. R-wi dzielo p. t. Explanationes seu Comentarium in Epistolas Pauli, (Por. Historia Ecclesiastica auctore Ignatio Amat de Graveson. t. 2, 92-3). Flodoard, kanonik w Reims († w 966 r.) opowiada o dwóch zjawieniach Matki Bożej; z tych pierwsze zakonnikowi Radwinowi w towarzystwie św. Jana Ewangellsty i św. R-sza, a drugie kaplanowi Gerhardowi w towarzystwie św. Marcina i R-sza. (Por. Stephan Beisse, S. J., Geschichte der Verehrung Marias in Deutschland während des Mittelalters. Freib. in Breisgau 1909). Źródła: Acta SS. Boll. Octob. T. I; Gabriel Pennotus, Generalis totius Sacri ordinis clericorum Canonic. Historia tripartita. Romae M. D. C. XXIII; Joannes Ant. Zunggo, Historia generalis. Can. Reg. S. Aug. Ratisbonae 1745; Skarga, Zywoty Świętych; Encyklop. Nowodwors. art. Remigiusz i Reims; Wetzer u. Welte, Kirchen. lexikon; Bibliotheca hagiographica latina antiquae et mediae aetatis. Bruxellis 1900).

Ks. A. Błachut.

Remling Franciszek ks., historyk niemiecki, ur. w r. 1803 w Edenkoben, w r. 1852 został kanonikiem katedralnym w Spirze, gdzie † w r. 1873. Napisal: Urkundl. Gesch. der ehem. Abteien u, Klöster im jetz. Rheinbayern. 1836, t.; Geschichte der Bischöfe zu Speyer. 1852 -- 54, 2 t.; Neure Geschichte der Bischöfe zu Speyer. 1867; Die Rheimpfalz in der Revolutionszeit v. 1792-98. 1865, 2 t.; Nikolaus v. Weis, bisch. zu Speyer. 1871, 2 t.; Kard. v. Geissel. 1873, i inne. (Por. Buchberger, Kirchl. Handl. 1910, k. 1736).

Remmon-1) miasto w Negeb w pokoleniu Judy, później oddanę pokoleniu Symeona (Jos. XV, 32; XIX, 7; I Par. IV, 32; Neh. XI, 29; Zachar. XIV, 10).

2) R.—miasto w pokoleniu Zabulon, oddane lewitom z rodziny Merarego (Ios. XIX, 13; I Par. VI, 77).

3) R.—skala, w której się schronilo

600 Benjaminitów po porażce przy Gabaa, prawdopobnie dziś Rammun na wschód od Bethel (Jud. XX, 45, 47; XXI, 13).

4) R.-benjaminita, ojciec Baany i Rechaba, zabojców Isbozeta (II Reg. IV,

2; V. 9).

5) R.—bożek, miał swą świątynie w Damaszku (1V Reg. V, 18). (Por. Robinson, Neuere bibl. Forsch. p. 142; Palaestina. III, 42; D. Zanecchia, La Palestine d'aujourd'hui. 1899, II, 662, 663; M. Hagen, Lexicon biblicum. III, p. 851; W. W., X, 1049).

Remoboci rodzaj mnichów syryjskich, których św. Hieronim opisuje w liście do Eustochium (Ep. 22, 34), jako włó-czegów najmniej zasługujących na poważanie. Mieszkają po dwóch lub trzech, rzadko więcej, bez żadnej reguly; zamieszkują też po miastach, gdzie utrzymują się ze sprzedaży różnych przedmiotów po wyższej cenie, gdyż pracę swoją i sztukę uważają za świętą. Stół mają wspólny; zachowują posty, współzawodnicząc między sobą co do surowości. W postepowaniu sa afektowani, noszą szerokie rekawy i spodnie, oraz grubą suknię; trudnią się często obmowa księży, zaś sami odwiedzają dziewice i gdy się nadarzy święto, przebierają miarę w jedzeniu. Tego rodzaju wykoszlawieni mnisi byli i w Egipcie, gdzie ich zwano Sarabaitami (ob.).

## Remontranci ob. Arminianizm.

Renan Ernest, jeden z najsłynniejszych obrońców niewiary w XIX wieku, autor licznych dzieł o początkach judaizmu i Chrystyanizmu, a glównie znany w świecie jako twórca "Życia Jezusa". Katolicka Bretania była jego ojczyzną. Ur. 27 lut. 1823 r. w m. Tréguier. Wzrastał w trudnych warunkach. Po śmierci ojca, kapitana na statku kupieckim, wychowaniem dzieci, z których Ernest był najmłodszym, zajęła się matka, kobieta rozumna i energiczna. Pierwsze wykształcenie otrzymał w malem seminaryum miejscowem prowadzonem przez księży. fam też powoli przygotowywał się do stanu kapłańskiego. W 16 roku życia za staraniem swej siostry Henryki nauczycielki przeszedł do Paryża do szkoły wzorowo urządzonej i prowadzonej przez późniejszego arbpa Dupanloup. Nowe środowisko zrobiło postępy. Niestety, wiara gasła w jego

na R. ogromne wrażenie. Poczuł on w sobie nowe życie, które powoli toro-wało sobie drogi. Dupanloup, niezrównany przewodnik młodzieży nie mógł reagować na ukryte w glębi tajniki jego duszy. Jego wiara nie doznała głębszych wstrzaśnień. Przez trzy lata kształcił sie R. pod kierunkiem Dupanloup'a, czyniac niezwykle postępy w naukach. W 19-ym roku jako naturalista R. opuścił zakład, taki sam jak dawniej pobożny, moral-ny, ale uzbrojony pod względem wiedzy, ale przemieniony pod względem usposobienia. Teraz przeszedł do seminaryum duchownego. Studya filozoficzne obywa w Issy. Od pierwszej chwili zjednał sobie uznanie przelożonych. Mając ich poparcie R. zawsze kochający książkę wszystkie wolne chwile poświęcał studyom, które niestety prowadził nie systematycznie i bez dozoru. W dzielach filozofów, przeważnie nowych, jak Descartes, Malebranche, Leibnitz, Pascal, szupoglębienia n'e wysoko postawionych wykładów seminaryjskich. Powoli przejmował się duchem tych pisarzy, a ich wpływ zaznacza się w uleganiu R. poglądom panteistycznym, co gorsza, doznając wątpliwości religijnych, których mu należycie nie wyjaśniano. R. już teraz w seminaryum począł tracić wiarę. Profesorowie, którzy lepiej go znali, radzili mu przejść do szkoły normalnej i zostać nauczycielem świeckim. Rady jednak rektora, z którym nie był zupelnie szczery, i innych profesorów-przemogły. Renan uspokoił się w sumieniu, postanowił przejść na teologie. W październiku 1843 r. rozpoczął swe studya teologiczne w seminaryum św. Sulpicyusza w Paryżu. I tutaj R. swoja pracowitościa, postępowaniem zjednał sobie ogół profesorów; z całym zapałem wział się do pracy, szczególną uwagę skierował na niezwykłe wykłady Le Hir'a-wykłady języków wschodnich. W tej dziedzinie po roku pracy poczynił tak znaczne postępy, że Le Hir w zastępstwie powierzył mu wykład gramatyki hebrajskiej. Prócz tego przełożeni nie przenikając głębi jego duszy, pozwolili mu uczęsz-czać na słynne kursy biblijne Quatremére'a, trochę racyonalisty, wykładającego w kolegium francuskiem i Reynaud'a w bibliotece narodowej. Słowem w dziedzinie nauk R. czynił szybkie

sercu z dniem każdym. Dawne powatpiewania na tle filozoficznem znalazły podpore w dziedzinie filologicznej. R. studyujący tutaj niemieckich racyonalistów jak Gesenius, Ewald, Straus, Bauer, Hegel, Herder, Goethe-przejmował się ich duchem, oddalał się od Kia, a nawet, jak to podczas wakacyi r. 1845, po glębszem zastanowieniu skonstatował, przestał być katolikiem. Pod wpływem tego stwierdzonego faktu opuszcza seminaryum. Rozpoczyna nowe życie w warunkach niezwykle trudnych. Pomocy ofiarowanej mu przez dawnych przełożonych nie przyjął; przejęty niechęcią a nawet nienawiścią ku katolicyzmowi zrywa wszelką łączność z przeszłością. Wspomagala go natomiast siostra zadodowolona z jego kroku. Poczatkowo zamieszkał jako korepetytor w pensyona cie przy liceum Henryka IV; wolne zaś chwile poświęcał doskonaleniu się w ulubionych studyach filologicznych. Chodził do kolegium franc. na wykłady hebrajskiego i syryjskiego profesora Quatremére'a a do szkoly jezyków wschodnich na lekcye arabskie Reynaud'a; prócz tego Burnouf wtajemniczył go w sanskryt i gramatykę porównawczą języków indoeuropejskich. Zajęty tą praca nie zapominał i o egzaminach, które w tym czasie przeszedł zyskując stopień licencyata. Ten też okres wytężonej pracy uwieńczył napisaniem pierwszych swych dziel, jak "O początkach mowy", O studyach greckich w średnich wiekach" i "Historya języków semickich" napisana 1847 r. a uwieńczona nagrodą akademii; praca ta później (1855) rozszerzona zjednała mu sławe wybitnego filologa. Występuje w niej pko ogólnie przyjętej teoryi o jedności pierwotnej mowy rodzaju ladzkiego. W 1849 r. zwiedza Włochy, gdzie w tamtejszych bibliotekach zbiera materyaly do "Historyi literackiej Francyi". Jednocześnie pracuje nad swą rozprawa doktorska "Averroes et l'Averroisme". Paris 1832 W 1856 r. Akademia des inscriptions et belles lettres pod świeżem wrażeniem "Historyi język. semickich" wybrała go swoim członkiem. Był to dlań wielki zaszczyt. Od tej też chwili rozpoczyna się nowe życie; honory i sława otaczaja jego dni. Akademie i stowarzyszenia tres" (1866), w tej pracy R. oparl się na naukowe zaliczają go w poczet swych faktach opowiedzianych w pierwszym

pracy. Owszem, teraz pracuje w "Towarzystwie azyatyckiem", pomaga Le Clerc'owi w redagowaniu "Historyi literackiej Francyi", pisze liczne artykuły wydane p. t. "Etudes d'histoire religieu-se" (1857) i "Essais de morale et de critique" (1859), tłumaczy księgę Hioba (jedna z lepszych prac Renana) 1859 i i "Pieśń nad pieśniami" (1860). W r. 1860 za zgodą Napoleona III staje na czele misyi naukowej, która ma zbadać Fenicye, jej pomniki, jej sztukę. Z zadania swego wywiązuje się znakomicie. W dziele "La mission de Phénicie" (1864) wypowiedział swe wnioski o naturze sztuki fenickiej, o wpływach asyryjsko - babilońskich na Grecye za pośrednictwem Fenicyan. Ale pobyt ten na Wschodzie wprowadza zmiane w jego pracy naukowej. Badając dzieje ducha ludzkiego R. skonstatował doniosłość faktu zjawienia się religii chijańskiej na ziemi. Zwrócił wiec szczególniejszą uwagę na ten dziejowy wypadek; jego wyjaśnieniu postanowił poświęcić swe pióro.

Bedac wiec na Wschodzie udał się do Palestyny, zwiedził miejsca oznaczone obecnością Jezusa Chr., nie pomijając żadnej ważniejszej miejscowości. W chwilach wolnych skreślał wrażenia swoje osobiste, opracowywał poszczególne zdarzenia Ewangelii św. Po powrocie do kraju otrzymał katedrę języków wschodnich w Collège de France; teraz też opracował i wydał znane "Życie Jezusa" (1863). Dzielo to napisane jezykiem pięknym zyskało mu popularność. Niestety, Renana Chrystus Pan przedsta-wiony w niem jest bez aureoli Bostwa. Jezus Chrystus jest marzycielem, w którego sercu wskutek zewnetrznych warunków powstało i rozwinęło się przedświadczenie o mesyańskim charakterze. Nic dziwnego, ze dzielo to pomimo rozgłosu i uznania w ob zie racyonalistów wywolalo oburzenie Chijan. Rzad pod naciskiem opinii, listów, żadań bpów zmuszony był zawiesić jego wykłady w Collège de France (1864). Od tej chwili R. od-daje się wyłącznie pracy naukowej nad początkami Chrześcijaństwa. A owoce swych studyów ogłaszał w kolejno po sobie następujących dzielach: "Les Apôczłonków. Nie zmniejsza jednak swej rozdziale "Dziejów Apostolskich". Dal

im własne wyjaśnienie. Wspanjałe sa i tutaj dwa przedostatnie rozdziały o stanie świata w połowie pierwszego stulecia i o prawodawstwie religijnem tego czasu. "Ś. Paul" – książka znakomicie ułożona, przepełniona tradycya i praw-dziwemi pięknosciami literackiemi, nie wolne jednak od zasadniczych bledów wynikających z swiatopoglądu autora. "L'Antechrist" (1873), gdzie w sposób jemu tylko właściwy przedstawił dzieje dziesieciu lat życia Kła; patrzymy tam na prześliczne obrazy męczeństwa chijan, zarówno jak doznajemy przerażenia wobec okrucieństw Nerona. W 1876 r. oglasza "Les évangiles et la seconde génération", kreśli w niem ostateczne wyniki badań nad historyczna strona czterech Ewangelij, opowiada dzieje Kła do 117 r, Praca ta należy do najmniej interesujących. różnorodność przedmiotu i liczne dyskusye nużą czytelnika. W "l'Eglise chrétienne" (1879) przedstawił życie Kla do r. 157; w te 40 lat rozwoju klnego wplótł opowiadanie o najważniejszych zdarzeniach polityki, filozofii, kultury ogólnej. Wreszcie w 1882 r. ogłosił dzieło "Marc Auréle et la fin du monde antique". W zbyt jasnych kolorach uwydatnił w nich postać "najlepszego" z cezarów i jego stosunek do Kla; natomiast charakter chijan przez Marka Aureliusza krwawo prześladowanych wypadł blado, "Marek Aureliusz" jest siódmym, ostatnim tomem jego wielkiej pracy o początkach Chijaństwa (Les origines du Christianisme). Glówną wada tej pracy jest negacya nadprzyrodzoności. Dla tego też dzielo to pomimo niebywałej piękności stylu i wielkiej znajomości przedmiotu w zakresie przygotowawczym jest pracą niekompletną, jest "tkaniną błędów", co na wypadek możliwości cudu uznał sam autor.

Po ukończeniu tych prac R. zabrał się do nowych studyów nad religią i historyą żydowską. Wieść o tem w swiecie przyjeto z radościa. Spodziewano się, że Renan oryentalista fachowy, znany z licznych rozpraw w dziedzinie ar-cheologii, lingwistyki i epigrafiki w równie wspaniałych odsłonach przedstawi przeszłość narodu żydowskiego. Trzy tomy tej pracy ukazały się za życia autora, czwarty i piąty już po jego śmierci. Trzy pierwsze tomy są dzielem wykończonem; opowiada w nich R. dzieje Prócz tego znane są R. liczne prace

żydów od Abrahama do powrotu żydów z niewoli babilońskiej. Mówiąc o patryarchach przeczy historyczności pierwszych ksiąg Mojżesza; opowiadania bi-blijne od Abrahama do Samuela uważa R. za wymysł późniejszych czasów; ksiegi Mojżesza stawia nie wiele wyżej od pieśni Homera. Pismo św. jest dlań zbiorem legendarnych opowiadań. Słowem R. przyjął i przeprowadził w "Historyi" poglady głoszone przez skrajne szkoly racyonalistów niemieckich i holenderskich. O wartości więc naukowej "Historyi" R. mowy być nie może.

Renan prócz pracy naukowej usiłował odgrywać role i na polu politycznem. Ale tutaj doznawał zawodu. Nie wszedł ani do Izby, ani do Senatu, pomimo iż w r. 1869 postawił swą kandydature do Izby. On, pisarz wybitny, ale mówca mierny a żaden organizator nie znalazł poparcia u swoich wyborców. Swe poglądy polityczne i i społeczne wypowiedział w licznych rozprawach, drukowanych w czasopismach, a wydanych między innymi w książce "La Reforme intellectuelle et morale" (1871); w jednej z rozpraw (La monarchie constitutionelle de France) R. wypowiada surowy sąd o rewolucyi, daje szereg projektów, któreby przyczyniły się do odrodzenia jego narodu,—między innemi zaleca przejęcie się kultura niemiecka.

Prócz tego R. znany jest z dzieł filozoficznych. W "Dyalogach filozoficznych" (1876) wypowiada R. wiele sofizmatów o Bogu, religii, ctyce, przyrodzie, przyszłości rodzaju ludzkiego. Te same myśli, tylko w spo-ób jaskrawy, rozwija R. w dramatach, jak "Caliban" (1878), "L'eau de Jouvence" (1886), "Le Prê-tre de Nemi" (1885), "L'abbesse de Jouarre" (1886). Dramaty Renana byly przedmiotem najróżnorodniejszych sądów krytyków; właściwie są one filozoficznemi rozprawami, brak im życia. Praca Examen de conscience philosophique" (1888) jest krótkiem jasnem streszczeniem myśli Renana rozrzuconych w jego pracach filozoficznych. Do dzieł filozoticznych należy również i duża książka "L'avenir de la science" (1890) opracowona już w r. 1848.

W ostatnich latach napisal pamietniki: "Souvenirs d'enfance et de jeunesse".

naukowe i rozprawy drukowane w "Jour- | lega niezmiennym prawom i dąży do nal des Debats" i w "Revue des deux mondes". Niektóre z nich wydał oddzielnie w "Nouvelles études d'histoire religieuse" (1884); należą do najlepszych rozpraw Renana "Discours et conférences" (1887), "Mélanges d'histoire et de voyages" (1890), "Feuilles détachées" (1891)—zawierają już to krótkie artykuly R., już też liczne przepiękne jego przemówienia, które wygłaszał na posiedzeniach akademii i w innych okolicznościach. Najwspanialszem jest jego pochwala Claude Bernarda, wypewiedziana w 1879 r., gdy sam zajął po nim krzesło wśród nieśmiertelnych w akademii. Ze wszystkich prac R. najwięcej ukochal "Corpus inscriptionum Semiticarum", gdzie umieścił wiele artykulów treści epigraficznej, archeologicznej lub lingwistycznej. Do ostatnich lat nie przerywał pracy. Milem dlań zajęciem były wykłady języków wschodnich, które od r. 1871 prowadził w Collège de France wobec nielicznego ale dobranego grona sluchaczy.

W murach też Collège de France", gdzie mieszkał, zakończył swe życie w 1892 r., bez pociechy religii, którą w głębi duszy nienawidził. Niewierząca Francya, dla której pracował i której był duchowym przewodnikiem, uczciła go cywilnym pogrzebem. Ciało jego zło-

żono w Panteonie,

Renan jest znany w świecie. Niezwykle zdolny stylista, pióro swe poświęcił kwestyom pierwszorzędnym. Religia i jej różnorodne życie były tematem, co zajal umysł tego genialnego pisarza. Wykolejony za młodu, nie wykształcony pod względem dogmatycznym zerwal z zasadami pierwszego swego wychowania. Co więcej, dawną swą religię znienawidzil. I właśnie nienawiść religii katolickiej jest tłem jego prac. Wszystkie też dziela tchną jedną myślą-myślą poniżenia religii, zwalczania Kla. Dlatego też R. dla ludzi nienawidzących Kla katolickiego stał się przewodnikiem duchowym, teologiem sekty, a dzieła jego skarbnica pocisków przeciw Kłowi.

Filozoficzne dzieła R. przenika duch sceptycyzmu. Zasadnicze prawdy-Bóg, nieśmiertelność duszy- u R. przyjęły forme panteistyczną lub też są czczą formą. Niema dlań w świecie śladu

stopniowego rozwoju życia. Słowem, w filozofii R. niema nic pozytywnego. Podstawa jej jest negacya pogladu chi-

jańskiego.

Jednem polem, gdzie R. należy się słuszne uznanie, jest dziedzina archeo-logii, epigrafiki, lingwistyki; ale dzisiaj już i na tem polu nauka poczyniła znaczne postępy, a niektóre poglady R. są w rażącej sprzeczności z wynikami najnowszych badań. Słowem, czas usuwa w zapomnienie pamięć Renana. Jego sława naukowa maleje. Nie pomagają wysiłki jego przyjaciół, a wrogów Kła. Jego falszywe poglądy na pochodzenie monoteizmu, karykatura dziejów narodu żydowskiego, jednostronnych w przedstawieniu początków Chijaństwa, poniżenie postaci Zbawiciela, są to wielkie blędy Renana, których nie osłoni piękno formy. (Por. ks. Zaremba, Racyonalizm biblijny, 1891; ks. Morawski, W czem tkwi siła Renana, 1893; ks. Debicki, Renan i renanizm, w "Przegl. Kat." 1897; ks. Pawlicki, Lywoti dzie-Ernesta Renana, 2 t., 3-e wyd. "Biblioteki Dzieł Chrześcijańskich" 1905; Er. Hello, Renan et la vie de Jésus, 1866; Allier, La philosophie d'Ernest Renan. Paris 1895; Darmesteter, Vie d'Ernest Renan, Paris 1898; Faguet, Ernest Renan w Revue de Paris\*. juillet-aout, 1898; Denis, La critique religieuse de Renan, Paris 1898; Platzhoff, Ernest Renan, Dresde 1800; Vigouroux, Les livres saints et la critique rationaliste. Paris, t. Il; Vigouroux-Fillion, Dictionnaire de la Bible, fasc. 24, Paris 1910; Fillion, Les étapes du rationalisme, Paris 1911; Schweitzer, Von Reimarus zu Wrede, Leipzig 1913).

Ks, R. A.

Renaud Ernest, współczesny pisarz katolicki, napisał: Expulsion des Juijs. Paris; 12-0; Le Péril protestant. Tze 1899, 12-0; La Conquête protestante. Tze 1900, wyd. 4-e i inne.

Renaudet Wilhelm ks. sulpicyanin. ur. w r. 1794, byl asystentem zgromadzenia, profesorem teologii moralnej. † w r. 1880. Napisal Theologiae dog-maticae elementa. Paris 1866, 12-oj wyższej myśli oprócz ludzkiej, świat pod- 2 t., książka z powodu śmiałych opini, autora wycofana z handlu ksiegarskiego; Praeludium philosophicum. Tże 1862, i wiele in. dziel ascetyczno - teologicznych.

Renaudin Pawel, ur. 18 kwiet. 1864 w Mont-Saint-Jean (dyec. Mans), wykonal profesye w zakonie Benedyktynów kongreg. francuskiej 21 kwiet. 1887 r.; w opactwie Saint - Maur - sur - Loire w Glanfeuil (dyec. turoneńska); wyświęcony na kaplana 7 maja 1891; był mistrzem nowicyuszów i podprzeorem w 1903, przeorem w 1904. Wskutek prześladowania Kła we Francyi przeniósł się ze swymi braćmi zakonnymi do Belgii, gdzie osiedli w Barouville w prowincyi Namur. Obrany opatem, 18 kwiet. 1907 r. był benedykowany przez bpa Heylen'a. Obecnie jest pierwszym opatem świeżo ufundowanego opactwa ś. Maurycego w Clervaux w w. ks. Luksemburskiem. Dom R. jest jednym z najwybitniejszych przedstawicieli ruchu naukowego dążącego do ogłoszenia Wniebowzięcia Najśw. Maryi Panny, jako dogmatu wiary. W tej materyi napisal: De la définition dogmatique de l'Assomption de la Très-Sainte-Vierge, Angers 1900 (prace te przetłumaczono na hiszpański i włoski); La definibili-te de l'Assomption de la Très-Sainte-Vierge, etude théologique, Paryż 1902 (tłumaczone na hiszpański i niemiecki; tego drugiego tłumaczenia dokonal ks. Jan Kleiser, p. t. Die Definierbarheit der Himmelfahrt Maria, Fryburg szwajc. 1904); L'Assomption de la Très-Sainte - Vierge, exposé et histoire d'une croyance catholique, Paryż 1906; La doctrine de l'Assomption—sa définibilité comme dogme de foi catholique, Paryż 1913; La mission de "corédemptrice" et la définibilité de l'Assomption w Revue thomiste, t. XII i XIII; La T. R. Mère Marie Eugênie de Jesus fondatrice et première supérieure gén. des réligieuses de l'Assomption, Lyon 1900; L'hérésie antieucharistique de Berenger, Paryż i Lyon 1902; Les erreurs du Protestantisme, Luthériens et Grecs-Orthodoxes, Paryż 1903; Questions théologiques et canoniques. Paryż 1913; Questions religieuses orientales, Paryż 1913.

M. B.

Renaudot Euzebiusz teolog i oryentalista ur. w Paryżu 20 lip. 1646 r., szkoły kończył u Jezuitów, poczem krótko przebywał u Oratoryanów, święceń kaplańskich nie przyjął. Dla studyów teologicznych przyswoił sobie język arabski, syryjski i koptycki, z których znajomości zasłynał. R. 1760 r. towarzyszył krdłowi de Noailles na konklawe do Rzymu, gdzie obrany został Klemens IX. R. 1689 przyjęty został do akademii franc. a w r. 1691 do akad. des inscriptions. Wspanialy zbiór jego rekopisów wschodnich dostał sie do opactwa St. Germain de Prés, a stad do biblioteki narodowej w Paryżu. Najsłynniejsze jego dziela były: Hist. patriarcharum Alexandrin. Jacobitarum. Paris 1713; Liturgiarum orient. collectio. 2 t. por. 1716 r. drugie wyd. w Frankf. 1747; Anciennes relations des Indes et de la Chine. Par. 1718. Brał też udział w dziele pko Janowi Klaudyuszowi, La perpetuité de la foi de l'Eglise catholique touchant l'Eucharistie. † w Paryżu 1720 r. (Por. Hurter, Nomenclator lit. 2 ed.; życiorys Villien, Paris 1904).

Renault J., współczesny profesor agregowany nauczania średniego w Namur, napisał: La Pureté. Préservation, Direction, Initiation. Paris 12-0; Toż samo po włosku La Purezza tłum. przez Eugeniusza Sardegna; Comment préparer les enfants au respect des questions sexuelles. Paris 12-0; L'Education Morale. Tże 12-0; L'Education dans la famille et à l'école. Tże 12-0; Louis Veuillot. Tże 8-0.

Renegat—odstępca od wiary św., nazwa wzgardliwa nadawana szczególniej tym, którzy przyjmują islam.

Renesans ob. Odrodzenie i Styl w architekturze kościelnej. n. IV.

Reni Guido ob. Guido Reni.

Rennes pierwot. Condate (Confluentes z powodu położenia nad brzegiem rzek Ille i Vilaine), także civitas Redonum stol. Bretanii, obecnie depart. Ille i Vilaine, jako bpstwo dioec. Redonensis. Istnienie bpstwa historycznie stwierd od V w. przez obecność bpów Ateniusa i św. Amanda na synodzie w Angers r.

453 i Tours 461. W 1802 r. z R. polaczono zniesione dyecezye Dol i St. Malo, skutkiem czego od r. 1880 obecny arbp R. nosi też tytuł bpa Dol i St. Malo, Na mocy bulli z 3 stycz. 1859 r. R. zostało podniesione do godności arbpstwa z sufraganiami Quimper, Vannes i St. Brieuc. Miasto R. liczy 60 tys. mieszkańców i jest stolicą Bretanii, posiada zaś piękną z r. 1720 katedrę na miejscu zgorzałej, akademię z wydz. prawnym i nauk wyzwolonych, oraz szkole wyższa medycyny i chirurgii. Z bpów zasłyneli św. Melaniusz († przed 549 r.), od którego nosiło nazwę b. opactwo St. Melaine w R., pisarz i poeta Marbod (1096 — 1123), krdi Arnaud d'Ossat (1596 — 1600). Obecnie archidyecezya R. liczy 621,384 wiernych, 60 parafii, 324 sukkursali i 374 wikaryatów. (Por. Gallia christ. t. XIV; Ducrest de Villeneuve, Hist. de R. Paris 1845; Guillotin de Corson, Pouillé hist. de l'archev. d. R. 6 t. Paris 1880—1886).

Renninger Jan Chrzciciel ks. ur. w r. 1829 w Würzburgu, studyował prawo i teologie tamże i w Germanicum w Rzymie od r. 1851—55, był w 1855 r. kapelanem w Kitzingen, w 1856 wice-regensem, od 1865 do 1879 regensem w seminaryum w Würzburgu; w 1879 został kanonikiem katedraloym, † w r. 1892 w Würzburgu. Napisal: Die Grundlage christlicher Politik, 1879; nadto z notatek jakie pozostawił uczeń jego ks. Franc. Göpfert prof. uniwers. w Würzburgu wydał znakomita jego Pastoraltheologie. Freib. 1893, którą pomnożył wypadkami praktycznymi. Teologia ta wchodzi w skład "Biblioteki teologicznej" wydawanej we Fryburgu w Bryzgowii. (Por. Hurter, No-mencl. liter. t. V., k. 1805; Buchber-ger, Kirchl. Handl. s. 1740; Bund, Catalogus auctorum. 1900, s. 139).

Renouf le Page Piotr, egiptolog angielski, ur. w r. 1822 na wyspie Guernsey, kształcił się w uniwers. w Oxfordzie, w r. 1842 przyjął katolicyzm. Po otwarciu uniwers, katolickiego w Dublinie powołany został przez Newmana na katedrę historyi starożytnej i języków wschodnich. Był też inspektorem szkól, a od 1886 konserwatorem starożytności

w r. 1897. Oprócz uczonych rozpraw w czasopismach osobno wydał: The Doctrine of the Catholic Church in England on the Holy Eucharist. 1841, 8-0; The Greek and Anglican com-munions. 1847; The Condemnation of Honorius. London 1868, która to książkę (zamieszczona na indeksie 14 decem. 1868) zwalczali A. van Beek i Bottalla; w odpowiedzi im napisał: The Case of Pope Honorius reconsideret with reference to recent apologies. Tże 1869; An elementary manuel of the egyption language. 1873; Lectures on the origin and growth of religion as illustrated by the religion of ancient Egypt. Tze 1880, i in. (Por. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XII, s. 569; Hurter, Nomencl. lit. t. V, k. 2034; Polybiblion. 1897, t. II, s. 462).

X. J. N.

Renouvier Karol Bernard, filozof i ekonomista francuski, ur. w r. 1815 w Montpellier z rodziny protestanckiej, po ukończeniu szkoły politechnicznej 1836 r. oddał się studyom matematycznym a potem filozofii i ekonomii spolecznej. Zwolennik daleko idacych reform stanał na czele partyi radykalnej i dal poznać swe poglady w Manuel de Philosophie moderne. Paris 1842, 12-o i Manuel de Philosophie ancienne. Tže 1844, 12-o, 2 t. Po rewolucyi lutowej R. napisal Manuel républicain de l'homme et du citoyen. 1848, 180, zawierający niektóre zdania socyalistyczne, a w 1851 opracował wraz z innymi demokratami socyalistycznymi projekt reorganizacyi komunalnej i centralnej rzplitej, który ukazał się p. t. Gouvernemement direc. 8-0, 10 zeszytów. Po upadku stanu d. 2 grud. 1851 r. R. przestał zajmować się polityką, a oddał się wyłącznie sprawom filozoficznym i religijnym. W 1900 r. R. został człon-kiem akad. nauk moralnych i politycznych. Jako filozof był uczniem Comte'a, pracował nad udoskonaleniem krytycyzmu Kanta, a jego sceptycyzm rozwinał. Stanał na czele szkoly neokrytycznej. Według R-a nasze poznanie ogranicza się sferą zjawisk; w przedstawieniu i w poznaniu wszystko jest względne. Przyjmuje wolna wole i uważa ją za źródło moralności. Wierzy w nieśmiertelność wschodnich w muzeum brytańskiem. † duszy, ale przypuszcza wędrówkę dusz,

twierdząc; że ludzie dzisiejsi byli tymi [ samymi co ich przodkowie i że ci sami będą w potomności, Przypuszcza też pewną hierarchię duchów ponad ludzkością stojących, jakby bogów różnych stopni, rządzonych, być meże, przez jednego boga najwyższego. Pod koniec życia R. zmienił się znacznie pod względem pojeć filozoficznych skłaniał się do monoteizmu i przejęty był uczuciami religijnemi. † 1 wrześ. 1903 r. Napisał oprócz wyżej wymienionych: Essai de critique génerale. Paris 1854, 8 - o; 1876, 18-0, 3 t.; Science de la morale. Tre 1869, 8-0, 2 t.; Classification systématique des doctrines philosophiques. Tže 1884, 8-o, 2 t.; Introduction à la philosophie analytique de l'histoire. Les Idées, les religions, les systémes. Tže 1896 i nst. 8-0, 4 t; Vic-tor Hugo, le poète. Tže 1893, 18-0; La Nouvelle Monadologie. Tže 1899, 8-o; Victor Hugo, le philosophe. Tze 1900, 18-o; Histoire et solution des Problèmes métaphysiques. Tze 1901, 8-o: Les Dilemmes de la métaphysique. Tre 1901; Le Personalisme. Tre 1903, ostatnia praea R-a i w. in. Prat wydał niedawno La Critique de la docírine de Kant. 1906, 8-o, praca po-śmiertna R-a, oraz jego La Science de morale (wyd. nowe). Paris 1908, 8-0, 2 t. Oprócz tego R. wydawał wraz z Pillon'em "L'Année Philosophique" i był wraz z nim współredaktorem "La Critique philosophique" od r. 1872 do 1890. W polskim języku wyszło O obowiązkach człowieka i obywatela. Warszawa 1906. O R-e pisali: H. Mirville, La Philosophie de R. et la problème de la connaissance relig. Lausanne 1903; Janssen, Le Neocriticisme de R. Paris 1904; Séailles, La Philos. de R. Tže 1905; P. Bridel, R. et sa philosophie. Tže 1906; A. Arnal, La Philosophie religieuse de R. Tze 1907; P. Picard, Les idées sociales de R. Tze 1908; Pensée contempor. avril 1904; Tze, La Science de la morale d'après R. Etude critique. 1908, nov. i nst. (Por. Vapereau, Dictionnaire univ. de Contemp. 1893, s. 1320; Blanc, Dict. de Philosophie. 1906, k. 1026 i nst.; Tenže, Suppl. 1906—1908, k. 123; Tenže, Répertoire bibliogr. 1902, s. 329; Buchberger, Kirch, Handl. 1908; k. 1741; S. Orgelbrand, Enc. Powsz. t.

XII, s. 569; Tenže, Suplement. 1913, t. XVIII, s. 466).

X. J. N.

Renowacya czyli odnawianie Najśw. Sakramentu nakazane jest już od dawiendawna, jak to czytamy w statutach synodu turoneńskiego 4-go, odbytego w r. 798, gdzie np. powiedziane jest, ażeby kaplan spożywszy dane postacie, przynajmniej dnia siódmego ten Sakrament odnawiał. Rytual rzymski i nasz nakazują często odnawiać Najśw. Sakr. (parochus) "Sanctissimae Euchatistiae particulas frequenter renovabit" a ceremonial bpi powiada (1, 1 c. 6 n. 2), że Najśw. Sakrament "saltem semel in hebdomada mutetur et renovetur". Punkt ten, choć ogólnem prawem określony, znalazi jednak w rozmaitych krajach różne zastosowanie, względnie do klimatu i miejscowości, względnie do pory roku i stopnia suchości miejscowości lub kła. Liturgiści nieraz do miesiąca pozwalają przetrzymywać postacie (De Herdt I, n. 279 — 282; Benedykt XIV, de Sacrif. Mis. app. 3 § 6 n. 4-do 15 dni pozwala). Nasze synody przepisują czas renowacyi od 8 do 15 dni i tego w praktyce u nas trzymać się należy. Komunikanty podawane do konsekracyi maja być świeże. Mieszać komunikantów starych z nowymi w jednej puszce nie wolno, lecz należy je albo do końca z jednej puszki rozdać, albo spożyć, chyba, że w koniecznej potrzebie inaczej uczynić wypadnie. Puszka po wypróżnieniu jej z komunikantów ma być wypuryfikowana. Kł grecko-wschodni innej w tej mierze trzyma się praktyki; tam raz do roku w W. Czwartek kaplan konsekruje komunikanty, następnie wysuszone rozciera na miał i w takiej postaci przechowuje jako wijatyk dla chorych. Innocenty IV zwy-czaj ten potępił i nakazał trzymać się praktyki Zachodu. Synod Zamojski 1720 r. praktykę Kla łacińskiego wprowadza do siebie. (Por. Rzymski, Wykład obrzedów. Warszawa 1857, str.

X. M. S.

Renty Gaston Jan ob. Bracia krawcy.

Renuntlatores ob. A postolicy.

logii, współczesny, ur. w r. 1860 w Altenstadt, od r. 1903 był zwyczajnym profesorem dogmatyki w Monastyrze, od 1907 jest prof. teologii moralnej w uni-wers. we Wrocławiu. Napisał: Opfercharakter der Eucharistie nach der Lehre der ersten drei Jahrh. 1892; Die Geschichte des Messopfer - Begriffs oder alte Glaube u. die neuen Theorien über das Wesen des unblut. Opfers. 1901, 8-o, 2 t. i in.

Renzi Mateusz, włoski teolog z XVII w. napisal Encyclopedia universae theologiae moralis. Neapoli 1671, 2 t. i in. fol. Podaje tu rozprawy: de voluntario et involuntario, de conscientia et de legibus, de sacramentis, de censuris, de praeceptis Decalogi et Ecciae. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1900, s. 139).

Reordynacya. Kapłaństwo, należąc do liczby tych Sakramentów, które wyciskają na duszy człowieka charakter niezmazalny, raz tylko jeden przez tę samą osobę przyjęte być może. Stąd R., czyli powtórne udzielenie świeceń kapłańskich, praktykuje się tylko wtedy, gdy święcenia, poprzednio udzielone, dla jakiegokolwiek powodu były nieważn e, lub co do ich ważności zachodzi wątpliwość. W pierwszym wypadku następuje ponowienie święceń absolutne, w drugim-warunkowe. (Por. art. Sakrament; Kaplaństwo Chrystusowe; Anglikańskie święcenia; oraz autorów: Phillips, Kirchenr. t. I; Zech, Hierarchia eccles.; Gasparri, De Sacra Ordinatione; Hallier, De sacris elect. et ordinat. P. III).

Reparat św. subdyakon w Typazie w Maurytanii i wyznawca. Oskarżony przez biskupa aryańskiego o to, że nie chciał podlegać jego juryzdykcyi, został stawiony wraz z innymi katolikami przed królem Wandalów Hunerykiem i skazany na meki. Zgromadzono ich na placu i każdemu z wyznawców Chrystusowych obcięto język i wypędzono ich z Afryki. R. po tem okaleczeniu cudownie zachował zdolność mówienia. Udał się on do Knstpla i wielce był tam ceniony przez ces. Zenona i jego malżonkę. O tym cudzie wspomina naoczny świadek św. Wiktor

Renz Franciszek Serafin ks., dr teo- | wan Kla w Afryce pod Wandalami rozdz. V. Jest też wzmianka o tem zdarzeniu u Justyniana ces. w prawie, które wydał dla Afryki. Mówi tam cesarz, że będąc młodzieńcem widział na własne oczy R. Grecy oddają cześć św. R. i jego towarzyszom w swych Monologiach pod dn. 7 grudnia. (Por. Glaire, Dictionnaire. t. II, s. 1947; Pétin, Dictionnaire hagiogr. t. II, k. 874).

Reprobacya jest to wyrok Boży wykluczający grzesznika od szczęścia wiekuistego i skazujący go na potępienie wieczne. R. może być negatywna polegająca na niewybraniu stworzenia do chwaly wiekuistej i pozytywna, która jest przeznaczeniem formalnem stworzenia na ogień wieczny. Różnica tych określeń jest czysto metafizyczna, ponieważ reprobacya pozytywna jest następstwem koniecznem reprobacyi negatywnej; jest to bowiem, ściśle biorąc, tenże wyrok Boży rozpatrywany z dwóch punktów. W trudnej i niezbadanej kwestyi reprobacyi można tylko określić co jest konieczne do wierzenia — de fide, co jest herezya i w końcu to co jest zostawione do wolnego badania i roztrząsania teologów. De fide w kwestyi Rjest to pewne, 1) že Bóg wiekujście prze<sup>1</sup> znacza dobrych do chwały zarówno jak i wiekuiście odrzuca złych do piekła; ponieważ Bóg nie czyni niczego w czasie, czegoby nie postanowił w wieczności, bez tego bowiem nie byłby niezmiennym. Ta R-a wyraźnie jest zaznaczona w opisie sądu ostatecznego znajdującego się w Ewangelii. Jezus mówi do wybranych: "Pójdźcie błogosławieni Ojca mojego, otrzymajcie królestwo zgotowane wam od założenia świata", a do odrzuconych: "Idźcie precz odemnie, przeklęci, w ogień wieczny, przygotowany dyablu i aniolom jego" (Matt. XXV 34, 41). Liczba odrzuconych zarówno jak i wybranych jest stała i niezmienna; nie może sie ona ani powiększyć, ani zmniejszyć. Prawda ta oparta jest na dogmacie przejrzenia (praescientia) Bożego (S. Aug., Lib. de Corrept. et Grat., c. XIII), 3) Jest też rzeczą pewną, że Bóg nie skazuje nikogo na odrzucenie w sposób pozytywny, zgóry, ale wskutek i z powodu grzechów człowieka. Herezya by było z Vite w swej Historyi prześlado- utrzymywać z Luteranami i Kalwinistami

jakoby Bóg aktem swej woli, bezwzględu na grzechy, z góry przeznaczał pewną liczbę aniołów i ludzi na męki wieczne i zmuszał ich niejako do grzechów, za które taka kara się należy. Sam Bóg powiada w Piśmie św. "Nie chcę śmierci grzesznika, lecz aby się nawrócił i żył" (Ezech. XXXIII, 11). "Gdyż Bóg śmierci nie uczynił; ani się weseli w zatraceniu żywych... ale niezbożnicy rekami i slowy przywabili ja". (Sap. I, 13, 16). 4) Wyrok R-i nie nakłada na tych na których jest wydany, żadnej konieczności grzeszenia, nie zmusza ich grzeszyć; nie przeszkadza temu, aby im Bóg udzielał wszystkich łask wystarczających im do zbawienia się, gdyby tylko im się nie sprzeciwiali; jeżeli więc ktoś się potępia, dzieje się to z własnej jego winy i woli. 5) Nieprawdą więc jest, że Bóg odmawia skazanym na odrzucenie wszelkiej wewnętrznej łaski aktualnej, nawet daru wiary i usprawiedliwienia, gdyż nawet z pośród chijan wielu bedzie odrzuconych, mimo to, że otrzymali wszystkie te laski i dary (Conc. Trid. ses. VI, can. 17).

X. J. N.

Requiem—jedna z czterech Mszy św. żałobnych, jakie mamy w końcu mszału; odprawia się je w kolorze czarnym, według przepisów tamże umieszczonych. We mszy św. żałobnej opuszcza się Ps. Judica me..., Gloria in excelsis .., Credo..., Gloria Patri..., gdzie należy je odmawiać w innych Mszach, oraz modlitwe kanonu: Domine Jesu, q. dixisti...; dodaje się zaś: po epistole Dies irae..., a w końcu Mszy zamiast: Ite Missa est, lub Benedicamus Domino, mówi się: Requiescant in pace. Pierwsza Msze z powyższych czterech odprawia się w Dzien Zaduszny, chyba że ktoś tego dnia przy ciele odprawia, oraz w czasie po-grzebu papieża, bpa lub nawet kaplana; też samą Mszę odprawia się również w dzień 3, 7 i 30 po pogrzebie, zmieniając tylko odpowiednio oracyę, jak to wskazuje właściwa rubryka. Druga Mszę odprawia się w dzień śmierci lub pogrzebu, trzecią-w rocznicę śmierci. Te trzy Msze zazwyczaj mają po jednej oracyi. Czwartą Mszę odprawia się w każdym innym czasie; ma ona 3 oracye 1) według intencyi mszalnej, drugą ad libi-

zmarlych. Niegdyś Msze R-m odprawiano nienaczo, po południu nawet, podczas konania lub zaraz po śmierci, lecz ten zwyczaj, jako nadużycie, został zniesiony (por. Bouvry, l. c. t. 2, p. 86, przypisek). Według obecnej praktyki Kła, stosownie do najnowszych ru-bryk i przepisów, ogłoszonych bullą "Divino afflatu" z d. 1 listop. 1911 r. wzbronione są Msze żałobne przy ciele, nawet uroczyste, w święta: 1-o. Bożego Na-rodzenia, Trzech Króli, Wielkanocy, Wniebowstąpienia, Zielonych Świątek, Trójcy Św., Bożego Ciała, Niepokalan, Pocz., Zwiastowania i Wniebowzięcia N. M. P., Narodzenia św. Jana Chrzejciela, w obydwa święta św. Józefa, ŚŚ. Piotra i Pawla, Wszystkich ŚŚ., miejscowego Patrona, w rocznice Poświęcenia kla i wezwania kla. 2-o W ostatnie 3 dni Wielkiego Tygodnia. 3-0. Podczas wystawienia Najśw. Sakramen-tu. 4-0. W niedziele i święta nawet zniesione, oraz na św. Marka i w dni Krzyżowe, o ile bywa odprawiana procesya, w kłach parafialnych, gdzie jest jedna tylko Msza św. Jeżeli powyższa Msza w te dni nie mogła być odprawiana, może być śpiewana raz jeden po śmierci lub po otrzymaniu wiadomości śmierci w dzień pierwszy wolny od rytu dupl. 1 lub 2 kl., z wyjatkiem niedziel i świąt obowiązkowych, choćby na-wet zniesionych, byleby nie była w ten dzień wigilia Bożego Narodzenia lub Zielonych Świątek, lub też czas oktawy Bożego Narodzenia, Trzech Króli, Wielkanocy, Zielonych Świątek, lub Bożego Ciała, jak również podobnych Mszy nie dopuszcza Popielec i cały Wielki Tydzień.

Msza uroczysta d. 3, 7, 30 lub w rocznicę nie może być odprawiana w niedziele i święta, w dupl. 1 i 2 kl., wigilia Bożego Narodzenia i Zielonych Świątek, w ciagu oktawy Bożego Narodzenia, Trzech Króli, Wielkanocy, Zielonych Świątek, Bożego Ciała; w Popielec, w Wiel. Tygodniu, podczas wystawienia Najśw. Sakramentu, oraz w dni Krzyżowe, jak wyżej. W razie przeszkody powyższa Msza może być uprzedzona lub przeniesiona na dzień następny, o ile jest wolny od powyższych przeszkód. "Anniversaria late sumpta" mogą być odprawiane, w dupl. minora, z wyjąttum i trzecią za wszystkich wiernych kiem dni wyżej wymienionych, jak rów-

wy Dnia Zadusznego. Msze ciche (missae privatae) w wypadku jak wyżej mogą być odprawiane zawsze z wyjątkiem dupl. 1 i 2 kl., niedziel i świąt, nawet zniesionych, wigilij, jak wyżej, w oktawę Trzech Króli i Bożego Ciała, w czasie oktaw Wielkanocy i Zielonych Świątek, w dzień Popielcowy, w W. Tydzień i podczas wystawienia Najśw. Sakramentu. Msze "Quotidianae" nie mogą być odprawiane, nawet uroczyste, w niedziele i świeta, we wszystkie wigilie, w oktawy uprzywilejowane, w dupl. w W. Poście, z wyjątkiem pierwszego w każdym tygodniu dnia wolnego od Officium duplex, w kwartalne suche dni, krzyżowe dni, jeżeli bywa procesya w kłach majacych tyłko jedna Msze św. i podczas wystawienia Najśw. Sakramentu. Gdyby nie można było w Wielkim Poście w ferye odprawiać Mszy czytanej w kolorze czarnym, wolno odprawiać de Ferya (w kolorze fioletowym) z dodaniem właściwej oracyi na ostatniem miejscu, o ile wypada semiduplex. Toż samo stosuje się i do zwykłych wigilij w ciągu roku.

W kłach i kaplicach pogrzebowych wolno zawsze odprawiać Mszę żałobną, z wyjatkiem Świat rytu dupl. 1 i 2 kl., niedziel i świąt obowiązkowych, oraz feryj, oktaw i wigilij uprzywilejowanych. (Por. bulla Divino afflatu z d. 1 listop. 1911 r.). X. M. S.

Requiem aeternam dona eis, Domine. Wieczny odpoczynek racz im dać, Paniel tak się kończą Psalmy w Officium za umarłych. Jest to forma błagalna modlitwy, zanoszonej do Pana Boga za duszami, cierpiącemi w czyścu.

Reservatio Beneficii ob. Affectio. Reservatio mentalis ob. Restrykcya.

Reservatum w prawie karnem koscielnem ob Cenzury kościelne; Ekskomunika; Interdykt; Suspensa.

Reservatum w prawie beneficylnem kościelnem ob. Beneficya rezerwowane.

Reservatum w teologii moralnej ob. Casus reservati.

Reskrypt papieski według terminologii kanonicznej oznacza pisemną odpowiedź papieża na prośbę o udzielenie

nież moga być odprawiane w ciagu okta- pliwości, dotyczacej karności klnej. Cecha wiec charakterystyczna R. jest to, że pż wydaje go na skutek uprzedniej prosby, ad instantiam, a nie motu proprio jak np. dekret (ob. art. Dekrety papieskie). Niema też R. tak ogólnego znaczenia jak konstytucya papieska (ob. art. Constitutiones ecclesiasticae); nie stanowi bowiem jak ona, prawa ogólnego, lecz dotyczy raczej praw osobistych jednostek, lub-co najwyżej rozstrzyga wątpliwości z dziedziny praw lokalnych. O różnych rodzajach R. ob. art. Constitutiones ecclesiasticae. O osobach mogących otrzymywać R. ob. art. Łaski pa-pieskie. O sposobie, w jaki R. podlegają wykonaniu (ob. art, Egzekucya reskryptów papieskich).

Respadek Jan ks. dr. praw, ur. w r. 1817, wyświęcony w 1848, od r. 1855 był proboszczem w Poniecu w Poznańskiem, † po r. 1892. Napisal: Dwie przemowy... przy objęciu... parafii ponieckiej. Poznań 1855; Przemowa przy ślubie J. Lipskiego. Tże 1860; Przemowa przy ślubie Gotarda Turny, Tże 1860; Przemowa przy ślubie Bonawentury Bleszczyńskiego. Tże 1860; Przemówienia i Kazania przy różnych okolicznościach wygłoszone. Drezno 1872. (Por. Pelczar, Zarys dziej. kaznodz. t. II, s. 384).

Respha — drugorzedna żona Saula, matka Armoni i Miphiboseta. Po śmierci Saula pojal ja za żonę Abner. Wsławiła się Respha przez gorącą miłość do zamordowanych swych synów; przez długi czas dzień i noc czuwała przy ich zwłokach, aby obronić je przed drapieżnem ptactwem (II Reg. III, 7; XXI, 8; X, 11).

Respicyusz św., męczennik w Bitynii, uwięziony wraz z św. Tryfonem podczas prześladowania Decyusza. Okuci w kajdany zaprowadzeni zostali do Nicei i przed Akwilinem. stawieni Poddani torturom nie wydali ani jeku. Następnie wystawieni na mróz tak zziebli, že nie mogli ustać na nogach. Po kilku dniach więzienia znów doświadczano ich wiary, lecz jak poprzednio okazali się wiernymi Chrystusowi. Przebito im wtedy stopy wielkimi gwoździami i wleezono po ulicach miasta, potem bito kijami, rozrywano żelaznymi grzebieniami, jakiejś łaski lub wyjaśnienie jakiejś wat- palono rozgrzanem do czerwoności żelazem, w końcu zameczono batami z olowianemi gałkami. Świeto 10 listopada.

Respighi Piotr krdnl, ur. w r. 1843 w Bolonii, był synem profesora matematyki miejscowego uniwersytetu; po odbyciu studyów gimnazyalnych w mieście rodzinnem i teologicznych w Piusowem seminaryum duchownem w Rzymie uskał doktorat teologii i prawa kanoni-cznego. Wyświęcony na kaplana w r. 1866, został profesorem liturgii i archeologii chijańskiej w seminaryum w Bolonii, a w r. 1875 archiprezbyterem parafii w Pieve di Budrio, gdzie przez 16 lat pracujac wykazał niezwykły talent organizacyjny w sprawach klno społecznych; mianowany bpem de Guastalla w r. 1891, promowany w r. 1896 na arc-bpa Ferrary. Kreowany kardiem w r. 1899 z tytulem Czterech SS. Koronatów, a w r. 1900 krdłem wikaryuszem. Byl prezesem Kongr. wiz. apl. i rezyd. bpów, komisyi archeologicznej, akademii liturgii, orfelinatu i patronatu de Vigna Pia, rady centr. na Włochy, dziela rozszerz, wiary oraz delegacyi nieust. Trzeciego Zakonu francisz. W r. 1910 został archiprezbyterem kła św. Jana na Lateranie. + dn. 22 marca 1913 r. Byl to ksiaże Kła lubiany powszechnie, pelen milosierdzia dla ubogich. Wielkie polożył zasługi jako działacz społeczny, stwarzając cały szereg stowarzyszeń katolickich. (Por. Battandier, Ann. pont. 1913, s. 127; *Przegl Katol*. 1913, n. 14, s. 223).

X. J. N.

Responsalis ob. Kurya Rzym-ska.

Responsorya są to krótkie a bardzo piękne dwuwierszowe ustępy w oficyum Brewiarzowem, naprzemian śpiewane przez kantorów i chór. Nazwę swoją responsorya biorą od respondere—powtarzać to, co ktoś inny czyta lub śpiewa w godzinach kanonicznych. R-a rozróżniamy większe i mniejsze. Większe mają miejsce w Jutrzni, mniejsze w godzinach mniejszych. Celem R-ów większych jest ożywienie uwagi i pobożności, szczególniej, gdy lekcye są dłuższe, dziękowanie Bogu za udzieloną naukę w lekcyi, oraz przypomnienie, że nie tylko trzeba słuchać słowa Bożego, ale i pełnić je. (Amalar, l. IV. c. 3. De ord.

Antiph. c. 4; Hugo a S. Vict., In specul, c. 7; Durand, Ration. 1. IV, c. 19). R-a do oficium zostały wprowadzone ok. IV w. i to najpierw zdaje się w Italii, jak o tem świadczy Papias, gramatyk w XI w. (w swem Vocabu-

larium latinum). Św. Grzegorz pż zebrał bedace w jego czasie w użyciu R-a i wydał je w antyfonarzu. Z czasem, kiedy przybywało oficyów. układano i responsorya, tekst do nich biorąc po większej części Pisma św., choć często nie z tego miejsca, skad były brane lekcye. W ostatniem zazwyczaj R m każdego nokturnu dodaje się nadto Gloria Patri, z wyjątkiem jednak czasu od Niedzieli 5 Postu do Wielkiejnocy. Niekiedy w Matutinum czyli w Jutrzni mówi sie 2 lub 3 R-a, np. w ferve: dwa w ferve okresu wielkanocnego, trzy-w innym czasie; niekiedy dziewięć-w niedziele od Siedemdziesiątnicy do Palmowej, w innym kazdym czasie—psiem. Z zasady, choćby lekcye były przeniesione, responso-sorya de tempore nie przenoszą się, jednak z Incipit niedzielnem przenoszą się i jego responsorya, jak również responsorya poniedziałkowe po 1 Niedzieli po Trzech Królach oraz po 1 Niedzieli po Zielonych Światkach (Acta Ap. sed. annus 5, n. 16, p. 461). R-a w godzinach mniejszych sa krótkie i nie ulegają zmianom, jak R-a w Jutrzni, tylko R-um w Prymie ma swoje zmienne wiersze, zależnie od okresu roku, oraz od jakości oficyum, np. w Adwencie mówi się "Qui venturus es in mundum." na Boże Narodzenie, w świeta Pańskie w roku i w św. N. M. P. mó-wi się: "Qui natus es..." na Trzy Kró-le: "Qui apparuisti hodie" i t. d., a w zwykłym czasie mówi się: "Qui sedes ad dexteram Patris...". (Por. Rubr. Ge-

Ks. M. S.

Restitutio in integrum ob. Środki prawne.

ner. Brev. tit. 27, 28).

dzinach mniejszych. Celem R-ów większych jest ożywienie uwagi i pobożności, szczególniej, gdy lekcye są dłuższe, dziękowanie Bogu za udzieloną naukę w lekcyi, oraz przypomnienie, że nie tylko kcyi, oraz przypomnienie, że nie tylko trzeba słuchać słowa Bożego, ale i pełnić je. (Amalar, l. IV, c. 3, De ord.

pana w domu do przyjmowania gości mittitur peccatum, nisi restituatur" lub interesantów.

Restrykcya bywa dwojaka: czysto wewnętrzna (pure mentalis), w której ograniczenie prawdziwego znaczenia w żaden sposób ani ze słów, ani z zewnętrznych okoliczności nie da się odgadnąć, np. gdy zapytany, czy widział kiedy Rzym, odpowie "widziałem" - dodając w myśli "na rysunku" albo "w opisie książkowym" i restrykcya w szerszem znaczeniu (late mentalis), gdy owo ograniczenie w mowie przy baczniejszej uwadze da się spostrzedz, np. gdy używamy mowy dwuznacznej. R-a czysto wewnętrzna podaje słuchającemu tylko sens falszywy i dlatego w zupelności równa się zwyczajnemu kłamstwu i za takie przez teologów bywa uważana, a więc godziwa nigdy być nie może. R-a w dalszem znaczeniu dla słusznych powodów jest dozwolona. Takie według św. Alfonsa Lig. jest ogólne zdanie teologów, popiera je przykład Zbawiciela Pana (Joan. VII, 8; Matth. XXIV, 36) i zdrowy rozum, gdyż tego rodza-R-a zawiera znaczenie prawdziwe, choć przyćmione, a z drugiej strony jest w wielu razach środkiem koniecznym do zachowania sekretu. Bez słusznej przyczyny jednak i tej R-i używać się nie godzi, tem bardziej, że w praktyce nieraz bardzo trudno odróżnić restrykcyę w ścisłem znaczeniu od restrykcyi w dalszem znaczeniu. Dla słusznej przyczyny wolno nawet R.e w szerszem znaczeniu wzmocnić przysięgą. (Por. S. Alphons, de Lig., Theologia Moralis, III, 151-171; A. Lehmkuhl, n. 773; Gury - Palmieri - Ballerini, nn. 52-58).

X, R, J.

Restytucya — tak się nazywa czyn sprawiedliwości zamiennej (iustitiae commutativae), przez który bywa naprawiana krzywda komuś wyrządzona. Sprawiedliwość wymaga, aby każdy posiadał co do niego należy. Zabrania więc przywłaszczania sobie cudzych rzeczy i zatrzymywania przywłaszczonych. Stad dwa motywy R-yi: rzecz przywłaszczona i niesprawiedliwe przywłaszczenie; pierwsze może się stać bez grzechu; drugie zwykle bywa grzeszne; w pierwszym wypadku trzeba rzecz samą zwrócić i to wystarcza, w drugim całkowicie krzywde wynagrodzić w imię zasady "non renie bywa odpuszczony grzech, jeżeli krzywda nie wynagrodzona.

Z powodu niesprawiedliwego przywłaszczenia powstaje obowiązek restytucyi, gdy 1) przywłaszczenie sprzeciwia się sprawiedliwości zamiennej; 2) gdy jest przyczyną skuteczną krzywdy bliźniego i 3) gdy zachodzi wina teologiczna czyli grzech formalny. Gdy niema tych 3-ch warunków, niema obowiązku restytucyi.

Co sie tyczy drugiego motywu R-vi samej rzeczy przywłaszczonej, trzeba pamietać zawsze na te ogólne zasady pra-1) Res clamat ad dominum, 2) Res fructificat domino, 3) Res natura-liter perit domino, i 4) Nemo ex re aliena iniuste locupletari debet. Jeżeli rzecz cudza przywłaszczona w dobrej wierze, trzeba ją zwrócić z naturalnymi jej owocami, ale po potraceniu poniesionych kosztów koniecznych i pożytecznych. Jeżeli rzecz przywłaszczona w zlej wierze, trzeba zwrócić rzecz samą, wynagrodzić szkody poniesione i korzyści stracone. Jeżeli rzecz cudza przywlaszczona posiadana jest w wątpliwej wierze. trzeba starać się watpliwość tę usunać. Jeżeli to niemożliwe, trzeba patrzeć czy posiadanie to od początku było w wierze watpliwej, czy watpliwość później powstała. W pierwszym razie trzeba tę rzecz zwrócić dawnemu jej właścicielowi lub w braku jego oddać na cele dobroczynne, np. na ubogich, w drugim razie można sobie zatrzymać.

Do R-yi obowiązany jest przedewszystkiem sprawca krzywdy bliźniego, jako przyczyna główna, a gdyby tego wykonać nie chcial—obowiązani i ci, co się przyczynili do krzywdy; a może się to stać w sposób dziewięcioraki, jak to wskazane w dwuwierszu:

Jussio, consilium, consensus, palpo, re-

cursus.

Participans, mutus, non obstans, non [manifestans.

Jeżeli kilku razem wyrządziło krzywde bliźniemu, wszyscy obowiązani do restytucyi pro rata parte i każdy in solidum, w braku innych. R ya ma być dokonana jak najpredzej i to osobie, której krzywda była wyrządzona lub jej prawnym spadkobiercom, a w braku ich ma być obrócona na cele dobroczynne. Obowiązek R-yi jest poważny. Kto go nie spełnia—grzeszy ciężko. Od restytucyi może uwalniać do pewnego czasu niemożność jej wykonania, darowanie pokrzywdzonego, wynagrodzenie izwolnienie albo zamiana od Stolicy Aplskiej otrzymane. (Por. Gury-Ballerini-Palmieri, Compendium Theologiae Moralis, ed. 12, Prati 1894, t. I, 626 746; A. Lehmkuhl, Theologia Moralis, ed. VIII, Friburgi Br. 1996, t. 1, 941 — 1027; E. Génicot, Theologiae Moralis Institutiones, Lovanii 1902, t. I, p. 499-566; Dr. Car. Szczeklik. Casus Conscientiae. Tarnoviae 1906, p. p. 264-302).

X. R. J.

Restytuta św. — 1) R. panna i męczenniczka w Afryce, dręczona torturami z powodu wiary w Chrystusa z rozkazu sędziego Procula za prześladowania Waleryana. W końcu rzucona do łodzi pełnej wiorów i drzazg miała zginąć spalona żywcem na morzu, lecz plomienie ogarnęły tych, którzy podrzucili ogień, a R. umarła spokojnie nietknięta przez płomienie. Łódka z cialem Świętej przypłynęła do wyspy Ischia pod Neapolem, a wierni ze czcią pochowali święte zwłoki. Konstantyn Wielki wybudował w Neapolu na cześć R-y wspaniały kł pod jej wezwaniem. Święto 17 maja.

2) R. panna i meczenniczka w Sora, ur. w Rzymie ok. r. 270 za panowania Aureliana, wychowana została w poganizmie. Opatrzność sprawiła, że R. poznala pewna rodzine chijańska, która dała jej poznać piekność Chrystyanizmu i skłoniła ja do przyjęcia chrztu. Rodzice R-y poszli za jej przykładem. Cudowne uleczenie przez R-e chorego młodzieńca i nawrócenie się jego z tego powodu imię R-y uczyniło głośnem. Dzięki jej wpływowi wielu przyjęło Chijanizm. Prokonsul Agathius, słysząc o tem, kazał uwięzić R., dręczył ją głodem i biciem żądając by złożyła ofiary bogom. R. odrzuciła meżnie te propozycyę i uleczona cudownie przez anioła trwała w swem postanowieniu. Rozszalały prokonsul chwytał się rozmaitych tortur, by zlamać stalość bohaterki, w końcu kazał R. ściąć. Stało się to nad brzegami Tybru ok. 290 r. za cesarza Dyoklecyana. Swieto 27 maja.

3) R. męczenniczka w Kartaginie, pochodziła z Abityny w Numidyi. Poniosła śmierć męczeńską wskutek wycierpianych tortur wraz z św. Datyfem, Saturninem i 46 innymi, którzy wraz z nią w niedzielę słuchali mszy św. Zaprowadzona następnie do Kartaginy i wrzucona do więzienia zmarła tam zran odniesionych przy torturach, w r. 304 za cesarza Dyoklecyana. Swięto 11 lut. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. Paris 1850, t. II, k. 876 i nst.)

X. J. N.

Restytucyjny edykt ob. Edyktrestytucyjny.

Reszczyński Demetryusz od św. Jakóba, pijar., ur. w Starym Sączu w r. 1731, profesyę zakonną złożył w Podolińcu w r. 1752, następnie uczył w kolegium Konarskiego niższe klasy, poezyi i wymowy. W r. 1760 udał się do Wiednia dla wydoskonalenia się w fizyce i matematyce; po 20 latach powrócił i był profesorem w Rzeszowie, Międzyrzeczu przez lat 7. Wezwany do Warszawy do Collegium novum kształcił synów wojewody poznańskiego Jabłonowskiego i młodego księcia Sanguszkę. W 1784 r. został rządcą prowincyi i zarazem pełnił urzad rektora w Drohiczynie. Zbogacił biblioteki seminaryjne w różnych kolegiach, był w Rzymie na zebraniu generalnem Zgromadzenia. Sterany wiekiem i praca, na usilne nalegania ksiecia Jablonowskiego, niegdyś swego ucznia, przyjął beneficyum w Krzywinie w dyecezyi luckiej. † w r. 1809 w wieku lat 78. Wydal: Mowa na pogrzebie księżnej Jabłonowskiej Wojewodz. rawskiej. Warszawa 1774, 4 o; Panegyris Adamo Naruszewicz, eppo luceoriensi oblata, in ejus ad suam Cathedram ingressu. Varsaviae 1791, 4-o; Rozprawa o logice Kondillaka w rekopisie. (Por. Vita et scripta quorundam e Congr. Sch. Piarum... profess. Varsaviae 1812, 12-o, s. 131 i nst.).

Reszka (Rescius) Stanisław ks. opat jędrzejowski, teolog i polityk polski, ur. w r. 1543 w Buku w poznańskiem ze stanu włościjańskiego, kształcił się w akademii krakow. i został tże doktorem filozofii, a pćźniej profesorem. Wkrótce doszedł do wielkiej sławy i urzędów dzięki poparciu go przez krdła Hozyu-

dynanda I ceserza. Kardynał Hozyusz przybył do Polski jako legat Stol. Aplskiej i żądał od akademii krakow., by wydelegowała dwóch teologów na mający się w dalszym ciągu odbywać sobór Trydencki, przerwany od lat 10-iu. Wydelegowano Stanisława Reszkę i Tomasza Tretera, którzy istotnie nie zawiedli położonych w nich nadziei. Hozyusz uczynił R-ę swoim sekretarzem i powiernikiem, a po soborze uczynił go kanonikiem warmińskim. Wysyłany był następnie R. w różnych poselstwach: do Paryża dla złożenia życzeń Henrykowi Walezyuszowi z powodu jego wyboru na króla polskiego oraz w celu ostrzeżenia go, aby na konfederacyę różnowierców się nie zgadzał; następnie wysłany był do Rzymu, gdzie wielkimi względami był otoczony przez Syxtusa V, który go referendarzem utriusque signaturae mianował; potem, po śmierci krdla Hozyusza, bedac sekretarzem króla Stefana, dwukrotnie jeszcze poselstwo do papieża Grzegorza XIII i Syxtusa V, oraz do Klemensa VIII w sprawie kanonizacyi św. Jacka odbywał. Obdarzony od Zygmunta III dziekanią warszawską i opactwem jędrzejowskiem, odbywał jeszcze poselstwo do książąt włoskich i do Neapolu, gdzie w sprawie sum neapolitańskich i innych 9 lat przesiedział i tże † d. 3 kwiet. 1600 r. Z polecenia Klemensa VIII pża wystawiono mu w Neapolu wspanialy nagrobek. Dbaly o dobro kraju i oświate zgromadził doborowa bibliotekę, którą przed śmiercią Ojcom Jezuitom w Krakowie przekazał. Niemniej troskliwy o zachowanie w narodzie wiary prawdziwej, w obronie jej czystości walczył z różnowiercami i wydał w tym celu uczone i cenne dzieła. Najważniejsze z nich są: "Ministromachia in qua Evangelicorum Magistratorum et Ministrorum de Evangeliis... mutua judicia. testimonia etc. recensentur". Cracoviae 1591, 8-o; "Dissidium evangelicorum magistrorum... "Colon. 1592, 8-o; "De atheismo et Phalarismo Evangelicorum". Neapoli 1596, 4-o; "Spongia qua absterguntur convitia maledicta Equitis Poloni contra Jesuitas." Cracoviae 1590, 4-o; Ingolstadii 1591, 8-o; Neapoli 1592, w obronie Jezuitów pko Wojciechowi z

sza, który przybył do Krakowa, po od- thodoxae" i inne. W sprawach publicz-byciu poselstwa do Piusa IV od Ferdy- nych i o wypadkach krajowych mówił w pismach: "Epistolarum liber unus". Neapoli 1594, 8-o, dzielo ważne z powodu listów i dokumentów wyjaśniających wypadki w kraju; "De rerum in electione, profectione et coronatione Henrici Regis in Gallia et Polonia gestisa. Romae 1574, 4-o, dzielo niezmiernie rzadkie, zawiera zbiór mów i różnych dokumentów o elekcyi Henryka; "De Stanislai Hosii S. R. E. Card. Majoris Poenit. et Eppi Varmiensis vita". Romae 1587, 8-o; Olivae 1680, 8-o; Tźe 1690; "De rebus gestis Stephani I. Reg Poloniae etc." Romae 1582, 4-o; "Relatio de transitu et dormitione Card. Hosii etc." Parisiis, 8-o: "Panegyricus de victoria de Turcis ad Naupactum obtenta"; i in. Treści ascetyczno-moralnej są: "Piarum meditatio-num progymnasmata." Neapoli 1594, 8-o; "Sermones de Sacerdotio"; "Tractatus de Majestate Sedis Apostolicae. Paraphrasis 7 Psalmorum poenitentialium." Cracoviae 1591, 12-o; "Pia Progymnasmata"; "Oratio in causa Canonisationis S. Hyacynthi", i inne. Po polsku napisal: "Przestroga pasterska do miasta Warszawskiego. Przydane jest krótkie opisanie nabożeństwa rzymskiego... w przeszły Jubileusz... pokazanego". Poznań 1585, 4-o; "Rozmowa o śmierci człowieka z duchem". Kraków 1675, 4-o, napisane po łacinie, przetłumaczone przez niewiadomego autora. Są też prace niedrukowane R-i przechowane w rękopisach, bibliotece jagiellońskiej przez niego testamentem przekazane: "Acta Legationis meae ad Sixtum V. Pont. Max., Rempubl. Ven. et Ferdinandum M. D. Florentiae et ducem Ferrariae"; "Acta Ill. Card. Varm." Elbingae d. 8 Apr. 1568; "Exempla Epist. Card, Hosii collecta..." do r. 1563; "Ejusdem Hosii Acta cum Rege Bohemiae", 1559; "Exempla Litterarum 1575 collecta"; "Diarium a. D. 1584"; "O Konfederacyi" 1573. (Por. Chodynicki, Dykcyonarz uczon. Polaków. III, s. 12-17; Orgelbr., Enc. Powsz. t. XII, s. 575; Wiszniewski, Hist. lit. pols. t. VIII, s. 41, 88, 118, 162; 233; t. 1X, s. 85-87, 210; Glaire, Dictionnaire. t. II, s. 1950).

X. J. N.

obronie Jezuitów pko Wojciechowi z Retke Andrzej ks., ur. się w War-Kalisza; "Liber pro argumento fidei or- szawie 29 listop. 1851, ukończył w r.

1869 gimnazyum III w Warszawie i za- terat francuski, konwertyta, ur. w 1863 raz wstapił do seminaryum św. Jana w Warszawie. Od 1873-1877 r. był alumnem akademii duchow. w Petersburgu, którą ukończył ze stopniem magistra św. teologii. Wyswięcony na kaplana 14 lipca 1875 r. w Petersburgu. Naprzód do 1881 r. był wikaryuszem kła metrop. św. Jana w Warszawie, potem do 1882 wik. par. św. Krzyża, a następnie do 1884 wik. par. św. Antoniego. Od 1884-1902 r. wykładał w w akademii duchow. w Petersburgu homiletykę i patrologię, ceremonie i wreszcie prawo kanoniczne. W 1895 roku otrzymał godność prałata domowego papieskiego. Od 1898-1902 był inspektorem akademii. Od r. 1902 do 1907 zajmował stanowisko pralata archidyakona kapituly łowickiej, dziekana dekanatu łowickiego i zarządzał parafią kolegiaty łowickiej. † 24 kwiet. 1907 w Warszawie. W r. 1886 doktoryzował się na doktora teologii. Wydał w 1886 r. Enchiridion Homileticae ad usum auditorum suorum in Caeserea Romano-Catholica Ecclesiastica Academia Petropolitana; Patrologiae Compendium, Varsaviae 18891 anni; Wykład budowy hymnów w księgach liturgicznych zawartych, Warszawa 1891; De Matrimonio Tractatus Iuridicus secuudum Sacros Canones et Leges Civiles, in imperio Russico et Poloniae regno vigentes, ordine titulorum quarti libri Decretalium. Varsaviae 1895.

Ks. L. Ł.

Retorejczycy—zwolennicy Retoryusza, który zdaniem s. Filastryusza miał mieszkać w Aleksandryi i nauczać, że wszyscy heretycy są na dobrej drodze i maja na swój sposób racyę, że przez różność religijnych przekonań Pan Bóg nie jest obrażany, ale owszem, czczony. Wspomina sw. Filastryusz o Retoryuszu w dziele Liber de haer. 51; mamy też wzmiankę o nim u św. Augustyna (De Haeresibus. 72) i u św. Atanazego (Contra Apollin. I, 6). Bliższe szczegóły o Retoryuszu i jego zwolennikach nieznane. (Por. W. W., X, 1164; Józ. Kard. Hergenröther, Historya Powsz. Kla katolickiego, Warszawa 1901, t. II, str. 207).

r. w Paryżu, wychowany bez wiary, oddany został do kolegium protestanckiego i spelniał praktyki wyznania augsburskiego. Z czasów tych wyniósł P. pewien mglisty teizm i nieprzezwycieżona odraze do religii protestanckiej. W 18 roku życia wstąpił do służby wojskowej i tu dokonało się w nim ostateczne ze-psucie obyczajów. Powróciwszy do życia cywilnego wział się za pióro i pisał rzeczy wstrętne, w których erotyzm walczył o lepsze z bluźnierstwem. Wszystko poczawszy od secyalizmu, anarchizmu a skończywszy na poganizmie i krańcowym buddyzmie kolejno przechodziło przez jego dusze, niewypowiedziany zostawiając w niej niesmak. Żyjąc wśród otoczenia ludzie podobnie myślacych usiłował zagłuszyć sumienie, wmawiając w siebie i w innych, że wiedza i postęp są źródłem prawdziwego szczęścia ludzkości. Przebywając przez dłuższy czas w Fontainebleau, zagabniety podczas jednej konferencyi naukowej mianej do robotników pytaniem, jakim sposobem świat mógł powstać bez Boga, zmieszał się i zająkał jak dziecię, a broniąc się przytaczał cały szereg uczonych cytat z Lamarck'a, Darwina, Haeckel'a, Büchnera i in. na stwierdzenie swej tezy; ale przyciśnięty do muru przez swych przeciwników, wyznał w końcu, że nie na wszystko potrafi odpowiedzieć. Od tego czasu powstala w sercu R. watpliwość: niewiara w wiedze i postep. Przez 3 lata walczył. W końcu prawda zwyciężyła. Dzięki pomocy F. Coppée'go R. nawrócił się w 1906 r., przypisując nawrócenie swoje Najśw. Maryi Pannie. Historye nawrócenia swego opisał w książce Du Diable à Dieu. Paris 1907 z przedmowa Coppée'go; ksiażka miała 32 wydań. W polskim jezyku ukazala się p. t. Z prze-paści ku wyżynom. Warszawa 1910, nakład księg. M. Szczepkowskiego. Z epoki swego życia przed nawróceniem napisal R. Le Symbolisme. Anecdotes et Souvenirs. 1903, oraz poezye: Clo-ches dans la nuit. 1889; Une belle dame passa. 1893; L'Archipel en fle-urs. 1895, i inne. Nadto: Thule des Brumes. 1891 i Réflexions sur l'anarchie. 1894. Po nawróceniu swem napisal: Le Règne de la bête. Paris 1908, powieść osnuta na tle rządów ma-Retté Adolf, współczesny poeta i li- sońskich, było 11 wydań; po polsku wy-

szla w tlum. M. Moroz p. t. I kłaniali się Bestyi... Częstochowa 1910, na-kładem "Myśli katolickiej": Un Sejour à Lourdes. Paris 1909; Impressions d'un bracandier, 16 wydan; Sous l'Etoile du Matin. Etude de mystique et de psychologie. Paris 1910, 7 wydań; Au Pays der Lys noirs. Souvenirs de Jeunesse et d'âge mûr. 1911; Les Miracles de Lourdes, réponses aux objections. 1912, broszura; Dans la Lumière d'Ars. 1912, 18-0, wyd. 6-e z illustr. (Por. Herder, Konw-Le-xikon. 1910, k. 1179; Crosnier, Les Convertis d'Hier. Paris 1908; Katalog Tolra et Simonet w Paryżu).

X. J. N.

Retz Jan kardl. ob. Gondi. 2.

Reuchlin Jan (Kapnion od grec. Kapnos, niem. Rauch-dym), slawny niem. humanista nr. 22 lut. 1455 r. w Pforzheim, syn służącego przy tamtejszym klasztorze Dominikanów, studyował w Freiburgu, Paryża i Bazylei. Jakiś czas był śpiewakiem na dworze margr. Karola III w Baden Durlach.Otrzymawszy 1477 stopień magistra artium, zaczął uczyć greckiego i łaciny. W Bazylei t. r. wydał Vocabularius breviloguus, który do r. 1504 doczekał się 25 wydań. Otrzymawszy po studyach odby-tych w Orleanie i Paryżu 1781 tytuł doktora prawa, towarzyszył hr. wirtemberskiemu Eberhardowi na Bart w jego podróży do Rzymu i został jego doradcą, członkiem sądu najwyższego i posłem. Od r. 1492 zaczał pracować nad jezykiem hebrajskim. Przed Eberhardem II i jego ulubieńcem Holzingerem uciekł 1496 do Heidelbergu, gdzie ukazaly się jego komedye Sergius v. Capitis caput (pko Holzingerowi) i Henno. Po złożeniu z tronu Eberharda przez stany królestwa, powrócił do służby wirtemberskiej i od r. 1502-1512 był szwabskim sędzią związkowym. Przy tem nie zaniedbywał jednak prac literackich, którym poświęcił się zupelnie do 1521 r., kiedy przyjął obowiązki profesora języka hebrajskiego w Ingolstadzie, a nastepnie w Tybindze. W tym czasie zajaśnała w pełnem świetle jego sława jako mówcy i uczonego. Już w r. 1506

wy do poważnego studyum języka hebrajskiego, któremu aby nadać praktyczne znaczenie zabrał się do wydania hebrajskiego tekstu Psalmów wraz z łaciń. tłumaczenie i komentarzem. Zaczał też rozprawe De accentibus et orthographia linguae hebr., która wszakże ukazała się dopiero 1518 r. W pracach tych nie szło mu tylko o język hebrajski, ale i o należyty wykład St. Test. przez co zamierzał przeciwdziałać przesadnemu uwielbieniu dla starożytności pogańskiej, a nadto gruntownie zapoznał się z tajemną nauką Kabały. W tym ostatnim celu napisal 1494 De verbo mirifico, a następnie dedykując Leonowi X De arte cabalistica 1517. R. nie był judofilem, czego dowodzi jego pismo jeszcze z 1506 r. p. t. Missive warum die Juden zo lang im ellend sind, był jednak zwolennikiem lagodnego ich traktowania, przez co za-wikłał się w spór, który zatruł mu ostatni dziesiątek lat jego życia, a zarazem zaostrzył samą sprawę o wiele więcej niż na to zasługiwala.

Jan Pfefferkorn (ob.) mistrz szpitalny w Kolonii, żyd nawrócony, pragnąc pociągnąć więcej żydów do światła wiary, uzyskał 1509 cesarski dekret dozwalający niszczyć ksiegi żydowskie i starał się dla tej sprawy zjednać sobie R-a. Ten godzac się na to w zasadzie, czynił jednak różnicę między księgami bluźnierczemi pko Chijaństwu a świętymi i naukowymi jak Pismo św., talmud, śpiewniki i t. p., które w celach naukowych należałoby nie niszczyć. Wypowiadając swoje zdanie R. napadł ostro na Pfefferkorna, posuwając się aż do nazwania go "wo-lem i osłem", który o księgach alchemicznych nie ma pojęcia. Pfefferkor dotknięty odpowiedział 1511 roku pismem Hanspiegel, na co znowu R. oglosil Augenspiegel, które dekretem z 1512 r. zostalo skonfiskowane, niemniej Pfefferkorn wnet opublikowal Brand. spiegel, R. zaś Defensio i wyjednał u cesarza dekret nakazujący obu stronom milczenie. Rzecz jednak nabrała takiego rozglosu, że stala się przedmiotem ostrych sporów w uniwersytetach, pomimo že bp spirski z 29 marca 1514 r. pismo R-a od czynionych mu zarzutów uwolnił. R. ogłosił na dowół słuwydał Rudimenta hebraica (słownik szności swojej sprawy listy, jakie z ui gramatyka) przez co stworzył podsta- znaniem od różnych wybitnych mężów

otrzymał p. t. Clarorum virorum epistolae, lecz sprawa oparla się skutkiem wmieszania się ink wizycyi oRzym. Papież wydał mandatum de supersedendo, czyli proces umorzył. To jednak sprawy nie zalatwiło, tem bardziej, gdy ona weszla do ohydnego pamfletu Epistolae obscurorum virorum (ob.), skierowa-nemu z całą nienawiścią pko Kłowi. Ukazał się też nowy zbiór listów do R. Illustrium virorum epistolae. 1519. Sprawa przybrała takie rozmiary, że Rzym milczeć nie mógł i przeto po gruntownem jej zbadaniu 23 czer. 1520 r. ogłoszony został wyrok potępiający Augenspiegel, a R-a skazujący na milczenie i zapłacenie kosztów procesu,

Zrywająca się równocześnie z tym sporem zawierucha reformacyjna wyzyskiwała go obłudnie w swoich napaściach na Kł, to wszakże nie zachwiało prawowierności R., za co reformatorzy obrzucali go gradem oszczerstw. R. † w jedności z Klem 30 czerw. 1522 r. w Liebenzell w Wirtembergu. (Por. Geiger, J. R. s. Leben u. s. Werke. Leipzig 1871; Jansen, Gesch. d. deutsch. Volkes. t. I, str. 617 i II, str. 13 i nst.;

W. W., X, k. 1101 i nst.).

(Ch.).

Reumont Alfred, mąż stanu i historyk, ur. w r. 1808 w Akwizgranie, w r. 1830 wstąpił na służbę publiczną i pelnił obowiązki sekretarza przy królu pruskim, był posłem do dworów włoskich, wreszcie sekretarzem Fryderyka Wilhelma IV, którego przyjaźnią i zaufaniem się cieszył. W ciągłych podróżach miał sposobność poznać wielu uczonych, z którymi utrzymywał stosunki; zwiedził też archiwa i muzea włoskie, co mu posłużyło do gruntownego zbadania ducha i życia narodu włoskiego i niemieckiego. f w r. 1887 w Akwizgranie. Z licznych tziel R-a ważniejsze sa: Römische Briede v. einem Florentiner. 1840-44, 4 t.; Ganganelli—Papst Clemens XIV, 1847; Beiträge zur italien Geschichte. 1853 — 57, 6 t.; Geschichte der Stadt Rom. Berlin 1867-70, 3t.; Pro Romano Pontifice. Romae - Bonn 1871, w której to pracy surowo potepia najście Wikt, Emanuela na Rzym i goraco broni praw Stolicy sw. Briefe heiliger und gottesfürchtiger Italiener. Freib. 1877 i inne. (Por. Buchberger, "Theol. Literaturbl.". (Por. Götz, Fr.

Kirchl. Handl. 1910, k. 1753; Stang, Historiogr. ecclesiastica. 229; Hurter, Nomencl. lit. theol. 1913, t. V, k. 1643 i nst.

Reunion (La) ob. Denis Saint.

Reusens Edmund Henryk Józef, historyk i archeolog belgijski, ur. w r. 1831, byl od r. 1859 do 1898 profesorem i bibliotekarzem w uniwers. w Lowanium. Dzięki jego zabiegom utworzono przy uniwersytecie lowańskim katedre archeologii chijańskiej i paleografii średniowiecznej. † w r. 1903. Wydał: Historia BB. Martyrorum Gorcomiensium a G. Estio et Hesselio conscripta... etc. Lovanii 1867; Syntagma doctrinae theologicae Adriani VI. Tže 1862; Archéologie chrétienne. Tze 1871-75. 2 t.; Manuel d'archéologie chrét. 1886; Eléments de paléographie. Tze 1898-99, 8-o; nadto wspólnie z Ram'em wydawał Analectes pour servir à l'histoire eccles. de Belgique. 1864 i nst.; wyszło do r. 1900 tomów 27 w zeszytach kwartalnych. Pisał też wiele do czasopism naukowych; spis tych prac podaje Bibliographie de l'Université cath. de Louvain. Louvain 1900, p. 72. (Por. Hurter, Nomencl. liter. theol. Oeniponte 1913, t. V, k. 2030 i nst.).

Reusch Franciszek Henryk, teolog starokatolicki, ur. w r. 1825 w Brilon, wyśw. na kaplana w 1849 r., w 1858 został nadzwyczajnym profesorem, a w r. 1861 zwyczaj. egzegezy St. Test. w Bonn. Przeciwnik soboru Watykańsk., w r. 1871 suspendowany, w 1872 ekskomunikowany, w 1873 został probosz-czem starokatolickim i wikaryuszem generalnym bpa Reinkensa. + wr. 1900. Napisał przed swojem odstępstwem Kommentare zu Baruch. Freiburg 1853; Das Buch Tobia übers. u. erklärt. Tie 1857; Einleitung in das Alt. Testam. Tže 1859; 1870, wyd. 4-e; Bibel u. Natur. Tže 1862; Bonn 1876, wyd. 4-e (jest polski przekład ks. Nowodworskiego, Biblia i natura. Warsz. 1872, 8-0); po odstepstwie: Index der verbot. Bücher. 1883-85, 2 t.; Gesch. der Moralstreitigkeiten seit d. 16 Jahr. 1899, 2 t., wraz z Döllingerem, i w. in. Od 1866 do 1877 R. redagował

H. Reusch. Gotha 1901; Hurter, Nomencl. liter. 1913, t. V., k. 1947; Notre Christianisme et notre bon dro-Buchberger, Kirch. Handl. 1910, s. it. Tže 1864. Les Religions des peu-1753; Vapereau, Dict. univ. des Contemp. 1893, s. 1822).

Hurter, Nomencl. religions. Tže 1880; 1886, wyd. 4-e; Notre Christianisme et notre bon dro-lit. Tže 1864. Les Religions des peu-ples non civilisés. Tže 1883, 2 t.; Les Religions du Mexic, de l'Amérique

Reuter—1) Dominik, generalny minister zakonu Konwentualnych, ur. w r. 1856 w Hoxel nad Mozela, w r. 1874 został minorytą i po odbyciu studyów w Trenton i Insbrucku wyśw. został w r. 1881 na kapłana, od r. 1881 do 1885 i od 1890 do 1903 r. był prefektem studyów w Trenton, od r. 1885 do 1890 penitencyarzem aplskim w Loreto, w r. 1903 został generalnym prokuratorem a w 1904 generalnym ministrem zakonu.

2) Herman Ferdynand historyk protestancki, ur. wr. 1817 w Hildesheimie, studya odbywał w Getyndze i w Berlinie, w 1843 r. habilitował się w uniw. berlińskim, w r. 1853 został prof. nadzw. we Wrocławiu, a 1855 r. zwycz. w Greifswald. † w 1889. Napisał m. in. Johannes v. Salisbury. Berlin 1842; Geschichte Aleksanders III u. der Kirche seiner Zeit. Leipz. 1860—64, 3 t.; Gesch. der religiösen Aufklärung im Mittelalter, Berlin 1875—77, 2 t. inne.

3) Jan, T. J., ur. 1680 r. w prow. luksemburskiej, dzielił czas między naukę, modlitwę i dobre uczynki, był profesorem teologii moralnej w uniwersyt. trewirskim. † w Trewirze w 1762 r. Napisał: Theologia moralis quadripartita. Coloniae 1750, 8-0, 4 t.; Neoconfessarius practice instructus. Tże 1750, 8-0; były liczne wydania w Ratysbonie i w Paryżu; Casus conscientiae. Coloniae 1753. (Por. Schäfler, Handl. d. cath. Theol. 1900, t. IV, s. 14; Bund, Catalogus auctor. 1900, s. 139).

X. J. N.

Reville—nazwisko dwóch liberalnych francuskich teologów protestanckich.—

1) Albert, ur. w Dieppe, w r. 1881 został profesorem historyi religii w Collège de France, zaraz po utworzeniu katedry tego przedmiotu. † w r. 1906 jako profesor patrystyki. Napisał: Histoire du dogme de la divinite de Jésus - Christ. Paris 1869; 1907, wyd. 5-e; Prolégomenes de l'histoire des

ples non civilisés. Tze 1883, 2 t.; Les Religions du Mexic, de l'Amérique Centrale et de Perou. Tze 1885; La Religion chinoise. Tže 1889; Histoire des Religions. Tie 1888, 8-o, 2 t. Jésus de Nazareth. Etudes critiques etc. Tże 1897, 8-o, 2 t. i inne. Przelożyl też niemiec. książkę Scholten'a Manuel d'histoire comparée de la philosophie et de la religion. 1861. R. jak wielu racyonalistów uważa religię za wytwór rozwoju naturalnego umysłu ludzkiego, wykluczający wszelkie Objawienia Boże; twierdzi nadto, że z posród istniejących obecnie religij żadna nie dosięgla dotąd swej formy skończonej. Błędne wywody R-a, zwłaszcza o wierzeniach religijnych Chińczyków zbił gruntownie oryentalista belgijski ks. Karol Harlez (ob.).

2) Jan, teolog liberalny protestancki, syn poprzedniego, ur. w Rotterdamie w 1854, w 1880 został pastorem przy zborze św. Zuzanny, w 1884 r. nauczycielem religii w liceum Henryka IV w Paryżu, w 1886 r. docentem hist. klnej w Ecole des Hautes-Etudes, w 1894 docentem patrystyki w protestanck, teologicznym fakultecie w Paryżu, w 1906 następcą ojca swego na katedrze prof. hist. religii w Collège de France. † w dniu 6 maja 1908 r. w Paryżu. Od r. 1884 był wydawcą czasopisma "Revue de l'histoire des religions", Napisal: Le Logos d'après Philon d'Alexan. drie. Paris 1887; La Doctrine du Lo-yos. Tze 1881; La Religion à Rome sous les Sévères. Tie 1885; Les Origines de l'épicopat. Etude sur la formation du gouvernement ecclésiastique au sein de l'Eglise chrét. Tze 1898, Paroles d'un libre croyant. 1898; Les Quatrième Evangile. Tie 1901; Le Protestantisme libéral. Tre 1903; Les Origines de l'Euchar. Tre 1908, i in. (Por. Herder, Konv. - Lexik. 1910, k. 1181; Buchberger, Kirchl. - Handl. 1910, k. 1756; Blanc. Dictionnaire de Philos. 1906. k. 1029; Supl. 1906—1908, k. 124; Vaperau, Dict. univ. des Contemp. 1893, k. 1324; Blanc, Repert. bibliogr. 1902, s. 330).

X. J. N.

Rewalidacya ob. Malżeństwo.

Rewel (po niem. Reval, po lotysku katedrze sandomierskiej. W kilka mie-Danupils, po estońsku Tallin, niegdyś ruski Kolywań) obecnie miasto guber-nialne, niegdyś stolica bpstwa założ. przez króla duńskiego Waldemara II-go, który do Estonii wysłał bpa Fulkona. Wszakże pierwsze te ziarna nie dały plonu. Nawrócenia Estlandvi dokonali dopiero Kawalerowie mieczowi (ob.), gdy ich wezwał do Inflant bp tamtejszy Albert v. Appeldern 1202 r. Piewszym bpem ustanowiony został bp Teodoryk opat. z Dünamünde z rezydencya w Leol. W 1218 r. naszli Estonię Duńczycy i wypędziwszy księży niemieckich zalożyli bpstwo w R·u pod juryzdykcya arbpa Lundu. Trwające zatargi Duńczyków z Kawalerami mieczowymi, którzy władali w dalszym ciągu Estonia, gdy przy Duńczykach pozostał R. zakończyły się sprzedażą przez Waldema-ra IV pretensyi do Estonii z R-em Krzyżakom, skutkiem czego bpstwo R. 1374 r. przeszło pod juryzdykcyę arcpa rygskiego. Bp R. był jednocześnie księciem świeckim, co wywoływało zatargi z zakonem krzyżackim, to też w miare jak w zakonie upadała prawowierność i do R. poczęły się wdzierać nowinki. Pierwszy głosił tutaj luteranizm przybyły z Rosztoku Sylwester Tegentmeier, za którego podszczuwaniem 1524 r. wybuchl bunt obrazoburczy, zakończony wypędzeniem księży katolickich. Gdy w r. 1561 R. przeszedł pod panowanie Szwecyi, katolicyzm wygasł tam zupeł-nie. Dopiero gdy r. 1710 R. dostał się Rosyi, poczeli napływać katolicy, dla których w r. 1842 wybudowano ki pod wezw. śś. Piotra i Pawła i założono parafie podległą archid. mohilewskiej. R. liczy obecnie ok. 1800 katol. (Por. art. Estończycy; G. v. Hausen, D. Kir-chen u. d. ehemal. Klöster R-s Re-val. 1885; E. v. Rotbeck u W. Neumann, Gesch. u. Kunstdenkmäler d. Stadt R. 2 t., Reval 1904; E. K. t. XXIII, str. 324).

Rewera Antoni ks. ur. 6 stycz. 1868 r. w Samborcu w dekanacie sandomierskim. W szkołach i seminaryum duchownem uczył się w Sandomierzu. Po skończeniu w 1893 r. akademii duchownej w Petersburgu ze stopniem magistra teologii został wyświęcony na kapłana i naznaczony na wikaryusza przy

sięcy potem mianowany profesorem, nastepnie wiceregensem, a wreszcie ojcem duchownym seminaryum duchownego: pozostawał w tym zakładzie duchownym lat 16, wykładając stale Pismo św.: kanonikiem katedralnym został mianowany przez bpa Zwierowicza 1903 r., pralatem 1912. W r. 1907 został wybrany przez kapitulę katedr. na prepozyta czyli wikaryusza wieczystego (vicarius perpetuus) katedry i parafii katedr. i na tem stanowisku dotychczas pozostaje. Bierze udział w pracy społecznej; kieru-je Związkiem katolickim i Stow. rzemieślników chijańskich w Sandomierzu. jest prezesem zarządu Stow. spożywcze-czego "Bratnia pomoc". Pisywał recenzye i drobniejsze artykuły w "Przegladzie Katolickim" za ks. Szaniawskiego, w "Gazecie Radomskiej", w "Kroni-ce dyecezyi sandomierskiej". W Encyklopedyi kościelnej ks. Nowodwodworskiego są artykuły jego pióra: "Poniatowski Stanisław August", "Skirgiełło", "Zygmunt August", "Zygmunt Kiejstutowicz", "Zygmunt Korybutowicz", "Zygmunt III". Osobno wydał Dzieje Kościoła za pontyfikatu Leona XIII, które wyszły w r. 1905 jako ostatni XVIII tom Historyi Powsz. Kla katolic. kard. Józefa Hergenröthera (w "Bibliotece Dzieł chrześc.").

X. J. G.

Rewolucya francuska najdonioślejszy w nastepstwie przewrot polityczno-spoleczno - religijny nowszych czasów. Pod koniec XVIII w. stosunki wewnętrzne we Francyi przedstawiały się opłakanie. Wybujały za Ludwika XIV absolutyzm połączony z ogarniającem wyższe stany za Ludwika XV zepsuciem obyczajów rozbndzily w najszerszych masach nienawiść ku rządom monarchicznym a wobec wojny wyzwoleńczej w Ameryce zapaliły je entuzyazmem dla republikańskiej formy. Jednocześnie nauka Rouseau'a o kontrakcie cywilnym, również wzmagający się wpływ encyklopedystów podkopały wszelką powagę prawa za-równo boskiego jak i ludzkiego. Szydzono publicznie z rzeczy najświętszych, plwano na Kl i jego sługi, szerzono za pośrednictwem prasy i pism ulotnych, î towarzystw tajnych niewiare i wogóle podkopywano wszelkie fundamenta, na

stwo. Tym sposobem gromadził się materyał palny, który lada iskra mogła doprowadzić do wybuchu. Tą iskrą było opłakane położenie finansowe Francyi. Skarb wyczerpany olbrzymiemi kosztami wojen prowadzonych za Ludwika XIV j rozrzutnościa dworu Ludwika XV wymagał nadzwyczajnych ciężarów podatkowych, które spadały przeważnie na stany niższe, gdy wyższa szlachta i duchowieństwo cieszyły się różnymi przywilejami. Widmo ogólnego bankructwa zawisło nad Francya. Dla zaradzenia złemu Ludwik XVI był zmuszony zwołać 1789 r. Stany generalne, których zebranie otwarte zostalo w Wersalu 5 maja. Zebranie to składało się z 1214 deputowanych: 308 od duchowieństwa (w tem 49 bpów), 285 od szlachty i 621 od t. zw. trzeciego stanu. Wiekszość ostatnich w stosunku do dwóch pierwszych pochodziła stad, że wielu szlachty i duchowieństwa po-wstrzymało się od wyborów. Uzuchwalony rezultatem wyboru stan trzeci przy pomocy odstępców z dwóch innych stanów już 17 czerwca tegoż r. ogłosił się Zgromadzeniem narodowem (Assemblée nationale). Większość duchowieństwa wnet stanęla po jego stronie. W 3 dni potem zgromadzenie ogłosilo się ustawodawczem (Konstytuanta), przyczem obecni zobowiazali się przysiega nie rozejść się, dopóki nowa konstytucya nie zostanie dla kraju uchwalona, przyczem zadecydowano polączenie się przedstawicieli wszystkich 3-ch stanów dla wspólnych obrad.

Przewrotowe usposobienie zgromadzenia udzieliło się ludowi paryskiemu, który dal mu wymowny wyraz zdobyciem Bastylii 14 lipca. Zaraz na wstępie uchwalono zamianę dziesięcin, uchylenie praw feodalnych oraz pobierania przez duchowieństwo dochodów z wakujących beneficyów, a wreszcie nawet zniesienia dziesięciń, przyczem postano-wiono obmyśleć środki na opłatę duchowieństwa i utrzymanie szpitali i ubogich. Po dokonaniu tego ogłoszono "Deklaracyę praw człowieka", przy czem artykuł 10 opiewal: "Nikt nie ma być niepokojonym za swoje opinie, nie wyjją prawem ustanowionego porządku pu- konstytucya została uchwalona, a słaby blicznego". 20 sierpn. wybrano komitet król pod naciskiem ministrów 26 grud.

których opierało się ówczesne społeczeń- duchowny z 15 członków (1/3 duchownych i <sup>2</sup>/<sub>3</sub> świeckich) dla opracowania spraw klnych, a zwłaszcza ustawy dla Kościoła francuskiego. Niezależnie od tego zapadały różne uchwały podkopujące byt Kła. We wrześniu uchwalono zagarnać na potrzeby państwa srebra klne. Na wniosek odstępczego bpa Autun Talleyranda, poparty przez hr. Mirabeau 2 listop. uznano dobra klne jako "pozostające do rozporządzenia naro-, poczem postanowiono sprzedać je do wysokości 400 milionów. 13 lutego 1790 r. zniesiono zakony obojej plci z wyjątkiem poświęconych wychowaniu lub posludze bliżnim. Jednocześnie odjęto ślubom zakonnym siłę obowiązującą i zabroniono otwierać nowe klasztory. 16 marca postanowiono odstapić zarzadom miejskim departamentów dalszą część dóbr duchownych za 200 milionów, a zarazem i pozostałe dobra mają być administrowane przez zarządy departamentu i gminy. Wreszcie 29 maja przystąpiono do obrad nad opracowana przez komitet duchowny Konstytucyą cywilna duchowieństwa, która pomimo protestu duchowieństwa, zgromadzenie w całości przyjęło 12 lipca.

Na zasadzie tej konstytucyi zredukowano liczbę dyecezyi (134) do liczby departamentów (83), a parafij do gmin cywilnych. Zniesiono wszelkie godności klne, a uchwalono iż wikaryusze katedyalni wraz z zarządem seminaryów mają stanowić radę bpią. Prawo obierania bpa mają przedstawiciele departamentu, parafii gminy. Konsekracya i instytucya bpa ma nastąpić przez metropolitę resp. najstarszego bpa prowincyi, oczem bpi winien zawiadomić pża na dowód łączności z głową Kła. Bp Paryża miał otrzymywać 50,000 fr. rocznej pensyi, bp miast z ludnością nad 50,000 mieszkańców 20 tys., z mniejszą 12 tys. fr. Najniższa pensya proboszcza nie może wynosić mniej niż 1,200 fr. Bp i proboszcz nie mogą oddalić się od swojej dyecezyi resp. parafii na więcej niż 15 dni w roku bez pozwolenia władzy departamentalnej. Zaniepokojony Ludwik XVI zwrócił się o wskazówki do Rzymu, skąd Pius VI uprzedził monarchę, iż wejście w życie konstytucyi pogrąży mując religijnych, o ile te nie narusza- kraj w odszczepieństwo. Pomimo to

udzielił jej swoją sankcyę. Zgromadze Zgromadzenia rozpoczety się (1 paźdz.) nie narodowe zażadało od duchowieństwa przysięgi na konstytucyę. Znaczna wiekszość kleru (46,000 na 76,000) odmówiła przysięgi; znaleźli się jednak odstępcy wśród księży zarówno świec-kich, jak i zakonnych, którzy w pierwszej chwili czy to z trwogi, czy ze sła-bości ulegli naciskowi. Byli też i tacy, którzy korzystając z udzielonej im przez konstytucyę swobody, porzucali habit lub wstępowali w związki małżeńskie. Z pośród bpów deputowanych zaraz przysiegli konstytucye bp Autun Talleyrand i Gobel sufragan bazylejski, z księży zaś 65. Wielu z nich cofnelo przysiege. Następstwem tego był rozdział między duchowieństwem na nieprzysiegłych (insermentés) i zaprzysięgłych (assermentés). Ludność przeważnie odsunęła się od ostatnich. Jeszcze większy powstał zamęt, gdy z mocy konstytucyi przystapiono do wyboru nowych bpów i proboszczów. Pż Pius VI 13 kwiet. 1791 r. przez breve "Charitas" potępił konstytucyę, ogłosił dokonane wybory za niebyłe i rzucił suspensę na wszystkich, którzy w przeciągu 40 dni nie odwolają przysiegi. W odpowiedzi na to rząd rewolucyjny 14 marca wcielił posiadłości pskie Awinion i Venaissin do Francyi, a motloch paryski skazal manekina wyobrażającego Piusa VI na śmierć, poczem spalil go. Odstępczego bpa Talleyranda nie opamiętały te wypadki, przeciwnie podjął się konsekracyi nowych bpów konstytucyjnych. Bpi i kaplani, którzy przysięgi nia wykonali zostali destytuowani i pozbawieni pensyi. Zagrożono zamknięciem kłów lub kaplic, w którychby mówiono o konstytucyi lub dopuszczono niezaprzysiężonych do funkcyi klnych. Niestety, smutny musiał być stan kleru francuskiego, skoro w przeciągu 4 miesięcy wszystkie nowe stolice bpie były obsadzone przez odstępców. Uzuchwalone Zgromadzenie coraz sroższe wymyślało prawa pko opornym. Jednym z ostatnich jego czynów (27 sierp.) było ogłoszenie małżeństwa jako kontrakt cywilny.

Dokonane wybory wprowadziły do nowego Zgromadzenia żywioły o wiele radykalniejsze. Z pośród duchowieńtwa konstytucyjnego weszło 10 bpów i 17 księży. Wobec tego o opamiętaniu nie moglo być mowy. Jakoż obrady nowego

od nowych zamachów na wierny Kłowi kler. Niezaprzysieżonym ksieżom zostawiono 8 dniowy termin do złożenia przysięgi, poczem nietylko mieli być pozbawieni pensyi, ale i uznani wobec prawa za podejrzanych i w razie jakichkolwiek zamieszek wydaleni lub karani więzieniem. Pomimo, że król temu prawu odmówił swojej sankcyi, jednak go wykonywano i wielu kaplanów już to z kraju wydalono, już wtrącono do więzienia. 6 kwiet. 1792 r. zniesiono resztę kongregacyj nie wyjmując zajmujących się nauczaniem i obsługa ubogich i chorych; 28 kwiet, zabroniono księżom używania wszelkich oznak kapłańskich nie wyjmując sutanny. Obostrzono też kary na księży niezaprzysiężonych i zażądano ich deportacyę, jako zdrajców kraju. Nie pomogło veto królewskie, owszem wzburzyło tłumy pko królowi, poczem coraz więcej ujawniał się fakt, że wszelka wladza wyślizgnęła się z rak monarszych. W departamentach bez względu na niezatwierdzone prawo, wielu kapłanów zostało deportowanych, a także przez rozwścieczone pospólstwo zamordowanych. Podniecony przez Jakobinów tłum paryski coraz groźniejsza względem Ludwika XVI zajmował postawe, aż ostatecznie osadzono go w Tuillerie, zmuszono do szukania opieki w Zgromadzeniu narodowem, które 30 sierpnia osadziło rodzine królewską w Temple'u. Z tą chwila losy monarchii były rozstrzygniete.

Wtargnięcie do Francyi wojsk sprzymierzonych pociagnelo za soba chwycenie się środków okrutnych. Wszystkich, których podejrzywano o stosunki z rodzina królewska w liczbie od 12-15 tysiecy aresztowano. Wśród nich znajdowało się wielu księży, którzy podczas przewiezienia ich z więzień do opactwa St. Germain i w klasztorze karmelickim w d. 2 września w liczbie ok. 400 padli smiercią męczeńską. Wśród zamordowanych znajdowało się 3 bpów Podobue gwałty i mordy powtarzały się i na prowincyi. Wobec tej grozy, ścigani i prześladowani zewsząd księża, którzy unikneli śmierci lub przymusowej deportacyi, tłumnie opuszczali kraj. Liczba tych tulaczy wynosiła ok. 40,000. Znaleźli oni przytulek w ościennych krajach nie wyjmując protestanckich. Do samej Anglii schroniło się ok. 4,000 księży.

madzenia narodowego zajął Konwent z 749 członkami, wśród których było 16 bpów i 26 kaplanów odstępców. Na czele rządów stanęli trzej okrutnicy, do krwiożerczych zwierząt podobni: Danton, Marat i Robespierre. Teraz rozpętanie dzikich namietności poczęlo przekraczać wszelkie granice. Zaraz na wstępie na wniosek Callot'a d'Herbois ogloszono zniesienie monarchii i proklamowano republike. Ludwika XVI postawiono w stanie oskarżenia o tajne znoszenie się z obcemi państwami i zdradę. Wytoczono mu proces, który był nikczemną komedya, gdyż zguba jego była z góry postanowiona i pomimo napływających z różnych stron kraju protestów d. 20 stycznia 1793 r. ogłoszono 422 głosami pko 283 członków Konwentu wyrok śmierci, który następnego dnia wykonano. Od tej chwili rewolucya poczęta szaleć na całej linii. W całym kraju ustanowiono 44,000 komitetów rewolucyjnych z pełnem prawem życia iśmierci, z którego korzystały skwapliwie. Tyleż gilotyn funkcyonowało w kraju dla oczyszczenia republiki z żywiołów monarchicznych i arystokratycznych. Epoka ta nosząca nazwe Teroru okrucieństwem i liczba ofiar przekroczyła wszystkie podobne w dziejach szaleństwa rozbestwionych namiętności. Pod osłoną hasel wolności i rewolucyi dopuszczano się najpotworniejszych zbrodni poszczególnych i masowych. Mordowano zapamiętale. Dosyć było najlżejszego podejrzenia aby złożyć głowe pod gilotynę. Dnia 16 paździer, poszła na szafot królowa Antonina córka Maryi Teresy, a syna jej oddano na pastwe rozbestwionego pijaka szewca, pod którego ciosami zginal bez wieści. Nie oszczedzano też samych rewolucyonistów, jakimi byli w gruncie rzeczy Zyrondyści, wśród których znajdowało się wielu królobójców m. in. Filip książe Orleański, który głosował za wyrokiem śmierci Ludwika XVI-go, aby zagarnąć jego

Znaczna liczbe ofiar stanowili wierni Klowi księża. Jednocześnie ksieża odstępcy różnorodnych dopuszczali się wykroczeń pko wierze i moralności; jedni wstępowali w związki malżeńskie, przy czem surowo karano pietnujących ich

Od 21 wrześ. 1792 r. miejsce Zgro- arbp Gobel, wypierali się wiary w Boga i zrzucali wszelkie oznaki duchowne, inni wreszcie zajęci gonitwą za miłym groszem nie przebierali w środkach zarobkowania nie troszcząc się zgoła o potrzeby duchowne ludu. Konwent skonfiskowal na rzecz państwa gmachy klne i resztę majątku klnego. Dzwony przetapiano na działa, srebro klne na monete, kielichy i naczynia rabował motloch, szaty zas darl i niszczył lub sprzedawał żydom. Ze szkół wyrzucono nauke o Bogu i moralności, a zastąpiono ją wykładem "zasad równości, praw człowieczych i konstytucyi", Pomimo to potrzeba czci Istoty najwyższej tkwiła zbyt głeboko w naturze ludzkiej ażeby jej nie odczuwał cgół. W tym celu urządzono ohydną a zarazem śmieszną cześć bogini Rozumu. Na wyobrazicielkę tego kultu wybrano nierządnicę Candeille, którą 10 list. 1793 r. usadowiono na tronie w kle Nôtre - Dame i urzadzono rodzaj karykaturalnego nabożeństwa, w którem przyjął udział Konwent, liczne deputacye i lud. Uchwala z d. 26 listopada 1793 r. zniesiono wszystek inny kult.

Powoli władze zagarniał coraz wiecej krwiożerczy tyran Robespierre, który za pierwsze zadanie swoje poczytywał pozbycie się swoich współzawodników. Zaczał się tedy pochód najzagorzalszych rewolucyonistów na gilotynę. Oddali swoje głowy odstępca kapucyn Chabot ożeniony z żydówką, bp Gobel, Clotz autor kultu bogini Rozumu, Desmoulins wielu innych, a wreszcie 5 kwietnia 1794 r. nawet Danton. Robespierre ujrzał się u szczytu władzy, ale nie nadługo. Kapiąc się we krw przyjaciół i wrogów zabiegał o utrwalenie swojej władzy. W tym celu postanowił wskrzesić coś w rodzaju nabożeństwa względem Istoty Najwyższej, do której uznania, jak również do ogłoszenia nieśmiertelności duszy zniewolił Konwent 8 czerw. 1794 r. Zarządził tedy w Paryżu z wielkim blaskiem oryginalną uroczystość, w której sam wystąpił, jako arcykapian Najwyższej Istoty. Wkrótce, bo już 26 lipca 1794 r. zerwała się pko niemu burza w Konwencie; został aresztowany, ogłoszony wyjętym z pod opieki prawa, niemiłosiernie okaleczony przez rozwścieczony tlum, a wreszcie 28 lipca na wpół wiarolomstwo, inni jak np. konstytucyjny | żywy zasztyletowany wśród radosnych okrzyków tłumu. Zdawało się, że po transport oswobodzony został przez An-śmierci tyrana odetchnie znękana Fran-glików. Odtad deportowanych przewocya. Chwilowo prześladowania krwawe ustały, ale prawa zwłaszcza wrogie Kościolowi i religii zachowywały swoja moc. Konstytucya uchwalona 1795 r. zastapila Konwent Rada starszych z 250 członków i radą 500, władzę zaś wykonawczą złożono w ręce 5 dyrektorów, od których ta epoka (1795—1799) przyjeła nazwę Dyrektoryatu. Nowa konstytucya ogłosiła wprawdzie wolność wszystkich wyznań, lecz w praktyce Dyrektoryat nie troszczył się o żadne z nich. Swoja droga katolicy odzyskali w Paryżu 12 kłów, a i walecznym Wandejczykom przyznano swobodę religijną. Dyrektoryat w swej niechęci ku Kłowi katolickiemu otoczył swoją opieką sektę Teofilantropów (ob.) złożona z ksieży konstytucyjnych i dawnych Jakobinów, którzy zagarneli 10 klów w Paryżu; odebrano im je dopiero 1802 r., gdy sekta

okryta śmiesznością wygasła. Wielu kapłanów w nadziei poprawy stosunków wróciło do kraju, lecz spotkało ich smutne rozczarowanie. Rada 500 uchwałą z 23 kwiet. 1796 r. wznowiła dawne prawa z r. 1792 r. o przysiedze i skazała na deportacye każdego z księży, ktoby jej nie złożył. Rada starszych wszakże uchwały tej nie zatwierdziła, nie mniej władze stolicy i prowincyonalne prześladowały księży opornych i znęcały się nad nimi. wiązane układy z pżem Piusem VI nie doprowadziły do pożądanego rezultatu. Nastapily jednak pewne ulgi zwłaszcza, gdy wybory w r. 1797 wprowadziły do izb żywioły więcej umiarkowane. Jakoż dekret z 24 sierp. 1797 r. zniósł kare deportacyi na odmawiajacych przysiegi, i dających im schronienie. Przywrócono też prawa obywatelskie deportowanym obowiązując ich do deklaracyi poddania się ustawom republiki. Tym skromnym co prawda ulgom położył koniec zamach stanu z 4 wrześ. 1797 r., który znowu dał przewagę żywiolom krańcowym. Przesladowanie ponowiło Zamiast sie ze wzmożona zaciekłością. wspomnianej deklaracyi, zażądano znowu od duchowieństwa pierwotnej przysięgi konstytucyjnej w formie jeszcze więcej zaostrzonej. Opornych deportowano. Przeszło 300 ksieży dwoma okretami wywieziono do Gujany. Trzeci

glików. Odtad deportowanych przewožono na wyspy Oleron i Ro. Wielu z nich wymierało z chorób, wielu też zamordowano. Domagano sie zniesienia niedziel, a zamienienia ich na dekady. Taki stan rzeczy trwał za rzadów Dyrektoryatu dopóki mu końca nie położył zamachem w d. 8 listop. 1799 r. wracający z Włoch jako zwycięzca generał Bonaparte. Utworzony rzad tymczasowy, w którego skład wszedł Bonaparte. zarządził opracowanie nowej konstytucyi, która 24 grud, t. r. zostala ogloszona i oddawała rządy w rece 3 konsulów. Pierwszym z władza niemal sa-

mowładna był Bonaparte.

Lecz i za Dyrektoryatu z chwila wydania dekretu z 21 lut. 1795 r. proklamujacego pod pewnym wzgledem wolność wyznań rozbudziło się życie religijne. W r. 1798 juž w 40,000 gminach kult religijny był przywrócony. Duchowieństwo konstytucyjne, pomimo podeptanych przez siebie praw klnych (wielu kapłanów było żonatych) rozwijało coraz ruchliwszą działalność i oczyszczało się z żywiołów bezbożnych. szcze na wiosnę 1795 r. samozwańczy bp blouski Gregoire, zebrawszy kilku bpów w Paryżu wydał wspólnie z nimi dwa okólniki zmierzające do usunięcia krzyczących nadużyć, a zwłaszcza wykluczenia księży żonatych i otwartych apostatów. W r. 1797 odbył się w tym celu synod narodowy w Paryżu, który kolatal o uznanie Stolicy Aplskiej. Daremnie też usilowano pozyskać udział bpów i księży niezaprzysiężonych. Słowem pomimo zgoła nie uregulowanych stosunków klnych, życie religijne coraz wyraźniej domagało się swoich praw. Zrozumiał to Bonaparte, to też rozporządzeniem z 18 fructidora pozwolono prawie wszystkim duchownym wrócić do kraju, a obowiązująca przysiegę zastą. piono prostem przyrzeczeniem: "przyrzekam, że będę wiernym konstytucyi". Część bpów, zwłaszcza ci, którzy podczas najsroższych prześladowań zostali w kraju, a także wielu bpów emigrantów uznało tego rodzaju deklaracyę za możliwa; inni jednak odrzucili ją. Wreszcie rozpoczęto rokowania ze Stolica Aplska, które doprowadziły do zawarcia konkoadatu 15 lipca 1801 r. Upojony powodzeniem Bonaparte 'nie długo wy-

nego pokoju klnego. Już przy rokowaniach poprzedzających zawarcie konkordatu coraz zdradzał się z despotycznemi dażnościami i różnymi środkami, często groźbą, wymuszał na Stolicy Aplskiej ustępstwa. Daleko więcej jednak zlej woli ujawnił przy wykonywaniu konkordatu. Świadczyły o tem wymownie ogłoszone 8 kwiet. 1802 r. "Artykuły organiczne", które w wielu punktach wywracały postanowienia konkordatu i zmierzały do coraz większego skrępowania swobody Kła. Między innemi, pomime oporu pża, wybrał Bonaparte 12 z pośród bpów konstytucyjnych i zniewolil pża do kanonicznego ich uznania. Nie mniej Stolica Aplska zdolała wszystkie chociaż zredukowane do liczby departamentów bpstwa obsadzie. Rozdźwięk między rządem republiki i późniejszem Cesarstwem a Kurya rzymską rósł coraz więcej i doprowadził do smutnej i nacechowanej krzyczącem bezprawiem polityki Napoleona I w stosunku do pża meczennika Piusa VII. (Por. artykuly Pius VI i VII oraz Konstytucya cywilna Duchowieństwa a także Thiers, Hist. de la Revol. franc. 10 t. Paris 1823; Jager, Hist. de l'Eglise de France pendant la Rev. Paris 1852; Sybel, Gesch. d. Revolutionszeit v. 1789 – 1800. Düsseldorf 1857–79, 5 t.; H. Taine, Les origines de la France contemp. 6 t. Paris 1875—84; Fr. Descartes, Rev. franc. Paris 1879; Aulard, Le culte de la raison et de l'être suprême. Paris 1904; A. Sorel, L'Europe et la Rev. franc. 8 t. Paris 1885 - 1904; Pages, L'héroisme des cathol. pendant la Rev. I: l'héroisme du clergé. Paris 1907; P. de la Gorie, Hist. relig. de la Rev. franç. Paris 1909; G. Bourgin, La France et Rome de 1788 -1797. Paris 1909; Hergeröther, Hist. Powsz. Kła katol., wyd. Bibl. dzieł chrześc. Warsz. 1903, t. XV).

(Ch.).

Rex catholicus ob. Król katolic. ki.

Rex Christianissimus ob. Christianissimus Rex.

Rey Klaudyusz bp Dijon, ur. w r. 1770 w Mégevette, otrzymal staranne zylea 1599, 4-o; Amsterdam 1596; An-

trwał na drodze prowadzącej do zupeł- chijańskie wychowanie od pobożnej matki, a pierwsze wykształcenie umysłu od pobożnego prohoszcza, następnie uczył się w kolegium w Thonon, teologii zaś i filozofii w Annecy. Dzięki wybitnym zdolnościom i darowi przemawiania zwrócił na siebie uwagę przełożonych. Uczyl naprzód filozofii w Thonon, lecz niedlugo wybuchła rewolucya i wywołany przez nią zamęt powstrzymał na chwile karyere duchowną R-a. Wyświęcony na kapłana w 1793 r. przez 2 lata przebywal potem w Piemoncie, lecz pobudzony gorliwościa o chwałe Boga i zbawienie dusz wrócił w 1795 do Sabaudyi i mimo niebezpieczeństw rewolucyi odprawiał msze św., administrował sakramenta a nawet w r. 1797 odbył uroczysta procesye z Najśw. Sakramentem wsród gór Sabaudyi. Po zaprowadzeniu po-rządku R. został w Bellevaux i pracował dalej na skromnem stanowisku wikarego, w r. 1805 został sekretarzem bpa Dessolle, w 1812 kanonikiem. Slawa kaznodziejska i blask cnót doszły aż do Francyi, bpi powierzali mu kazania postne i miewanie rekolekcyi w Grenobli, Lyonie, Chambery i Paryżu. W 1824 został mianowany bpem Pignerol, 1832 przeniesiony na bpa Annecy. Jako pasterz wykazał gorliwość iście aplską, przemawiał, dawał rekolekcye, zakładał stowarzyszenia misyjne i inne, których wyliczają do 40. Niezwykła dobroć, sprężystość w działaniu i cierpliwość wśród cierpień i dolegliwości ciała była cechą jego życia pasterskiego. † w r. 1842, w 72 życia. Pisma kaznodziejskie R-a wyszły 7 tomach; zawieraja: Sources de la prédication; Devoirs du chrétien; Devoirs du prêtre; Retraites pastorales; Sermons pour le carême. (Por. Rohrbacher, Hist. univ. de l'Egl. cath. t. XIV, s. 464-67; Glaire, Dictionnaire, II, s. 1955).

X. 1: N.

Reyna Kassyodor de ks. apostata, hebraista, ur. w Sewilli, zostawszy kaplanem udal się do Londynu, gdzie obsługiwał pewne zakonne zgromadzenia żeńskie francuskie, następnie pojechał do Frankfurtu i tu przyjał wyznanie augsburskie. † w r, 1594 tże. Napisał: La Biblia que es los sacros del V. y N. Testamento, transladada en espanol. Banotationes in loca selectiona Evangelii Joannis. Francof. 1573, 4-o. (Por. Feller, Biogr. univ; La Nouv. Biogr. générale; Glaire, Dictionnaire t. II, 1956).

Reynaud—1) Hektor ks. współczesny, napisał: Essai d'histoire littéraire. Jean de Montluc, évêque de Valence et de Die. Montpellier 1893, 8-0; Pie VI à Valence, Grenoble, Falque. 1899, 8-0 i inne. Był współpracownikiem czasopisma "L'Université catholique".

2) Jan, ur. w Lyonie w r. 1806, był zwolennikiem Saint-Simona, ale odłączył się od niego wraz z swoim przyjacielem Piotrem Leroux (ob.) i założył z nim "Revue encyclopédique" i "Encyclopedie nouvelle". Napisał m. in. dzieło Terre et Ciel. 1854, w którem na podstawie odkryć astronomicznych usiłuje odrodzić teologię i pchnąć ją na nowe tory. + w r. 1863.

Reyre Józef T. J., pedagog i kaznodzieja, ur. w Eyguières w Prowancyi w r. 1735, uczył w Lyonie, był prefektem kolegium w Aix, profesorem humaniorów w Carpentras. † w r. 1812. Zostawił pisma; Prônes nouveaux. Paris 1809, 12-to, 2 t.; Petit Carême. Lyon 1809, 12-o, 2 t.; Année pastorale—dzieła zebrane razem. Lyon 1811, 12-o, 5 t.; Méditations évangeliques. Tze 1814, 12-o, 3 t. i in. (Por. Quérard, La France littéraire; Feller, Biogr; Glaire, Dict. univ.).

Rezerwaty ob. Casus reservati.

Rezerwowane beneficya ob. Beneficya rezerwowane.

Rezurekcya. Tak się nazywa obrzęd wielkanocny ustanowiony na pamiątkę Zmartwychwstania Pańskiego, właściwy ludom słowiańskim, a pozostały prawdopodobnie ze średniowiecznych misteryów religijnych. Kiedy i przez kogo został ten przepiękny obrzęd wprowadzony u nas, nie stanowczego powiedzieć nie można, wiadomo tylko, że jest bardzo dawnego pochodzenia. Majestatyczny ceremoniał tego obchodu dawniej był nieco inny od dzisiejszego, jaki mamy w Rytuale Piotrkowskim, co wskazuje nam Liber Plocencis ecclesiae Cathedralis" z XIII w. (rękopis w Bibl. Kat. Płoc-

kiej, o czem wspomina ks. A. Nowowiejski w swoim art. Rezurekcya w w "Enc. Kość."), w artykule p. t. "Ordo in nocte S. Paschae". Dzisiaj, wedlug Ryt. Piotrkow. ceremonial R-i tak się przedstawia: W Sobotę W. wieczorem lub w Niedzielę W. rano duchowieństwo udaje sie gremialnie do miejsca, gdzie się znajduje t. zw. grób; kapłani wszyscy powinni być ubrani w alby lub komże i kapy koloru białego. Po przybyciu do grobu i oddaniu czci Najśw. Sakramentowi, wystawionemu w monstracyi, okrytej białym przejrzystym welonem, rozpoczynają sie ceremonie śpiewem antyfony: Gloria tibi Trinitas.... poczem następują psalmy: Laudate Dominum omnes gentes... i Domine, quid multiplicati sunt... i t. d., a po oracyi następuje pokropienie i okadzenie grobu (nie Sanctissimi) i na słowa: Advenisti... antyfony: Cum Rex gloriae... rusza procesya, obchodząc zwykłą drogę trzy razy; wtedy, po skończeniu antyfony Cum Rex..., śpiewa się za-zwyczaj: "Wesoły nam dzień dziś nastal...", lub jaką inną pieśń wielkanocna. Po skończonej procesyi, podczas której niosą przed Najśw. Sakramentem krzyż przewiązany czerwoną stułą i figure zmartwychwstalego Chrystusa, stawia sie Najśw. Sakrament na oltarzu na przygotowanym tronie i rozpoczyna się jutrznia, a po skończeniu takowej chowa się Najśw. Sakrament, chyba że zaraz następuje Msza św. wobec Najśw. Sakramentu. Tutaj w ceremoniale mamy pewną różnice, mianowicie Rytual Piotrkowski nakazuje schowanie Najśw. Sakramentu pod koniec antyfony: Regina coeli..., gdy tymczasem praktyka innych w Polsce kłów jest inna, mianowicie, że schowanie Najśw. Sakramentu następuje po Salvum fac., pod koniec hymnu Te Deum... praktyce należy się trzymać tego, czego się trzyma kł katedralny i to powinno być dyrektywą dla całej dyecezyi. Antici, nuncyusz papieski za Stanisława Augusta zachwycony naszym cudnym ceremonialem Wielkiego tygodnia i rezurekcyi, w podziwieniu zawołał: "o bone Deus, quanta majestas! a piszac o tem do Ojca św. powiada. że "nic bardziej wzruszającego nie widział". (Por. Rzymski, Wykład obrzędów, wyd. 3-e, str.

ex decr. synodi Petricoviensis. Cracov. 1892, p. 528 seq.).

X. M. S.

Rezurekcyoniści ob. Zmartwychwstańcy.

Rezydencya. W prawie kanonicznem istnieje zasada, že beneficyat winien osobiście sprawować poruczony sobie urząd, a więc stale przebywać w miejscu swego urzedowania. Obowiązek ten zo-

wie się rezydencyą.

Przepisy o R. podlegają tym samym kolejom co i zasady o kumulacyi (ob. art. Beneficyów wielość). Ponawiane ustawicznie (por. c. 19, 20, 21, 23, 24, 25, 47, 49 C. 7. q. I w Dekr. Gracyana; tit. 4, lib. III w Dekr. Grzegorza IX; tit. 3 lib. III in 6-0), nie zdolały aż do Soboru Tryd. uzyskać poszanowania w praktyce. Stało się tak dlatego, że po pierwsze właśnie owe za-kazy łączenia beneficyów nie były zachowywane, co już samo przez się obala zasadę R., a powtóre że ze stanowiskiem wyższego zwłaszcza duchowieństwa łączyły się prócz obowiązków klnych inne zajęcia publiczne, wymagające nieraz stałej obecności przy królu lub dworze. Reformując dawne prawo, Sobór Trydencki wydal w tej mierze nowe przepisy, po dziś dzień obo iązujące (conc. Trid. de ref. ses. VI, c. 1. 2; ses. XXI, c. 3; ses. XXII, c. 3; ses XXIII, c. 1; ses. XXIV, c. 13), na mocy któ-rych zasada R. została określona w następujący sposób:

1. Bp nie powinien opuszczać dyecezyi bez ważnych powodów (con. Trid. ses. XXIII cap. 1 de ref.). Jeżeli nieobecność jego poza dyecezya nie trwa dłużej nad dwa lub 3 miesiące w roku, czy to w jednym ciągu, czy z przerwami, usprawiedliwienie takowej jest kwestya sumienia (S. C. Can. 3 Febr. 1635). Dłuższą nieobecność tłumaczy jedynie wezwanie papieskie lub konieczność uczestniczenia w obradach soboru lub sejmu (const. Urbani VIII Sancta synodus 12 Dec. 1634). W każdym innym razie potrzeba pisemnego zezwolenia pża, udzielonego na wniosek dawniej Kongregacyi Super residentia Episcoporum, dzisiaj zaś Kongregecyi konsystoryalnej (Normae peculiares 29 Sept.)

Ogólnie biorąc bp czyni zadość obowiązkowi R. jesli przebywa w granicach swej dyecezyi (S. C. Con. 18 Jun. 1624 i 11 Jan. 1783; Bened. XIV De Synodo dioec. l. XIII cap. 8, n. 10). W pewnych jednakże okresach roku klnego, a mianowicie w czasie adwentowym i wielkopostnym oraz uroczystości Bożego Narodzenia, Wielkiejnocy, Zielonych Świąt i Bożego Ciała winien przebywać w miejscu, gdzie się znajduje ki katedralny, o ile obowiązki pasterskie nie zmuszają go do nawiedzenia w tym czasie miejscowości, gdzieindziej w dyecezyi położonej (con. Trid. l. c.; S. C. Conc. 3 Sept. 1622).

Bp wykraczający przeciwko prawu o R. traci ipso iure część swych rocznych dochodów w stosunku do czasu nieobecności na rzecz fabryki klnej lub miejscowych ubogich (con. Trid. l. c.). Gdyby pomimo tej kary uporczywie zaniedbywał R., obowiązany jest metropolita, lub gdyby on właśnie był winny, naj-starszy sufragan pod karą osobistego interdyktu doniesć o tem pžowi najdalej w ciągu 3 miesięcy. Pż może w takim razie użyć surowych środkow, a nawet złożyć winnego z urzędu (con. Trid. ses. VI cap. I de ref; Pii IV const. In Suprema 25 Novem. 1564; cit. const. Ur-

bani VIII).

2. Proboszczowi, wogóle posiadaczowi beneficyum cum cura animarnm, nie wolno nawet na krótki czas opuszczać parafii bez zezwolenia bpa (por. orzeczenie Kongr. sob. Tryd. w wydaniu Richtera p. 37, u. 9), który dłuższej, niż dwumiesiecznej dyspensy tylko dla bardzo ważnych powodów udzielić jest mocen. Jako powody uchwała soboru Tryd. (ses. XXIII, cap. 1 de ref.) wymienia: "christiana caritas, urgens necessitas. debita obedientia, evidens ecclesiae utilitas" (S. C. Conc. 7 Oct. 1604; Bouix, De parocho, p. 520 ss.). Uwolnienie kilkudniowe udziela w zastępstwie bpa także dziekan, stosownie do zwyczaju dyecezyalnego, bacząc na to, by korzystający z urlopu beneficyat na czas nieobecności postaral się o zastępcę (con. Trid. ses. XXIII, cap. 1 de ref.). Beneficyat, wydalający się samowolnie, traci ipso iure odpowiednią część dochodów i wydać ją winien na rzecz fabryki lub ubogich, nie czekając wyroku sądowego. 1908, pars altera, cap. 7, art. 2, n. 7). Jeżeli nieobecność trwa dłużej i benefi-

cyat pomimo wezwania nie wraca, ma bp przystapić do wymierzenia dotkliwych kar, a nawet odjąć prebendę (con. Trid. l. c.; cap. 11, X, III, 4).

3. Kanonik wykracza przeciw obowiązkowi R., jeżeli jest nieobecny dłużej niż 3 miesiące w roku (con. Trid. ses. XXIV, c. 12 de ref.). Statut wszakże kapitulny może krótszy jeszcze zakreślić termin (por. orzeczenie Kongreg. Konc. u Richtera, p. 357, n. 58). Wydalający się traci za pierwszy rok nieobecności polowe dochodu, która za wyrokiem sądowym winien wydać. W drugim roku traci dochód całoroczny; jeśliby zaś jeszcze dłużej był nieobecny, pozbawiony być może prebendy (con. Trid. ses. XXIV, c. 12 de ref.).

Do podtrzymania R. służą tak zw. Distributiones quotidianae (ob. art. Distributiones), w których nie uczestniczą kanonicy, bez słusznej przyczyny opuszczający officium chóralne (con.

Trid. ses. XXII, c. 3 de rcf.).

4. Wikaryusz parafialny obowiązany jest do R. z natury rzeczy, ponieważ inaczej nie mógłby spełniać powierzonych sobie funkcyj, które polegaja na pomaganiu proboszczowi w posługach paster-skich. Nie wolno mu tedy wydalać się z parafii na czas dłuższy bez pozwolenia bpa; parudniowy zaś urlop udzielić mu może proboszcz, stosownie do przy-jętego w dyecezyi zwyczaju. (Por. Campegius, De residentia Episc.; Stefannuci. De clericorum residentia: Henry. De residentia beneficiatorum).

X. J. G.

Rezygnacya heneficyum ob. Demis-Bio.

Rhabanus Maur ob. Rabanus Maurus.

Rhedonensis Tomasz ob. Conecte Tomasz.

Rhegius (właśc. Rieger) ur. 1489 w Langenargen. Kształcił się na uniwersytecie fryburskim i tu zaprzyjaźnił się z Janem Eckiem. W 1518 został wyświęcony na kapłana i wkrótce został mianowany kaznodzieją w Augsburgu w 1520 r. Niestety, dal się wkrótce uwieść nowinkom luterskim, za przykładem mi-strza Marcina ożenił się i został gorliwym krzewicielem luteranizmu w księ- für theologische Literatur und kirchli-

stwie Lüneburskiem i Hanowerskiem. + 1541 r. Napisał kilka dzieł, ale niczem osobliwem one sie nie odznaczaja; głośniejsze z nich: Formulae caute loquendi. Wittenber. 1585. (Por. Fr. Roth, Augsb. Reformationsgeschichte. München 1881; Wrede, Einführ. d. Reformation im Fürstenth. Lüneburg. Gött. 1887; W. W., X. 1160).

Rheinau b. opactwo benedykt. na wyspie Renu założ. w IX w. z pierwszym opatem Wolwene (858-78), za którego żył ś. Findan. Napady Wegrów 925 r. sporo wyrządziły opactwu szkody, wkrótce jednak dobrobyt podniósł sie i R. posiadł włości, które sięgały obrębu zurychskiego i szafhauzenowskiego. Z opatów odznaczył się szczególnie Otton (1105—24), który wprowadził do klasztoru reformę ś. Wilhelma z Hirschau. W wieku XIII otrzymało R. niezależność i prawo sądu. Powoli jednak reguła upadała tak, że na początku XVI w. liczba zakonników spadla od 4-6, i ci raczej byli kanonikami świeckimi niż mnichami. To też nowinki znalazły tu łatwy przystęp z Zurychu. W 1529 r. większość mieszkańców przyjęła reformacye, w nastepstwie czego zakonnicy musieli uciekać, a kłem zawładneli odstępcy, którzy wyrzucili relikwie i spalili obrazy. W r. 1531 zakonnicy wrócili, a ludność porzuciła reformacyę. Przez połączenie się ze szwajcarską kongrega. cya Benedyktynów 1603 r. opactwo znowu podniosło się. Opat Gerald II Zurlauben zbudował 1705-1710 klasztor w Hohenbaum van der Meer, zaslynal jako szwajcarski Mabillon i napisał historye opactwa (Donaueschingen 1778 r.). W r. 1803 zostało R. wcielone do kantonu Zurich, który 1836 zabronił przyjmować nowicyuszów, a w 1862 r. zupełnie o-pactwo zniósł. (Por. G. Meyer, D. Cartular v. R. Basel 1883; Erb., D. Kloster R. u. d. helvet. Revolution. Zürich 1895; A. Waldburger, R. und d. Reformation w Schweizer Gesch. 1900, str. 81-362).

Rheinwald Jerzy Franciszek Henryk, teolog protestancki, żył od 1802-1849. † w Berlinie. Przez jakiś czas był redaktorem czasopisma Statszeitung okolo 1838 r., a nadto przyczynił się do założenia Das allgemeine Repertorium pisal Die kirchliche Archäologie. Berlin 1830; Wanderungen eines Sächsischen Edelmanns. 3 t., 1835 -1837.

Rhesa-1) Jan, litwin pastor protestancki, ur. w r. 1576, studya odbywał w Królewcu, był kantorem w rodzinnem miescie, od r. 1600 ministrem w Tollmingkehmen w okolicy Insterburga, w r. 1621 został pastorem litewskim w Królewcu, † w r. 1629 na morową zaraze tże. R. przetłumaczył na język litewski Psalterz Der Psalter Davids Deutsch u. Littawisch. Psalteras Dowido Wokischkai Bei Lietuwischkai. Królewiec 1625, 4-o, druk gotycki. Za podstawę do tego tłumaczenia služyl R. przekład litewski Bretkuna; pod względem czystości języka stoi on jednak od tłumaczenia Bretkuna o wiele niżej: jest pelen germanizmów, przytem odbiega więcej od oryginalu, a zbliża się do tłumaczenia Lutra, którego tekst niemiecki R. umieścił obok litewskiego. Tłumaczenia dokonano z niemalym nakładem pracy. Pomahali R-e rozmaici duchowni litewscy protestanccy, a potem zatwierdzony został przez zwierzchność duchowną, która wydelegowała do jego oceny siedmiu znawców Pisma św. i języka litewskiego. W Georgenburgu nastapiło ostateczne zaaprobowanie dziela i przystąpiono zaraz do druku. Koszta wydania poniósł książe Jerzy Fryderyk. Znane są 3 egzemplarze tego przekładu: w Bibliot. uniwers. w Królewcu ( Cb. 174), Bibl. uniwers. w Getyndze (Theol. Bibl. 62), Bibl. miejska we Wrocławiu (4 K. 167). (Por. Stankiewicz, Bibliografia litewska. Kraków 1889, 8-o, s. 34—36; Rhesa Ludwik, Gesch.der lit. Bibel. Königsberg 1816, s. 19). 2) Ludwik Jan, dr filozofii iteo-

logii, od 1802-42 był profesorem hist. klnej w uniwers. w Królewcu i regen-sem seminaryum litewskiego tże. † w r. 1843 w Królewcu. Znawca piśmiennietwa i jezyka litewskiego wydał m. i. sche Volkslieder. Tie 1825; Kurzge- Glaire, Dictionnaire).

che Statistik (1838) i Die Berliner all- fasste Nachrichten von allen seit gemeine Kirchenzeitung (1838). Na- 1775 an den evangelischen Kirchen in Ostpreussen angestellten Predigera. Tże 1834, 4-o i inne. (Por. Stankiewicz, Bibliografia litewska, Kraków 1889, 8-o, str. XIV i XV; Orgelbr., Enc. Powsz. t. XII, s. 591; Jocher, Obraz bibl.-hist. t. II, s. 110).

X. J. N.

Rhėtie (Raethorum) prefektura apo-stolska w Szwajcaryi z rezydencyą w Sagens, zalożona w r. 1621 jako misya, na prośby bpa Coiry i arcyksięcia austryackiego Leopolda. Kierownikiem i przełożonym tej misyi był św. Fidelis z Sigmaringen (ob.), który umarł śmiercia meczeńska. Prefektura R. powierzona jest opiece Kapucynów. Wię-kszość mieszkańców stanowią katolicy w liczbie 6,541, protestantów - zgwinglian jest 3,621; kłów i kaplic 22 z kaplanami i rezydensami, bez kaplanów 27; Kapucynów pracuje 22, szkól jest 38 z 1,116 dziećmi, nadto 1 przytulek dla sierot z 12 sierotami. (Por. Battandier, Annuaire pont. 1913, s. 430).

Rhode Pawel ks. bp tytularny Barca w Libyi Pentapolis, polak, jest bpem sufraganem dla 250,000 polaków w dyecezyi Chicago zamieszkujących, wybrany na bpa d. 22 maja 1908 r., konsekrowany d. 29 lipca t. r. i ogłoszony d. 29 kwiet, 1909 r. Rezyduje w Chicago.

Rhodes Aleksander de, jezuita. ur. w Avignonie w 1591, wysłany w 1618 ja-ko misyonarz do Indyj Wschodnich, przedł stąd do Kochinchiny, następnie był w Tonkinie, gdzie pozyskał względy króla i wielu wybitnych krajowców. Wypedzony stad udał się do Macao i tu przez lat 10 wykładał teologię od czasu do czasu puszczając się na wycieczki misyjne po prowincyi Kantonu; zwiedził następuie Bantam, Surat, potem udal się do Anatolii i Armenii. † w Persyi w r. 1600. Napisal m. i. Sprawozdan i a ze stanu misyi w różnych krajach zwiedzanych przez siebie; Relation de la mission établie en Perse. Paris szereg prac o literaturze i drukach li- 1659, 8-o; nadto Katechizm w natewskich: Gesch. der littauischen Bi- rzeczu tonkińskiem i po lacinie. (Por. bel. Königsb. 1816; Philologisch-kri- Sotwel, Bibl. Script. Soc. Jesu; Feltische Ammerkungen zur lithuani ler, Biogr.; Sommervogel, Biblioth.; Rhodes Jan Mateusz, konwertyta z protestantyzmu, przyjąwszy wiarę katolicką w r. 1852 wyznawał ją nietylko usty i sercem ale i piórem i życiem calem. † 29 paźdz. 1891 r. w 74 roku życia. Napisał The visible Unity of the Catholic Church. London 1870, 8-0, 2 t.

Riant Pawel hr., oryentalista, ur. w r. 1836 w Paryżu, był członkiem akademii napisów i innych naukowych towarzystw, założycielem towarzystwa zaimującego się Wschodem łacińskim, maż gruntownej pohożności i wysokiej erudycyi. + w r. 1888. Napisal m. in. Exuviae sacrae constantinopolitanae. Fasciculos documentorum etc. Genevae 1877-78, 8-o, 2 t.; Etudes sur l'histoire de l'eglise de Bethleem. 1889; De Haymaro monacho archiep. caesar... disquis. critica etc. Parisiis. 8-0; Expéditions et Pèlerinages des Scandinaves en Terre-Sainte au temps des Croisades. Tze 8-o; Petri Casinensis diac. liber de locis sanctis seu descrip. terrae sanctae etc. Neapoli 1870, 8-o; Inventaire critique des lettres historiques des Croisades. Geneve 1881, 4-o i inne. Pisywal dużo do czasopism naukowych. Odznaczał się jasnością wykładu, ścisłością dowodów i skrupulatna wiernościa w cytowaniu tekstów. (Por. Hurter, Nomencl. lit. theol. t. V, k, 1758 i nst.).

Ribadeneyra Piotr T. J., jeden zulubionych uczniów św. Ignacego Loyoli ur. w r. 1527 w Toledo, przyjęty do Towarzystwa przez św. Patryarchę w r. 1540 w 13 roku życia, złożył profesyę zakonną w r. 1549, wykładał retorykę w Palermo, powrócił w 1552 do Rzymu, wysłany w r. 1555 do Belgii dla wprowadzenia tam Towarzystwa Jezusowego; był także prowincyalem Etruryi, komisarzem w Sycylii, dwukrotnie asystentem, superyorem domów w Rzymie; w r. 1574 powrócił do Hiszpanii dla poratowania zdrowia; resztę życia poświęcił na ćwiczenia duchowne i pisanie dziel historycznych i hagiograficznych. Madrycie w r. 1611. Napisal: Las Meditaciones, Soliloquios etc. S. l. et a. 8-0; Vita Ignatii Loiolae. Neapoli 1572, 8-o; tego dziela były liczne wyfdania i tłumaczenia; polskie p. Jak. Sza-

na Wysockiego T. J. w r. 1600; Historia ecclesiastica del Scisma del Reyno de Inglaterra etc. Madrid 1588, 8 o; Tratado de la tribulacion. Tie 1589, 8-o; Vida del Padre Francisco de Borja etc. Tie 1592, 4-o; Tratado de la Religion y Virtudes etc. Tie 1595, 8-o; Flos Sanctorum, o Libro de las vidas de los Santos. Tie 1599, fol.; Illustrium Scriptorum religionis Societ. Jesu Catalogus. Matriti 1602; i in, (Por. Alegambe, Biblioth. script. Soc. Jesu; Nicol. Antonio, Nova Bibliot. Hispana; Fita S. J., Galeria de Jesuitas ilustres. s. 7—10; Sommervogel, Bibl. t. VI, k. 1724—1758; Prat S, J., Histoire du Père Ribadeneyra. Paris 1862, 8-o; Glaire, Dictionnaire. t. II, s. 1958; Stang, Historiogr. ecclesiast. Frib. Brisg. 1897, s. 131 i nst.).

X. J. N.

Ribas Jan, dominikanin, ur. w Kordowie w r. 1612, był sławnym kaznodzieją znanym w całej Andaluzyi, † w r. 1687. Pisał w obronie swego zakonu pko Jezuitom. Dzieła najważniejsze są: Sueldo ał Cesar y a Dios su gloria. 1663, in fol.; Mowy; dziełko o Odpustach i inne. Przypisują mu też ostry pamflet pko Jezuitom wydany pod pseudonimem Frances co de la Piedad p. t. Teatro jesuitico, apologetico discurso con saludables y seguras doctrinas necessarias a los principes i t. d. Coimbrae 1654, 4-o; książka ta była potepiona przez Inkwizycye i spalona. (Por. Echard, Script. Ord, Praed. t. II, s. 712; Le Mém. espagnol. de l'an. 1688; Glaire, Dictionnaire. t. II, s. 1959).

Ribeirao Preto (De Ribeirao Preto) bpstwo w Stanie Sao-Paolo w Brazylii, zależne od acbpstwa św. Pawła; erygowane d. 7 czerwca 1908 r., powstało z podziału dyecezyi św. Pawła; zawiera 34 parafij.

towania zdrowia; resztę życia poświęcił na ćwiczenia duchowne i pisanie dzieł historycznych i hagiograficznych. † w badtycie w r. 1611. Napisał: Las Meditaciones, Soliloquios etc. S. l. eta. 8-0; Vita Ignatii Loiolae. Neapoli 1572, 8-0; tego dzieła były liczne wyfolania i tłumaczenia; polskie p. Jak. Szaarzyńskiego T. J. w 1593 r. i Szymofoli, In duodecim Prophetas commen-

da de la Madre Teresa de Jesus. Salamanca 1590, 4-o; liczne wydania i tłumacz., w tej liczbie polskie pod tyt. Żywot św. Teresy od Jezusa. Kraków 1883, 8-o: In sacram B. Johannis Apost. et Evang. Apocalypsim Salmanticae 1591, fol.; Commentarii. In Epistolam B. Pauli Apostoli ad Hebraeos Commentarii. Tže 1598, 4-o; In Sanctum Jesu Christi Evangelium secundum Joannem Commentarii. Lugduni 1623, fol., i inne w rękopisie w bi-bliotece w Salamance przechowujące się pisma. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. Vl, k. 1761 — 67; Nieremberg, Honor del gran Patriarca. s. 535— 537; Alegambe, Biblioth. Script. Soc. Jesu; Glaire, Diction. t. II, s. 1959).

X. J. N.

Ribera Jan blogosl. ob. Jan de Ribera).

Ribet J. M. ks., sulpicyanin, ur. wr. 1857 kanonik honorowy, profesor teologii moralnej w seminaryum bpiem w Orleanie, † w r. 1909. Napisal; Clef de la Somme théologique de Saint Thomas d'Aquin. Paris, 12-o; Mois de Marie. La Doctrine catholique sur la Ste Vierge. Tze 16-0; La Parole Sainte ou Guide dans le Ministère de la Prédication. 8-0; Honnête avant tous. Paris, 12-o; Joies de la Morte. Tze, 18-o; L'Ascétique chretienne. Tž6 1902, 8-0, wyd. 3-ie; Les Vertus et les dons dans la vie chrétienne. Paris 1901, 8-0; La Mystique divine distinguée des contrefaçons diaboliques et des analogies humaines. Paris 1879, 4 t.; Tže 1895, wyd. nowe, 4 t. in 8-o. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, s. 332; Hurter, Nomencl. lit. thecl. t. V, s. 1829 i 2083; Katalogi księg. Poussielgue'a, Lecoffre'a i Beauchesne'a w Paryżu).

Ribot Teodul, filozof francuski, ur. w r. 1839 w Guingamp, po ukończeniu studyów w liceum w Saint-Brieuc zaczął nauczać w wyższej szkole normalnej w 1862, w r. 1865 został profesorem filozofii w liceum w Vesoul, w 1868 w Laval, w r. 1872 porzucił nauczanie i dopiero w 1885 r. przyjął katedrę psynastepnie w r. 1888 w Collège de Fran-

tarii historici selecti. 1598, 8-o; La vi- stawicieli nowego pozytywizmu i empiryzmu psychologicznego, Przeczy wolnej woli i przyjmuje determinizm. Twierdzi on, że pamięć, wola, osobowość, uwaga są zjawiskami biologicznemi. O duszy i jej działaniu nie wypowiada się i jest więcej psychofizyologiem niż psychologiem. Z licznych dzieł R-a więcej są znane: Quid David Hartley de consociatione idearum senserit-lacińska jego teza doktorska, L'Hérédité, etude psychologique sur ses phénomènes, ses lois, ses causes, ses conséquences. 1873, 8-0, tlum. na wiele języków; La Psychologie anglaise contemporaine. 1870, 18-0; Philosophie de Schopenhauer. 1874, 8-o; Psychologie allemande contemporaine, 1879, 8-0; Les Maladies de la Mémoire. 1881, 18-0; Les Maladies de la polontê. 1883, 18-o; Les Maladies de la personnalité. 1885, 18-o; La Fsychologie de l'Attention. 1888, 18-o; De l'Imagination créatrice. 1900; Psychologie des sentiments. 1902; Essais sur les Passions; La Mémoire afféctive. Nouvelles remarques w "Revue phil." 1907; L'Antipathie, etude psychologique. Tze 1908, i in. W polskim języku wyszły: Diedziczność psychologiczna. Warszawa 1885; Choroby woli. Tże 1885; Choroby osobowości. 1885; Choroby pamięci. 1886; Psychologia uwagi. Warszawa 1892; Psychologia uczuć. 1892. R. nadto zalożył w r. 1876 "Revue philosophique" i jest jego redaktorem. (Por. Vapereau, Dict. univ. des Contemporains. I893, s. 1329 i nst.; Blanc, Dict. de Phil. 1906, k. 1030; Toż, Suppl. k. 124; S. Orgelbr. Enc. Powsz. t. XII, s. 596).

X. J. N.

Ribla-miasto na północnej granicy Palestyny (Num. XXXIV, 11) na trakcie z Jerozolimy przez Damaszek, Hamath do Tapsaku nad Eufratem. Król Joas został pojmany przez Nechao w Ribla (IV Reg. XXIII, 33), a Sedecyasz, tam oślepiony z rozkazu Nabuchodonozora (IV Reg. XXV, 20; Jerem. XXXIX, 5; LII, 10).

Ricard Antoni ks., ur. w La Ciotat chologii doświadczalnej w Sorbonie, a w r. 1824, po odbyciu studyów w Aix wyśw. został na kapł. w Marsylii w r. ce. R. jest jednym z głównych przed- 1857, otrzymał stopień dra teologii w

r. 1865. Był kanonikiem honorowym kilku dyecezyi i pralatem domowym papieskim; mianowany w r. 1878 profesorem dogmatyki na fakultecie w Aix, obejmował te katedre aż do zniesienia fakultetu teologicznego w tem mieście; był też profesorem honorowym w Marsylii. Redagował też przez 20 lat czasopismo "Semaine liturgique" w Marsylii do końca 1881 r. Byl też współpracownikiem czasopisma "Université catholique" w W Lyonie. † d. 26 marca 1895 r. i kierownikiem kilku mniejszych czasopism religijnych. Z pism R-a wymieniamy: Vie de mgr. J. B. Gault év. de Marseille. Paris 1864; L'Imitation de S. François d'Assise. 1883; Les Pré-miers jansénistes et Port-Royal 1883, 8-o; Rome sous Léon XIII. Paris 1883, 8-o; L'Abbé Maury et Mirabeau. Tže 1887, 18-o, dzielo odznaczone przez akademię francuską; Le Grand Siècle. Tze 1891-95, 4 t. in 8-o; Correspondance diplomat, et Mémoires inédits du Card. Maury (1792-1817). Lille 1891, 16-o; Les grands évêques de l'Egl. de France au XIX s. T2e, kilka seryi; Jésus Adolescent. T2e 1892, 16-o; Mgr. Freppel. Paris 1892, 18-o; La Vierge Marie. Tže 1893, 8-o. avec. grav.; Le Card. Lavigerie. Lille et Paris 1893, 8-0; La Renaissance catholique dans la première moitié du XlX siecle. Paris 1892, 8-o; La Mission de la France. Tze 1893, 4-o; Saint Joséph, sa vie et sont culte. Lille 1993, 8-o; Léon XIII, sa vie, ses oeuvres, son pontificat. Tže 1895, 8-o; Christoph Colomb. Tours 1895, 4-0, illustr.; Saint Antoine de Padoue. Lille 1895, 16-o; Saint Claire d'Assise. Paris 1896, 8-o, i w. in. Nadto wydal m. in. Opera omnia Jacobi Marchantii. 1863—1870, 6 t. in 8-o; Oeuvres de Justin de Miechow. 6 t. in Vapercau, 8-o. trzy wydania. (Por. Diction. univ. des Contemp. 1893, 4-0, s. 1331; Blanc, Répertoire bibl. 1802, 8-o, s. 333 i nst.; Hurter, Nomecl. liter. theol. t. V. k. 1993 i nst.).

X. 7. N.

Riccardi Mikolaj dominikanin, ur. w Genewie w r. 1585, zajmował w r. 1613 piewszą katedrę teologii w Valladolid, zdobył też sławę jako kaznodzieja pierwszorzędny. Urban VIII pż mianował 1650, wstąpił do zakonu w 1665, przez

go w r. 1621 profesorem teologii w kolegium Minerva a 1629 magistrem S. Palatii, † w Rzymie w r. 1639. Pisma jego sa: Ragionamenti sopra le Litanie di Nostra Signora. Roma 1626, 2 t. in fol. Historiae concilii Tridentini emaculatae Synopsis; Disputationes breviores in D. Thomam. 4 t.: In Sacr. Scripturam de optimo genere interpretandi eta, i in. (Por. Echard, Script. Ord. Praedic. t. 11, s. 503 i nst.; Tiraboschi, Storia della Lette-ratura Italiana. t. VIII; Glaire, Dictionnaire, t. II, s. 1960).

Riccati Wincenty T. J. matematyk. ur. w r. 1707 na Častel - Franco w Trevisano. Ojciec jsgo hr. Jakób R-i jeden pierwszych matematyków włoskich sam uczył dwóch swoich synów matematyki. Starszy z nich Wincenty wstapił do Jezuitów w r. 1726, następnie uczył gramatyki, humaniorów i retoryki w Padwie i przoz 35 lat matematyki w Bolonii. Powierzono mu regulacye rzek w okregu Bolońskim i Stanach Weneckich, z czego wywiazał się znakomicie. zapobiegajac dokonanemi pracami wylewowi rzek Reno, Po, Adige i Brenta Wdzięczni Bolończycy chcieli uwiecznić pamięć uczonego jezuity odbijając medal srebrny na jego cześć, lecz senat Wenecki kazał wybić złoty medal z napisem: "S. C. MDCCLXXIV Munus Reipublicae Vincentio Comiti ab Riccati". Po skasowaniu zakonu R. powrócił do ojczyzny i † w r. 1775. Prace matematyczno -fizyczne R-o wylicza Sommervogel w liczbie 26; wiele zostało w rekopisach. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. e. VI, k. 1774-82; De Backer, t. III, s. 171—6).

Ricci - 1) Dominik ks. profesor teologii moralnej, historyi klnej i wymowy, członek akademii bolońskiej filozoficzno - medycznej św. Tomasza i modeńskiej akad. sztuk i nauk, kanonik kapituły modeńskiej i penitencyarz dyecez. † w r. 1880. Pozostawił dzieło Casus theologiae moralis universae. Muttinae 1880, 8 o, 2 t., które wydał brat jego. (Por. Hurter, Nomenci. lit. theol. t. V, k. 1796; Bund, Catalogus auctorum. Rothomagi 1900, 8 - o, s. 139).

2) Józef T. J., ur. w Lecce w r.

dłuższy czas uczył teologii moralnej, był rektorem w kolegium św. Ignacego w Neapolu, gdzie † w r. 1713. Brał żywy udział w sporze teologów o probabilizm i usiłował pogodzić różnice w systemie probabilistów i probabiliorystów w dziele Fundamentum theologiae moralis seu de conscientia probabili. Neapoli 1702, 8-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1785; Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-o, s. 139).

Mateusz T. J. misyonarz w Chinach, ur. w r. 1552 w Macerata, wstapil do Towarzystwa w 1571. Udał się do Indyj, przybył do Goa w 1578 i tu skończył kurs teologii. W 1583 r. udał się do Chin i tu założył misye. † w Pekinie w r. 1610 R. wydał wiele dziel po chińsku m. i. Prawdziwa nauka o Bogu. Nanczangfu 1595; Traktat o przyjaźni. Tże 1595; 25 zdań moralnych. Pekin 1604; Rozprawa pko sektom bałwochwalczym, Tże 1609; Filozofia moralna; Katechizm Bellarmina; Wyklad 10 przykazań. 1584; O pożytku postu; Šlownik chiński; Listy i t. d. Oprócz prac misyjnych R. nie zaniedbywał studyów matematycznych. Ułożył on też w r. 1598 mapę świata, według zapatrywań chińczyków, umieszczając Chiny w pośrodku mapy, a inne kraje ugrupowane naokolo. Mapa ta została wydrukowana na jedwabiu; składała się z 12 wielkich tablic. Wykonana została staraniem mandaryna Ligotzum. O o. R. pisali: d'Orleans, La vie du P. Ricci. 1693, 12-0; Ch. Sainte-Foi. 1859; Nocentini, Il primo Sinologo w "Atti del IV Congresso intorno degli Orienti." t. II, s. 273-80. (Por. Nieremberg. Idea de Virtud. s. 588—625; Sommervogel, Bibliothèque. t. V, k. 1792-95; Glaire, Dictionnaire. t. II, s. 1690).

4) Maur ze zgromadz. Scolopów, ciwników, goracyc ur. w r. 1826 ze sławnej i zamożnej rodziny florenckiej, wstąpił do zakonu w 17 roku życia; utrzymywał stosunki z najwybitniejszymi uczonymi swego czasu; został generalem swego zgromadzenia. † nagle w Rzymie w r. 1909. Najważniejszem dziełem R. była jego praca: Dante cattolico, apostolico romano. Z innych: La nuova educazione; Prose sacre, morali e filosofiche; Vita delasanta Madre Teresa di Gesu i Stolicy Aplskiej i Stolicy Aplskiej chawicznej cha

dłuższy czas uczył teologii moralnej, był i t. d. (Por. Daniel, Manuel des Scien-

ces. 1909, 8-o, s. 551 i nst.).
5) Scypion Le bp Pistoi - Prato, główny sprawca i głowa synodu w Pistoi (ob.) ur. wr. 1741 we Florencyi. w r. 1776 został kanonikiem kapituły i audytorem nuncyusza tże, następnie wikaryuszem generalnym archpa Incontro. w 1780 bpem Pistoi i Prato. R. przenikniony duchem józefińskim i jansenistowskim postanowił pod opieką w. ksiecia toskańskiego Leopolda wprowadzić w żvcie reformy cesarza Józefa II. W tym celu z gorliwością godną lepszej sprawy działać zaczął. Przy siedzibie bpiej założył drukarnię do puszczania w świat książek i broszur potępionych przez Stolice Aplska, w duchu schyzmatyckim oświetlające prawa i zwyczaje Kła; nadto zołożył akademię teologiczną i obsadził katedry profesorskie osobistościami oddanymi józefinizmowi, zmienił liturgię, zniósł procesye, bractwa i t. d. W końcu zwołał do Pistoi synod (ob.) w 1786 aby nowości te usankcyonować powagą innych bpów. Gdy jednak zwołane w r. 1787 przez Leopolda zgromadzenie bpów, jako przygotowanie do synodu narodowego, spelzło na niczem, gdyż bpi zaoponowali zamiarom księcia, a sam R. spotkal się z gwaltowną opozycyą ludu, sprawa upadła a R. zmuszony był zrzec się stolicy bpiej w r. 1791. Nie upamiętało to go jednak, gdyż wobec wy-padków politycznych we Francyi, pochwalił postępowanie bpów konstytucyjnych. To tak wzburzyło umysły, że R. został uwięziony w 1799 r. i tylko dzieki wstawiennictwu archpa florenckiego został uwolniony. Upamiętał się dopiero w r. 1805 i poddał się wyrokom Stolicy Sw. † d. 27 stycz. 1810 r. Postęwowanie R. było wielkiem zgorszeniem w Kle, a jego wystąpienie zjednało mu wielu naśladowców, ale też i wielu przeciwników, gorących obrońców praw Kła i Stolicy Aplskiej (obszerna o tem literature ob. w Roskovany, t. III, 985-1006). R. napisal Pamietniki zebrane i wydane przez Gelli (Florencya 1865, t. 2), dzielo to jednak zostało zabronione w roku następnym. Takiż los spotkal książkę Potter'a, Vie de Sc. de R. Bruxelles 1825, t. 3. (Por. Schäfler, Handl. der kath. Th. 1900, t. 1V, s. 26; Hurter, Nomencl. liter. theol. t.

Wawrzyniec T. J. ostatni | przed zniesieniem general Jezuitów, ur. w r. 1703 we Florencyi, wstapil do Towarzystwa w 1718, uczył retoryki i fi-lozofii w Siennie i Rzymie, był profesorem teologii w Rzymie i członkiem akademii Arkadów p. i. Leocritus. W 1758 r. został generalem zakonu w trudnych bardzo warunkach. Za jego to generalstwa Klemens XIV zniósi Towarzystwo Jezusowe w r. 1773. R. wraz z kilku jezuitami został uwięziony na Zamku św. Anioła i tu † dn. 24 list. 1775 r. Napisal: De S. Spiritus Adventu oratio. Romae 1792, 4-o; Listy; Processo facto al P. Lorenzo Ricci w "Journ." de Christ von Murr, t. IX, p. 254-71; Memorie storiche dell' acaduto in Francia ai PP. della Compagnia di Gesù nel 1761 e 1762, 4-o, s. 188 w bibliotece de l'Ecole Ste Gene viève S. J. à Paris. Był też egzemplarz in fol. s. 182 w bibliotece Collegium Romanum w r. 1855. W polskim języku jest: Oświadczenie o niewinności Zakonu S. J. ś. p. W. /MCX. Wawrzyńca Riccego... ręką jego własna po włosku napisane y podpisane, po śmierci.... znalezione, wyjawione w różnych jezykach po gazetach rozgłoszone. B. m. 1775, 4 o, pp. 4, oraz Ricci Wawrz. Uwagi przeszłego S. J. Generała przetłumaczone. Warsz. 1777. (Por. Carayon S. J., Le Père Ricci gener. des Jesuites. 1780—82 w Opere Bettinelli, t. VI, s. 304; Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1785—92; Schäfler, Handl. der kath. Theol. 1900, t. IV, s. 25).

X. J. N.

Ricciulus Antoni, erudyta włoski, arc bp w Cosenza, † w r. 1642, jest autorem gruntownie opracowanych dziel De jure personarum extra Ecciae gremium existentium. Romae 1622, in fol. Lucubrationum ecclesiasticarum libri VI. Neapoli 1633; De personis quae in statu reprobo versantur. Tže 1641. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1809, s. 140).

Richard Franciszek Marya Benjamin, archp paryski i krdl, ur. w r. 1819 ze szlachetnej rodziny Richard de Lavergne, wychowywał się w domu, następnie od r. 1849 w seminaryum św. Sulpi-

cyusza, w Rzymie otrzymał doktorat teologii. Po powrocie do Francyi został sekretarzem, a następnia wikaryuszem generalnym bpa w Nantes, w r. 1871 bpem w Belley; w 1875 został koadyutorem acrbpa parvskiego Guiberta, a po jego śmierci w 1886 archpem paryskim. W r. 1889 kreowany krdlem prezbyterem z tyt. Santa Maria in vla. Na stanowisku archpa meżnie bronił praw Kła, dobrocia swa i laskawościa ujmując wszystkich. Zaprotestował pko prawu służby wojskowej odnośnie do wychowańców seminaryów. Gorliwie też pracował nad rozwojem życia religijnego w archidyecezyi, osobiście nieraz wchodzac w sprawy klne i żywy w nich udział biorac. Wskutek wprowadzenia w życie ustawy rozdziału Kla od pańswa, sędzi-wy krdł zmuszony był opuścić mury palacu, w którym tyle lat pracował dla dobra Kła i ojczyzny. † dn. 20 stycz. 1908 r. Napisal: Vie de la bienh. Françoise d'Amboise, duchesse de Bretagne et religieuse carmélite. Nantes et Paris 1865, 8-0, 2 t.; Les Saints de l'Eglise de Nantes. Tre 1899, 2 wyd. (Por. Vapereau, Dict. univ. des Contemp. 1893, 4-0, s. 1332; Hurter, Nomencl. liter. t. V; Blanc, Répertoire bibliogr. s. 333).

*X. J. N.* 

Richard Karol Ludwik, dominikanin, ur. w Blainville - sur - l'Eau, w Lotaryngii w 1711 r., otrzymał doktorat teologii w Paryżu. Poświęcił się obronie wiary za pomocą pióra i ambony. Wystęostro pko bezbożnej filozofii XVIII w. i przeciwko zbrodniom rewolucyi. Schwytany przez żołnierzy francuskich w chwili, gdy usiłował ujść przed prześladowaniem, został rozstrzelany w r. 1794 w Mons. Zostawił liczne pisma teologiczne i kaznodziejskie, z których ważniejsze są: Bibliothèque sacrée ou Dictionnaire univers. des Sciences ecclésiast. Paris 1760, 5 t. in fol.: 1821 - 27 wyd. nowe w 29 t. in 8-o-dotąd bardzo ceniona encyklopedva klna; Dissertation sur la possesion des corps et de l'infestations des maisons par les démons. 1736, 8-e; Analyse des Conciles généraux et particuliers. Paris 1772 - 1777, 4-o, t. 5; La Nature en contraste avec la relinales de la Charité et de la bienfaisance chrétienne. Tze 1785, 12, 2 t.; Sermons. Tze 1789, 12-0, 4 t. i inne. Kazania o. R. sa krótkie i jasne; zebrał je i wydał Migne w swym zbiorze kaznodziejskim. t. 67. (Por. Glaire, Dictionnaire. t. II, s. 1961; Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. t. III, s. 186).

Richard de Middletown ob. Ryszard z Middletown.

Richardot Dezyderyusz T. J., ur. w r. 1769 w Langres, uczył się w paryskiem seminaryum św. Mikołaja i już był dyakonem, gdy wybuchła rewolucya i zmusiła go opuścić kraj. Ojciec R-a skłaniał go, by porzucił stan duchowny, ale R. wierny powołaniu wolał opuścić oj-czyznę i szukać spełnienia woli Bożej poza granicami Francyi; udał się tedy do Paderbornu i tu zachęcony przez jεdnego byłego jezuitę pojechał na Białoruś i tu przyjęty został do Towarzystwa Jezusowego w r. 1792 w Płocku; uczyniwszy śluby w r. 1808 i otrzymawszy doktorat św. teologii nauczał w różnych szkolach, był prefektem szkól, kaznodzieją francuskim w Petersburgu i polskim przez lat 10 w różnych miejscach, w końcu rektorem kolegium w Mohilowie. Wypędzony wraz z braćmi z Rosyi w 1820 r., wysłany został jako misyonarz do Francyi, gdzie rzadził domami w Dôle i St. Anne i był prowincyalem. Rewolucya za Ludwika XVIII znów wypędziła go z kraju. Udał się wtedy do Galicyi i tu pracował jako profesor prawa kanonicznego i historyi Kla w Nowym Sączu, był instruktorem 3-ej probacyi księży w Starejwsi i ka-znodzieją polskim w Tarnopolu. Wypędzony po raz trzeci przez rewolucyę w r. 1848 z Galicyi powrócił do Francyi i tu w r. 1849 w Metz życia dokonal. Napisal: Krótkie zebrania Historyi Rzymskiej. Polock 1795, 8-o; Dykcyonarz polsko-francuski. Tże 1813, 8 o; Historya o Monarchiach Assyryjskiej i Perskiej. Tže 1812, 8 o; Historya grecka. Tże 1814, 8-0; Wiadomnść o życiu i pismach X. Nikodema Muśnickiego S. J. w "Miesięcz. Połoc." 1818, t. I, 27—43; Wiadomość o Połocku. Tże, i in. O. R. z upodobania oddawał się historyi. Napisal on też Historyę Polski, do której zbieral

przygotowana do druku, gdy posługujący o R. chłopiec, biorąc manuskrypt za jakieś niepotrzebne szpargały, wrzucił go do pieca. Ks. R. powróciwszy spostrzegł swoją stratę i zamiast okazać gniew, wyrzekł te tylko słowa: "Nieszczesny chłopcze, spalileś owoc 17-to letniej pracy!" O. R. cieszył się względami ministra rosyjskiego hr. Mikolaja Razumowskiego, jak świadczą znajdujące się w archiwum galicyjskim listy pisane po francusku. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. Vl, k. 1812—1813; Brown, Biblioteka. s. 340 i nst.; Guidée, Viedu R. P. Joseph Varin... suivie des notices sur quelquesuns de ses Confrères. Paris 1854, 8-o, 337-347).

X. J. N.

Richardot Franciszek, ur. 1507 r. W młodym wieku wstąpił do klasztoru Augustyanów w Champlitte. Po skończeniu nauk był profesorem w Paryżu, a uastępnie rektorem akademii w Besançon i od 1561 r. bpem w Arras. † 1574 r. Pozostały po nim pisma: Dysputa z kalwinistą; Dwa kazania o czci obrazów i o odpustach; Statuty synodalne; O obowiązkach pasterskich. (Por. W. W. X, 1185).

Richardus Anglicus zwany ze względu na pochodzenie z Anglii, znakomity kanonista. Był nauczycielem prawa w Bolonii. † 1237 r. Bliższe szczegóły z jego życia nieznane. Wiadomo tylko, że od r. 1215 był bpem w Chirchester a następnie w r. 1217 w Salisbury. Napisał: Ordo iudiciarius; Distinctiones super decretis; Casus decretalium. (Por. W. W. X, 1174).

dzony po raz trzeci przez rewolucyę w r. 1848 z Galicyi powrócił do Francyi i tu w r. 1849 w Metz życia dokonał. Napisał: Krótkie zebrania Historyi r. 1823, † w 1892. Napisał: Le Cartonarz polsko-francuski. Tże 1813, 8 o; Historya o Monarchiach Assyryjskiej i Perskiej. Tże 1812, 8 o; Historya grecka. Tże 1814, 8 o; Wiadomóść o życiu i pismach X. Nikodema Muśnickiego S. J. w "Miesięcz. Połoc." 1818, t. I, 27—43; Wiadomość o Połocku. Tże, i in. O. R. z upodobania oddawał się historyi. Napisał on też Historyę Polski, do której zbierał materyały przez 17 lat i już była ona

kolekcyi "Science et Religion" n. 341; | protestanckich pko cesarzowi i Kłowi ka-Guide théorique et pratique des oeuvres de piété, d'enseignement, de perséverance, d'économie sociale a la ville, a la campagne. Paris 8-o, i w in. ascetyczno - apologetycznych dzieł. (Por. Blanc, Dictonn. univers. de la Pensée. t. I, F. 798; Hurter, Nomencl. lit. theol. t. V k, 1541).

Richelieu Armand Jean du Plessis? książę, krdł, pierwszy minister Francy za Ludwika XIII, pochodził z arystokr. rodziny, ur. prawdopodobnie w Paryżu 1585 r. Pierwotnie chciał służyć wojskowo, lecz dla pozyskania bpstwa Lucon, które poniekąd było w posiadaniu rodziny R., wstapił do stanu duchownego i po 4 latach studyów teologicznych został wyśw. na kaplana., w 1607 otrzymał sakrę bpią. W 1608 Sorbona udzielila mu doktorat teolog. Odtąd gorliwie poświęcił się zarządowi dyecezyi Luçon. Wybrany 1614 przez kler do Stanów generalnych, wnet okazał wybitne zdolności polityczne, skutkiem czego w końcu 1616 r. został sekretarzem stanu dla marynarki i spraw zagranicznych. Po upadku ministeryum Ancre'a 1617 r. powrócił do dyecezyi, gdzie ogłosił list pasterski pko Hugonotom Defense des principaux points de la foi catholique. Podejrzywany przez rząd poszedł 1618 r. na wygnanie do Awignonu skąd jednak juž 1619 r. wezwany został dla pogodzenia Ludwika XIII z matka Marya de Medicis (ob.), co też doszło do skutku a R. w nagrodę 5 wrześ. 1622 r. otrzymał kapelusz kardypalski. Zyskując sobie coraz większe wpływy wszedł w r. 1624 do rady królewskiej, a od r. 1629 stanal na czele rządu Francyi i pomimo intryg i sprzysiężeń pozostał jej kierownikiem i poniekąd pa-nem Europy aż do † 4 grud. 1642 r. Mąż stanu genialny, polityk więcej niż patryota i kaplan, nie przebierający w środkach umiał R. wynieść Francyę na szczyt potegi i kosztem poniżenia Habsburgów uczynić ją sterniczką losów świata. Zniweczył on polityczne znaczenie Hugonotów, a jednocześnie przez zdobycie twierdzy La Rochelle 1628 r. zlamać potęgę katolickiej szlachty. W znacznej mierze przyczynił się R. do wtargniecia 1630 r. Gustawa Adolfa do Niemiec, a także popierał walkę książąt jezuita francusk., nazywany przez współ-

tolickiemu, podczas 30-letniej wojny (ob.). Niesłychanie zręczny umiał wszelkie intrygi pokrzyżować, a knujące się spiski wczas unicestwić; karał niemiłosiernie sprawców wygnaniem lub śmiercią. Wpływy królowej matki tak sparaliżował, że ta musiała uciekać do Brukselli, i w nędzy umarła 1642 r. Kolonii. Z tych wszystkich trudności wychodził nietylko zwycięzko, ale umocniony w zaufaniu u króla i wpływie na niego. W polityce wewnętrznej popierał gallikanizm (ob.) i wogóle był twórcą absolutyzmu francuskiego, który za Ľudwika XIV dosiegnal swego szczytu. R. był mecenasem nauki i sztuki i m. i. założyl1635 r. akademię francuską. Oprócz wymienionego listu pasterskiego napisał podczas pobytu w Awignonie: Instruction d'un chretien., a także Mémoires wyd. u Petitot w Collection des memoirs XXII i 2-XXX. Paris 1824, listy zaś wyd. Avenel, Lettres, instructions et papiers d'Etat. 8 t. Paris 1853 - 74. (Por. Biografia: Hanatoux, Hist. du card. de R. I t. Paris 1896, II t. 1903; D'Avenel, R. et la monarchie abso-lue. 4 t. Paris 1883—1890; La Caille, Lettres inèdites de Louis XIII à R. Paris 1901; Mariéjol w Lavisse'a, Hist. de France. VI, Paris 1905; E. Roca, Le grand siècle intime. Paris 1906).

(Ch.).

Richelmy Augustyn krdł, współczesny ur. w r. 1850, był profesorem seminaryum w Turynie, następnie kanonikiem metr., w 1886 wybrany bpem Ivrei, w r. 1897 promowany na archpa Turynu; kreowany w r. 1899 krdlem prezbyterem z tytułem św. Euzebjusza, w 1911 r. przeszedł na tytuł Sta Maria in Via, który objał osobiście dn. 14 kwiet. 1912 r. Równocześnie jest arcbpem Turynu.

Richemond bpstwo ob. Stany Zjednoczone.

Richemont Piotr Filip, senator i polityk francuski, ur. w 1833 w Paryżu, ogłosił studyum nad katakumbami rzymskiemi p. t. Archéologie chrétienne primitive. Paris 1870, 8-0, z listem wstępnym sławnego archeologa de Rossi.

Richeome Ludwik, słynny z wymowy

Digne, byl trzykrotnie prowincyalem, następnie asystentem generała w Rzymie dla Francyi. † w 1625 w Bordeaux. Zostawil liczne pisma ascetyczne i apologetyczne, których Sommervogel wylicza przeszło 40. (Por. Somervogel, Bibliothèque. t. VI, str. 1815—1831, Alegambe, Bibl. Scrip. Soc. Jesu).

Richer albo Richerius Edmund, obrońca gallikanizmu. Ur. w Szampanii 1559 r. W 1592 r. został doktorem sorbońskim i wkrótce jako profesor i syndyk uniwersytetu sorbońskiego wszczął na nowo sprawe swobód kła gallikańskiego. Napisał w tym kierunku De ecclesiastica et politica potestate li-ber I. Paris 1611. Dzielo to zostalo potępione przez bpów i wywołało długoletnie spory. † R. 1631 r. Na łożu śmierci błędy swe odwołał. Gallikanizm jego przedstawia się jako odnowienie dawnych gallikańskich idei i jako próba polaczenia dwóch elementów: regalizmu w dziedzinie świeckiej i episkopalizmu w dziedzinie kościelnej. Inne jego dzieła nie miały większego znaczenia (Por. W. W. X, 1189—1192).

Richerus kronikarz, benedyktyn z Reims. Żył w X w. Napisał z pole-cenia pża Sylwestra II historyę Francyi od r. 883-898. Wydrukowana ta historya w Monumenta Germaniae historica, wyd. Pertz, 1839 r.

Richet Karol dr fizyolog i bibliograf ur. w r. 1850 w Paryżu, prof. fizyologii na fakultecie medycyny w Paryżu, współczesny. Napisal: Essai de Psychologie générale. Paris 1888, 8-0; La chaleur animale. Tie 1889, 8 0; Physiologie. Tže 1894, 8-o; L'Homme et l'Intelligence. Tze 1884, 8-o; z dziedziny bibliografii obszerne dzielo: Bibliographia universalis quae auspiciis instituti bibliografici internat. Bruxellensis editur. Bibliographia physiologica. Zurich, 8-0, liczne serye. R. zajmuje się też kwestyami magnetyzmu, spirytyzmu i t. d., robi poszukiwania doświadczalne nad temi zjawiskami itd. (Por. Blanc, Dict. de la Pensée; Tenze, Répertoire bibliogr. 1902, s. 334).

Richou Leon ks. sulpicyanin, ur. w r. 1823 w Angers, prefesor Pisma św. i historyi klnej w seminaryum. † w 1887 | 1865, do r. 1869 był profesorem dogma-

czesnych "gallicanus Cicero." Ur. w r. Napisal Le Messie dans les liores historiques de la Bible et Jésus Christ dans les Evangiles. Paris 1879, 12-0, 2 t.; Histoire de l'Eglise. Tze 1877—78, 8-0, 3 t.; Atlas special pour l'etude l'histoire de l'Egllse. 24 cartes. Tze 8-o; Vue génerale de lhistoire de l'Eglise. 8-0; Le Messie et Jésus-Christ dans les propheties de la Bible. Paris. 1882. (Por. Hurter, Nomencl. lit. theol. t. V, k. 1635).

Richovius Jan, pastor protestancki, wydawca "Litewskiego Śpiewnika", ur. w r. 1652 w Salau, w r. 1676 został magistrem w Królewcu, od r. 1681 był pastorem w Norkitten. † w Welau w 1703 r. Wydał w 2-iej edycyi śpiewnik litewski Kleina z r. 1666 pomnożony nowemi pieśniami przez siebie i innych pastorów ułożonymi z dodaniem modlitewnika w jezyku litewskim i niemieckim p. t. Naujos su Pritarimu wissu Bażnyczos musu Lietuwoje Mokitoju i t. d. Królewiec 1685, 8-o. (Por. M. Stankiewicz, Bibliografia litewska od r. 1547 do 1701. Kraków 1889, 8-o, s. 65, 66).

Richter-1) Augustyn Fryderyk, konwertyta, w t. 1842 wrócił na łono Kła z prosestantyzmu i opisał swoje nawrócenie w książce gruntownie zbijającej blędy protestanckie Meine Rückker zur Mutterkirche. Regensburg 1845.

2) Franciszek Ksawery ks., ur. w r. 1783 r. na Szląsku, od r. 1825 do 1844 był profesorem historyi w liceum w Laibach i prefektem biblioteki w Ołomuńcu. † w r. 1856. Był historykiem słowian, zwłaszcza na Morawach, o których wiele pisał osobno i w czasopismach naukowych. M. i. Cyrill u. Method, die Apostel der Slaven. 1825; Die aeltesten Original-Urkunden der Olmüzer Kirche. Olmütz 1831; Seolomuciensium. ries episcoporum Tže 1831; Die christlich - katholische Religion der mächtigste Schutzgeist der Staaten und Throne. 1833 i inne.

3) Henryk Józef ks. 1-y bp Grand Rapidos (Michigan) współczetny, ur. w r. 1838 w Neuenkirchen, od r. 1854 przebywał w Ameryce, studya teologiczne odbywał w amerykańskiem kolegium w Rzymie, wyświęcony na kaplana w r. tyki i filozofii w Mount St. Mary Seminary (Ohio), potem był proboszczem w parefii św. Wawrzyńca w Cincinnati od r. 1883 jest bpem.

4) Jan Paweł filozof, ur. w 1763, † w 1825 w Baireuth. Jego filozofia oparta była więcej na uczuciu, niż na rozumie. Bronił nieśmiertelności duszy, istnienia Boga i t. d Pisał też i o wychowaniu. (Por. Hurter, Nomenclator lit. theol. t. V, k. 1307; Stang, Historiogr. eccles. 1897, s. 211; Herder, Konvers.-Lexik. 1910, s. 11-3).

X. J. N.

Rickaby — nazwisko dwóch jezuitów angielskich współczesnych. 1) Jan, od r. 1879 jezuita, filozof angielski, ur. w r. 1847, jest profesorem w kolegium w Stonyhurst, wydaje szereg traktatów filozoficznych pod ogółnym tytułem: Manuel of the Catholic Philosophy. Dotąd wyszły: First Principles of Knowledge. London 1888; General Metaphysic. Tże 1890; Moral Philosophy. Tże.

2) Józef, brat poprzedniego, an-gielski teolog i filozof, ur. w r. 1845 w Everingham (Yorkshire), wyśw. na kapłana w 1877 r., jest profesorem filozofii moralnej w Pope's Hall w Oxfordzie. Pisze w duchu św. Tomasza, Główne jego dzieła sa: Moral Philoso hy. London 1889 1901; Aquinas Ethicus. Tie 1892; Notes of St. Paul. Tie 1898; Oxford et Cambridge Conferences Tie 1898-1901; Ve are Christ's. Tze 1902; Of God et his Creatures. Tze 1904; Waters that Co Softly. Tze 1906; Four-squ-are. The Cardinal Virtues, New-York 1907, i inne. Wiele z drobniejszych dzieł R-o przełożono na język francuski np. Des Eaux qui coulent doucement. Pensées pour le temps de la Retraite. Paris 18-0; Vous êtes à Jesus Christ. Tze 32-0, i inne. (Por. Herder, Konv.-Lexik. 1910, s. 1184; Catalogo gen. N. 32 della Libr. Pontif. 1913, 80, s. 276; Katalogi Le thielleux i Casterman w Paryżu).

X. J. N.

Ricker Anzelm dom, benedyktyn, ur. w r. 1824 w Presburgu, był przez dłuższy czas kaznodzieją dla Szkotów w Wiedniu od r. 1872—1885, 187 w 1872

stal profesorem teologii pastoralnej w uniwers, wiedeńskim, w 1881 r. obrany rektorem tegoż uniwersytetu. † w r 1902. Zostawił dzieła: Die Vorbereitung im alten Bunde z. Erlösung. 1850; Der Syllabus, ein Triumph der Wahrheit über den Irrthum etc. Wien 1867; Die Verwaltung des Bussacramentes. Tže 1873; Leitfaden der Pastoraltheologie. Tže 1878, 2 t.; Pastoralpsychiatrie. Tže 1888; Anleitung zur Theorie der Katechetik-1890, 3 wyd.; Das Perikopen-Syste. in den ersten 6 Jahrh. Tže 1892, i im ne. (Por. Keiters, Kath. Liter.-Kalender. 1902, s. 251).

Ricoldo da Monte di Croce domini-kanin, ur. we Florencyi, misyonarz na Wschodzie, maż pełen gorliwości aplskiej. † w r. 1309. Napisal m. i. Christianae fidei Confessio--jest to refutacya Koranu. Dzi-ło to wydał o. Seraphini p. t. Propugnaculum fidei. Venet is 1609, 4-o; De Moribus, conditionibus et nequitia Turcarum. Parisiis 1514, 4-o; Sevillae 1 20; Romae 1606, 8 o. (Por. Erchard, Script. Ord. Praedic. t. I, s. 504; Touron, Hist. des Homm. illustr. de l'Ordre de S. Dominique. t. I, s. 759 i nst.).

Riedi Kazimierz T. J., ur. 1841, przyjety do Towarzystwa w 1862, był profesorem w Tarnopolu, prefektem studyów tże i dyrektorem stowarzyszenia "Apostolstwa modlitwy", † w Krakowie w r. 1898. Napisal: Pojdźcie o dziatki do Serca Jezusa. Uwagi prak. dla dzieci o naboż. do Najsł. Serca Jezusowego. Kraków 1887, 16-o; wydanie 3-e; Lywot Błogosł. Małgorzaty A-lacoque. Tże 1885, 8-o; O Komunii wynagradzającej. Tże 16-o; Oto Matka twoja. Tže 16-o; Czytania o Męce Pańskiej. T-że 16-o; Pamiątka dla dziewcząt służących. Tże 1887, 16 o; Krótka nauka o Apostolstwie modlitwy. Tże 1887, 16-0; Jezu odpuść im bo nie wiedzą co czynią cz. Nabożeństwo za nawrócenia grzeszników. Tže 1887, 32-o; Przy lady do naśladowania dla wszystkich stanów. Tže 1888, 16-o, *Przyjdž kórestwo Twoje*. Ksažka do nabožeństwa dla młodzieży. Tże 1888, 16-0, 1895, 32-0; Nauka wiary i obyczajów w przykladach zebrana z różnych autorów. Tże

ty. Tže 1890, 16-o; Nadzwyczajne skutki wody św. Ignacego. Tże 1898, 16; Nauki duchowne o niektórych przedmiotach zawartych w Ewangelii św. Tże 1893, 8-o; przełożył z oryginalu hiszpańskiego dzielo ks. Rodrycyusza T. J. O postępowaniu w doskonałości i cnotach chrześć. Tże 1894, 8-0, 6 t.; O wiecznej szczęśliwości wybranych; w niebie. Kraków 16-o; przekł. z łac. Roberta Bellarmina T. J.; O unikaniu grzechów powszednich-wybr. z dzieła o. Łęczyckiego T. J Tże 1898, 16-o; Zywot błog. Jana Sarkandra. Tże 1897, 8-o, i in. Tłumaczył też wiele ascetycznych dzielek na język rusiński. (Por. Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bruxelles 1900, t. IX, k. 806-808; Londzin Józ. ks., Bibliogr. dru-ków polsk. w Księs. Cieszyńs. Cie szyn 1904, 8-o, s. 27).

X. J. N.

Rieger-1) Józef Antoni Stefan, syu następnego, prawnik, zarażony józefinizmem, ur. w r. 1741, już jako młodzieniec dał się poznać z prac piśmiennych, pomagając ojcu przy wydawaniu jego dziel; był masonem; obejmował katedrę prawa cywilnego we Fryburgu i w Pradze i zajmował różne wybitne stanowiska, co mu pomagało nie-tylko piórem ale i czynem ducha józefińskiego zaszczepiać w innych. † w r. 1795. W takim też duchu napisał dziela: Bibliotheca juris canonici. Vindobonae 1761, 1762, 8-0; 2 t.; Prolegomena ad jus ecclesiasticum. Tže 1764, 8-o; De collectione decretalium Honorii III. P. M. Tže 1768, 4-o; Conspectus iuris ecclesiastici. Frib. 1769, 8-0; Opuscula ad historiam et jurisprud. praecipue eccl. pertinentia. Tže 1773, 8-o, i in. Wydawał też dzieła sławniejszych kanonistów, z notatami i uwagami swemi,

2) Paweł Józef, ojciec poprzedniego, ur. w r. 1705, był dwukrotnie rektorem uniwersytetu w Insbrucku, następnie profesorem prawa kanonicznego w Wiedniu, pisał o źródłach prawa kanonicznego i wydał komentarze na dekret Gracyana i na Corpus juris eclesiastici węgierski i austryacki. W prelekcyach swych i pismach wszedł na zgubną drogę doktryny wrogiej Kłowi

1888—92, 16-0, 4 t.; Zywot św. Zytty. Tże 1890, 16-0; Nadzwyczajne skutki wody św. Ignacego. Tże 1898, 16; Nauki duchowne o niektórych przedmiotach zawartych w Ewangelii św. Tże 1893, 8-0; przełożył z oryginału hiszpańskiego dzieło ks. Rodrycyusza T. J. O postępowaniu w doskonałości i enotach chrześć. Tże 1894, 8-0, 6 t.; o wiecznej szczęśliwości wybranych; gi 1900, 8-0, str. 140).

X. J. N.

Rienzo Cola (Nicolaus Laurentii) trybun rzymski ur. 1313 r. w Rzymie jako syn szynkarza i matki praczki. Studya klasyczne napelniły go zachwytem dla starorzymskiej republiki, i marzeniem wskrzeszenia jej. Obdarzony talentem oratorskim, mszcząc morderstwo swego brata, podburzył lud pko arystokracyi rzymskiej. R. pozyskał łaski pża Klemensa VI, który 1344 r. mianował go notaryuszem Stolicy Aplskiej. Popularność jego wzrosła do tego stopnia, że korzystając z nieobecności najpoteżniejszego barona Stefana Kolonny, ogłosił się trybunem Rzymu, co Klemens VI 27 czerw. 1347 r. potwierdził. Umiał on zaprowadzić w mieście spokój i porządek, przez co tak się wzbił w ambicyę, że wystał postów do miast włoskich i książąt, wzywając ich do Rzymu dla naradzenia się nad losami Europy. Wnet ogłosił Rzym stolica i nadto sam przybrał różne tytuły i koronował się siedmioraką koroną jako symbolem 7 darów Ducha św., które na niego zstąpiły. Fozornie ulegał wprawdzie pżowi, w rzeczywistości dla dekretów pskich żadal przyzwolenia ludu; ogłosił Ludwika Bawarczyka cesarzem, a jednemu z jego synów ofiarował Neapol jako lenno. Tem postępowaniem oburzył lud rzymski, który powstał pko niemu i zmusił go do ucieczki. R. tułał się po różnych dworach m. i. u Ludwika węgierskiego, a wreszcie 1350 udał się do Karola IV do Pragi, który kazał go uwięzić i 1352 r. odesłał go do Avignonu, gdzie za wstawiennictwem Petrarki był lagodnie traktowany. Innocenty VI wysylając do Włoch 1353 r. krdla Albornoza dodal mu R-ego, którego ten dia poskromienia buntowniczej szlachty mianował senatorem Rzymu. 1 sierp. 1354 r. od był R. uroczysty wjazd do Rzymu wśród wielkiego zapalu ludu. Uzuchwalony

tem wyniesieniem popadł teraz R. w | bel Atlas in zehn Karten, Freiburg Przestał się liczyć z zbytki i rozpuste. wszelkiemi prawami, na pokrycie kosz-tów swej rozrzutności nakładał olbrzymie podatki m. i. od soli i wina, przez co wywołał oburzenie, a w końcu bunt ludu, przez który podczas ucieczki został zamordowany 8 paźdz. 1354 r. Okaleczone ciało jego włóczono po ulicach Rzymu, a wreszcie spal li je żydzi. Albornoz wystąpił surowo pko morder-com i rokeszanom, lecz po roku na pro-sby Rzymian Innocenty VI ułaskawił żałujących swego postępku. (Por. Papencardt, Cola di Rienzo u. s. Zeit. Hamburg 1841: Gregorovius, Gesch. d. Stadt Rom. im Mittelalt. VI, Stuttg. 1867; Rodoconachi, Cola di R. Paris 1888; Gabnelli, Epistolario di Cola di R. Roma 1890; Hergenröther, Dzieje powsz. Kla katol. t. IX, str. 25, wyd. "Bibl. Dziel chrześc").

(Ch.).

Riess-1) Floryan, jezuita, ur. w Tiefenbach (ks. Würtemb.) w r. 1823, teologię i filozofię studyował w Tybindze, był repetentem w konwikcie teologicznym i wykładał filozofie do r. 1848; od tego czasu poświęcił się pracy redaktorskiej, wydając czasopisma religijne dla ludu. W r. 1857 wstąpił do Jezuitów; założył wraz z innymi Jezuîtami czasopismo naukowo - religijne "Stimmen aus Maria Laach." † w r. 1882. Napisal m. i. Das Geburtsjahr Christi, ein chronologischer Versuch mit einem Synchronismus über die Fülle der Zeiten etc. Freib. 1880; Nochmals das Geburtsjahr J. Christi etc. Tže 1883; Der S. Petrus Canisius. Tže 1865; Eine Vorfrage über die Verplich-tung des Syllabus. Tže 1866; Die moderne Irrlehre oder der liberalismus u. seine Verzweigungen im Lichte der Offenbarung. Tze 1866; Der moderne Staat und die christliche Schule. Tže 1868: Staat u. Kirche. Tže 1869; Die päpstliche Unfehlbarkeit u. der alte Glaube der Kirche. Tze 1870; Der hl. Cyprian u. die Altkatholiken seiner Zeit, i in.

2) Ryszard von ur. w r. 1823 w Schwäbisch - Gmünd (ks. Würtemb.), został kanonikiem w Rottenburgu, zajmował się geografią Ziemi św. † w r. 1898. Głównem dzielem jego jest Bi- ralnej w uniwer, monachijskim, † w r.

1887, 4-o: w 1895, wyd. 3-ie; toż samo po lacinie p. t. Atlas Biblicus. Tže 1896; 1906; Biblische Geographie Tže 1872; Wandkarte von Palästina. Tže 1897; 1907, wyd 4 e; Zur Belenc'tung der Topographie des allen Jerusalem w "Tübinger Theol. Quartalschr." 1870, t. 52, s. 181—215. (Por. Hurter, Nomencl. lit. theol. t. V, k. 1940 i 1619; Stang, Historiogr. eccl. str. 226; Sommervogel, Bibliothèque t. VI, kol. 1846 i nst.).

X. J. N.

Riessler Paweł ks. współczesny teolog katolicki i oryentalista, ur. w 1865 r. w Stutgardzie, wyśw. na kaplana w 1889, został w r. 1891 repetentem w Ehingen, w 1898 proboszczem w Blaubeuren, od r. 1907 jest zwycz, profesorem egzeg zy St. Testam. w Tybindze. Napisal: Das Buch Daniel. Textkrit. Untersuchung. 1899; Das Buch Daniel erklärt. 1901. i in.

Rieti bostwo we Włoszech środkow. bezpośrednio podległe Stolicy Aplskiej (Reatinensis dioec.). Miasto, niegdyś siedziba Sabinów, liczy obecnie zaledwie 10,000 mieszkańców. Chijaństwo miał tu zaszczepić uczeń św. Piotra Prosdocimus. Historycznie stwierdzone założenie bpstwa miało miejsce w V wieku, a pierwszym bpem był Ursus, obecny 499 i 502 r. na synodach w Rzymie. Dyecezya liczy 142,100 wiernych w 160 parafiach obsługiwanych przez 250 kapłanów świeckich i 63 zakouników, (Por. Ughelli. Italia Sacra. I, str. 1194, i nst.; Maroni, Commentar de eccl. et Episcopis Reatinis. Roma 1763; Pe de Sanctis. Notizie storiche. Roma

Rietter Antoni teolog katolicki, ur. w r. 1808 w Stadtamhof, po odbyciu studyów gimnazyalnych w Regensburgu i teologicznych i filozoficznych w liceum tže, wyświęcony został na kaplana w r. 1831, od r. 1832 był profesorem w uniwersytecie w Monachium, od 1834 drem teologii i prefektem studyów w królewskim instytucie wychowawczym tże, w 1835 profesorem moralnej i pedagogiki, oraz egzegezy St. Test. i archeologii w liceum w Ambergu, od 1852 prof. mo-

1866 w Stadtamhof. Napisal m. i. Ueber das Geschäft der Vernunft in dem theol. Beweise. Rehensb. 1834; Der hl. Liebe natürliches Licht. u. anerschaffene Kraft. Tie 1857; Die Mo-ral des hl. Thomas von Aquin. Tie 1858: Breviarium der christl. Ethik. Regensburg 1866, 2 t.; i w. in. (Por. Schäfler, Handl. der kath. Theol. 1900, t. IV, s. 37).

Riez Faust de ob. Faust de Riez.

Riffel Gaspar, historyk katolicki. Ur 1807 r. w Biedesheimie pod Bingen. Kształcił się w seminaryum mogunckiem, a następnie w Tybindze. W 1830 r. został wyświęcony na kapłana. Przez krótki czas poświęcał się pracy duszpa-sterskiej, a potem został profesorem w Giessen, gdzie objał katedrę historyi klnei. Swymi wykładami zachwycał słuchaczów i rozbudzał w nich zamiłowanie szczere do nauki. W 1841 wydał pierwszy tom Christliche Kirchengeschichte der neusten Zeit. Dzielo to wywołało wielkie oburzenie w obozie protestanckim, a Riffel zmuszony był opuścić Giessen w 1842. Arcb. Ketteler powołał go 1851 r. na profesora do Moguncyi, † 1856 r. Oprócz wspomnianego napisal nastepujace dziela: Geschich. Darstellung d. Verhältnis-ses zwischen Kirche u. Staat von der Gründung d. Christen, bis auf Justinian I, Mainz 1836; Predigten auf alle Sonn u. Festiage d. Jahres, Mainz 1836; Die aufhebung d. Jesuitenordens, Mainz 1855, (Por. W. W. X, 1202).

Rigault - 1) Karol dom, benedyktyn kongregacyi solesmeńskiej orleańskiej, ur. w r. 1842, † w 1897, napisal Bibliothèque des écrivains de la Congr. de S. Maur. Munich et Paris 1882; suplement do dzieła napisał Henryk Wilhelm w Kolmarze p. t. Nouv. Suppl. à l'histoire littéraire etc., wydal go zaś i uzupełnił Bulière. Paryż 1908, 8-o; Cartulaire des Abbayes de S. Pierre de Solesmes. Le Mans 1881.—2) Karol Józef R-l d'Hericoult ob. Hericault Karol Józef.

Rigault (Rigaltius) Mikolaj archeolog. Ur. 1577 r. w Paryżu. Po skończeniu chlubnem nauk został bibliotekarzem

kuratorem w Nancy i intendentem prowincyi Metzu. † w 1654 r. Wydal ze swemi objaśnieniami dziela Tertuliana (Paris 1634) i św. Cypryana (ib. 1649). (Por. H. Hurter, Nomenclator lit., ed I, Oeniponti 1871, p. 837; W. W., X, 1207).

Rigler Piotr Pawel, asceta teolog, ur. 1796 r. w Sarntheim w Tyrolu. W 1818 r. został wyświęcony na kaplana. Następnie był profesorem w seminaryum trydenckiem do 1839 r. i dwa lata rekto em tegoż seminaryum. W 1841 r. wstapił do zakonu teutońskiego (krzyżacki). † 1873 r. Odznaczał się światobliwością życia, Napisał: Ordo pastoralis. Bulsani 1861; Das geistliche Leben der Schwestern des deutschen Hauses und Hospitals Unserer Lieben F au in Jerusalem. 1868; Pastoralis Liturgica, Bulsani 1869; Praecepta Pastoralis Didacticae, Bulsani 1874. (Por. W. W., X. 1207).

Rimbault Leon, współczesny pisarz katolicki francuski. Napisal: Par l'amour et la douleur. Etude sur la Passion. Paris 12-o, wyd. 4-e; Notre Dame des Flots. Tze; Au soir du dix-neuvieme siècle. Tze; Les Triomphes de l'Amour. Tie; Toute miséricordieuse. Tze; Prince, moine, écêque. Tże; L'Ame dominicaine. Tże; Israei chez lui, chez nous. Tze; La Douleur, ses trésors, ses gloires. Tze; Le Christ et les Hommes. Tze; L'Ame des Cloches, Tze; Les Gloires eucharistiques. Tze; Les Vaillantes du Devoir. Erude féminine. Tže, 18-o, wyd 3-e, i

Rimbert albo Rembert sw. arbp bremeński, ur, na terytoryum Bruges, zo-tal zakonnikiem w klasztorze w Turhold i po wieloletnim pobycie został powolany przez św. Ansgarego (ob.) arcbpa Bremy na swego towarzysza prac aplskich a w końcu i następcę, którym zostal w r. 865. Po objęciu dyec. Hamburskiej i Bremeńskiej, które wtedy byly z sobą złączone, pż Mikolaj I dodał jeszcze R-i ogólną juryzdykcyę wszystkimi kłami w Szwecyi, Danii i dolnych Niemczech aż do Fryzyi. Jako gorliwy misyonarz R. pragnał powiekszyć owczarnie Chrystusowa nowemi zdokrólewskim, a następnie jeneralnym pro- byczami; w tym celu udał się do Slowian na Pomorze i Wandalów, wszędzie okazując się pełnym łaskawości i miłosierdzia, zwłaszcza dla ubogich i niewolników, w Normandyi, których wykupywał, jaśniejąc przytem duchem modlitwy i umartwienia. † 11 czerw. 888 r. Zostawił Żywot św. Ansgarego, swego poprzednika i wiele pism ascetycznych. Święto 4 lut. (Por. Bolland, Acta; Mabillon, IV Siècte Bénédict; Pétin, Dict. hagiogr. t. II, k. 867; Glaire, Dictionnaire, t. II, s. 1942).

Rimini (Ariminium) miasto i stolica bpa we Włoszech środk., obok Rzymu. Puzz.li - Neaopol jedno z najdawniej szych środowisk Chijaństwa we Włoszech. Obecnie liczy 5,000 mieszk. Według legendy rabinistycznej, miał R. założyć wódz z pokolenia Benjamina ok. r. 3000 od stworzenia świata. Prawdopod. zalożycielami byli Umbrowie, a następnie zamieszkali je Gallowie, po których wypedzeniu R. stało się kolonia rzymska. Cesarz August upiekszył je. W wiekach średnich było to jedno z wybitniejszych miast Pentapolisu. Od r. 754 R. za eżało od Państwa Kościelnego, od r. zaś ok. 12 0 przeszło pod władzę Malatestów, którym ces. Otton III przyznał prawo zwierzchnicze; ci sprzedali 1503 R. Wenecyanom, wszakże od 1506-1860 należało znowu do Państwa Klnego. Jako pierwszy zwiastun wiary czczony jest św. Apolinary, uczeń aplski, bp Rawenny, jako patron zaś Julian Istryjski. Pierwszy tu historycznie stwierdzony bp R. Stemnius (Stemniu) był obecny na synodzie rzymskim 313 r. Po nim nastapili Cyryak ok. 346 r. męczennik św. Gaudenty, który wkrótce po synodzie w R. (359), jako gorliwy obrońca wiary pko Aryanom został przez nich zamordowany. Bostwo R. pierwotnie bezpośrednio podlegało St. Aplskiej, dopiero Klemens VIII bulla z 15 grud. 1604 r. poddał je wraz z Ferrara metrop. Rawe na. Dyecezya R. liczy 125,400 wiernych, 124 parafij, 251 klów i kaplic, 326 kaplanów świeckich, 56 zakonników, 10 klasztorów męskich i 21 žeńskich. Konstancyusz 359 r. zwołał do R. wielki synod, na którym było obecnych ok. 300 -- 400 bpów, wśród nich ok. 80 aryanów. Większość znaczna oświadczyła się za symbolem nicejskim i potępiła Walensa i Urzacyusza, oraz ich popleczników, lecz w drodze do cesarza 10 wysłanników synodu dało się skłonić do uznania w duchu Walensa ułożonej formuly 4-ej syrmijskiej, do której przyłączyła się większość gwałtem w R. zatrzymanych uczestników synodu (por. Aryanizm). (Por. Clementini, Raconto historico della fundazione di R. Rimino 1617; Ughelli, Itulia sacra. II, str. 409 i nst.; L. Nardi, Cronotassi dei pastori della sta Chiesa R. Rimini 1813; C. Tonini, Compendia della storia d. R. delle origini al 1861. Rimini 1896).

(Ch.).

Rimouski bpstwo (dioec. Sancti Germani de Rimouski) w Kanadzie, sufragan a arcbpstwa Québec, erygow. w r. 1867, miała dotąd 2 bpów. Katolików liczy 123,592, protestantów 8,798; parafij 87, kapłanów świeckich 137, zakonnych 10; kłów i kaplic 120; seminarzystów 220; zgromadzeń zakonn. męskich 8, żeńskich 7; szkół katolickich 593 z 20,000 uczących się. (Por. Battandier, Annuaire pontif. 1913, s. 311; Canada eccles. Montreal 1909, s. 117-28).

Rinaldini Arystydes kardl współczesny ur. w r 1844 w Montefalco, studya odbywał w seminaryum św. Piotra na Watykanie od r. 1860-1862 i w kolegium Capranica od 1862—1868, wyśw. na kaplana w 1868, w końcu t. r. został sekretarzem nuncyatury w Lizbonie, w 1379 w Brukselli, następnie pozostawał w Brukselli jako prywatny agent po ustapieniu mgra Serafina Vanutelli z powodu zatargu o szkoly z Frère Orhan'em; mianowany w r. 1885 audytorem tejże nuncyatury po nawiązaniu stosunków dyplomatycznych. nie był od r. 1887 - 1893 internuncyuszem w Holandyi i Luxemburgu. W r. 1896 mianowany archpem tytul. Hera-klei zostal konsekrowany w Rzymie w kle św. Augustyna i mianowany nuncyuszem w Biukselli, przenie-iony w 1899 do Madrytu. Kreowany krdlem-dyakonem w r. 1907, był legatem pskim re-prezentującym Ojcaśw. jako ojca chrzestnego księcia Asturyi d. 18 maja 1908 r. Przebywa w Rzymie i przewodniczy kongregacyom; do spraw nadzwyczajnych od r. 1907; rytów od 1908; sygnatury aplskiej od 1908 i fabryki św. Piotra od 1907. (Por. Battandier, Annuaire pontif. 1913, s. 127; Herder, Konvers.-Lexikon. 1910, k. 1187).

Ringholz Odilon benedyktyn współczesny, dr. teologii, archiwaryusz klasztoru w Einsiedeln, ur. w r. 1852 w Baden-Baden, napisal: Abt Odilo von Cluny, 1885; Des Stiftes Einsiedeln Tätigkeit. f. die Reform deutscher Klöster von Wilh, von. Hirsau. 1886; Der sel. Markgraf Bernhard v. Baden. 1888: Die Ordensgelübde Wallfahrtsgesch. Uns. Liebe Frau von Einsiedeln. 1896; Catalogus religiosorum monasterii B. M. V. Einsidlensis 1881 -95. 1896; Der hl. Märtyrer Meinrad. 1900; Geschichte des Benediktinerinnenklosters zu allen Heiligen in der Au bei Einsiedeln. 1900; Die Kulturarbeit des Stiftes Einsied. 1909 i 1913; P. Isidor Moser O. S. B. von Einsied. 1911; Zum Gnadenquell in der Meinradszell. 1912, i w. inych, zwłaszcza tyczących się dziejów klasztoru w Einsiedeln i osobistości z nim związanych. (Por. Keiters, Kathol. Liter. - Kalender. 1913, 18 o, s. 479 i nst.).

Rinieri Hilary współczesny jezuita włoski, autor obszernego dziela La diplomazia pontificia nel secolo XIX. Roma, 8-o, 5 tomów; część dziela przełożył na język francuski ks. Verdier p. t. La diplomatie pontificale au XIX siècle. Paris, 8-o. Oprocz tego napisal o. R. S. Pietro in Roma ed i primi Papi secondo i più vetusti cataloghi. Roma, 8-o; Beatrice Cenci secondo i constituti del suo processo. Tže, 8-0; La Santa Casa di Loreto. Confutazione del libro: Notre Dame de Lorette. Etude hist, sur, l'authenticité de la Casa par le Chan. Ulisse Chevalier. Roma 3 t. in 8-0; Bibbia e Babele. Il primo capo della Genesi. Tze, 16 o; La Enciclica "Pascendi Dominici Gregis" e la Evoluzione della Chiesa e del Dogma. Tže, 8 o, wyd. 3-ie.

Rintel Mikołaj Karol Gustaw, konwertyta, ur. z rodziców żydów w r. 1809, został protestantem, ale tak gorliwie bronił sprawy arcbpa kolońskiego Klemensa Augusta w dwóch pismach, że wywołał pko sobie gniew rządu, który skazał R-a na rok więzienia. Wtedy przyjął w

r. 1839 wiarę katolicką. Uwolniony staraniem krdła Diepenbrocka księcia bpa wrocławskiego mianowany został przez tegoż radcą przy kancelaryi bpiej. Bronił w dalszym ciągu słowem i pismem praw Kła katolickiego i † rażony apopleksyą dn. 29 stycz. 1854 r. (Por. Rosenthal, Convertitenbilder, t. I, s. 532 i nst.; Schulte, Allgem. d. Biogr. t. 28, s. 646).

Rintelen Wiktor, prawnik, czlonek Reichstagu w Berlinie, ur. w r. 1826 w Wesel, napisał: Ueber den Ein/luss neuer Gesetze auf die z. Z. bestehenden Rechtsverhälniss. 1877; D. Kirchenpol. Gesetze Preussens u. des deutsch. Reiches. 1887, wyd. 2 ie; Das Verhältniss der Volksschule Preussens zu Staat u. Kirche. 1888; Gerichtsverfassung u Justizvervalt. 1889; Das Konkursrecht. 1890; Der Strafprocess. 1891, i w in. (Por Keiters, Kath. Liter. - Kalend. 1902, 16-0, s. 253).

Rlo Aleksy Franciszek, pisarz religijny i krytyk sztuki ur. w Morbihan w r. 1797, w 1874 w Paryżu, był przyjacielem Lamennais'a; oprócz w elu prac religijnych ogłosił drukiem De l'art chrétien. Paris 1874, 8-0, 4 t., wyd, 3-ie; Scheakspeare catholique. 12 o.

Rio-de-Janeiro albo Saint-Sebastien arbpstwo (archid. Santi Sebastiani Fluminis Januarii) w Brazylii. A rebpstwo założone zostało początkowo jako pre-latura w r. 1575, która w r. 1676 zostala bpstwem, a w r. 1892 arcbpstwem i obejmuje obszar 1330 kilometrów kw. Katolików liczy 790 tysięcy, protest. 10,000; parafij 24; kanoników jest 18, kapl, świeck. 120, zakonnych 33; kłów filialnych i kaplic 150. Miasto R. d. J-o jest stolicą arcbpa i bpa sufragana, posiada wspaniala katedre i 50 klów, iest siedziba kong. Beurońskiej slynnem bendyktyńskiem opactwie Sta. Maria di Monserrato, ogloszonem przez Piusa X d. 15 sierp. 1907 r. opactwem nullius, uniwersytet, muzeum narodowe. bibliotekę, obserwatoryum, olbrzymi szpital i t. d. (Por. Battandier, Ann. pont. 1913, s. 311; Orgelbr, Enc. powsz. t. XII, s. 611; Buchb., Kirchl. Hand. lex. 1910, s. 1782).

Rio Grande albo Św. Piotra de

Rio Grande bpstwo ob. Porto-Allegre.

Rio del Marcin Antoni ob. Delrio.

Rio - Negro (Rivi Negri) prefektura apiska w Brazylii založona dn. 19 paźdz. 1910 r.

Riobamba (dioecesis Bolivarensis) bstwo w Ekwadorze, sufrgania Quito, erygow. w 1863 r. obejmuje prowincye Chimborazo i Bolivar; rezydencya biskupa jest Riobamba. Katolików ma 200,000 obsługiwanych przez 63 kaplanów w 48 kłach (Por. Buchberger, Kirch. Handl 1910 k. 1781; Battaudier, Ann. pont. cath. 1913, s, 311; T. Wolf, Geogr. y Geol. del Ecuador. Lipsiae 1892. Kolberg, Nach Ecuador. 1897, s. 287 i nst.)

Riondel, jezuita francuski współczesny, napisal: Vie intime de saint Joseph Paris 12-o; Le divin Maitre et les femmes dans l'Evangile Tže. 12 o.

Ripalda Hieronim de T. J. ur. w Teruel w r. 1335, wstąpił do nowicyatu w Alcali w 1551, był rektorem w Villagarcia, Salamance, Burgos i Vallado-lid. † w Toledo w 1618. Napisal Razonamiento que hace el Pecador a Dios. Madrid 1614, 8-o; Dos libros de oraciones Panegiricas y Morales, v Exortaciones misticas; Catecismo del P. M. Geronimo de Ripalda... declarado por Imagines etc. Augusta 1616, 8-0; katechizm ten przedrukowywany był często, poprawiany i przerabiany przez różnych autorów. Najnowsze wyd. Madryt 1890, 8 o. Tłumaczono go też na inne języki i pisano na niego komentarze. (Por. Sommervogel, Bibliothéque, t. VI k. 1864—1873).

Ripalda Jan Martinez, de ob. Martinez. 3.

Ricatransone bpstwo (dioec. Ripanensis) w środkowych Włoszech w prowincyi Ascoli - Piceno, sufragania Fermo, erygow. dn. 1 sierp. 1571 r. Katolików liczy 38,735 w 22 parafiach, 18 wice-parafiach obsługi anych przez 87 kapłanów świeck. i 18 zakonnych w 70 kłach i kaplicach. Seminarzystów 20.

Ripon Jerzy Fryderyk Samuel Robinson lord angielski, ur. w r. 1827, był synem Fryderyka Johna Robinsona, w r. 1858 został członkiem parlamentu, od 1867 do 1874 był prezesem rady tajnej, od r. 1870 wielkim mistrzem masoneryi w Anglii; nawrócony w 1874 na katolicyzm został w 1880 wice-królem Indyj, w 1892 państwowym sekretarzem kolonial. Gorliwy katolik był prezesem Konferencyj św. Wincentego a Paulo w Anglii, w lipcu 1909 r., w 82 życia.

Rippel Grzegorz teolog. Ur. 1681 r. w Angli był jezuita, a następnie świeck. kaplanem w Tessenheimie i Northeimie. Bliższe szczegóły z jego życia nieznane. Umarł 1729 r. Napisał dziela: Lutheranus inexcusabilis, Strasburg 1721: Alterthum. Ursprung und Bedeutung aller Ceremonien, Gabraüchen und Gewohnsheiten der Heiligen Cath. Kirchen, 1725. Dzieło to doczekało sie 27 wydań. Ostatnie wyd. przerobione i na nowo opracowane przez ks. H. Himioben'a p. t. Die Schönheit der kath. kirche. 1906. Jedno z poprawionych wydań tego dziela przełożył na język polski ks. N. Bieroński p. t. Piękności Kościoła Katolickiego. Warszawa. 8-o. 3 t. (Por. W. W. t. X, 1213).

Ritschl Albrecht protestancki teolog racyonalistowski, ur. w r. 1822 w Stettin, studyował teologię w Bonn i Halli, Heidelbergu i Tybindze, w r. 1846 został prywatnym docentem, w 1853 nadzwyczajnym, a w 1800 zwyczajnym profesorem teologii w Bonn, w 1864 w Getyndze, w roku 1879 radcą konsystorza, w 1881 drem prawa, w 1887 prorektorem uniwersytetu. † w Getyndze w r. 1889. Napisal: Das Evangelium Marcus u. das kanon. Evang. des Lukas. Tübing. 1846; Ueber das Verhältniss des Bekenntnisses zur Kirche. Bonn 1854; Die christliche Lehre von der Rechtfertingung u. Versöhnug. Tže 1870-74, 3 t.; 1888, wydanie 3 cie; 1895-1903, wyd. 4-e; Ueber das Gewis. Tze 1876; Unterricht in der christ. Religion. 1875; 1903, wyd. 6-e; Geschichte des Pietismus. Tže 1881, T. I; Theologie u. Metaphysik. Tže 1881; 1887, wyd. 2-ie i inne. R. jest tworca racyonalistowskiej szkoły teologicznej protestanckiej. Podstawą jej jest filozofia Kanta. R. odrzuca wszelkie metafizyczne prawdy jako niedostępne dla poznania ludzkiego, gdyż o nich nic pewnego, jak twierdzi, wiedzieć nie można. Odrzuca

tedy Bóstwo Chrystusa Pana, Tajemnice Odkupienia i t. d. Za podstawe religii uważa uczucie, a ocene prawd wiary opiera na praktycznem doświadczeniu ich wartości dla życia danej jednostki. O tyle więc jakaś prawda ma dla nas wartość, o ile ona odpowiada potrzebom naszej duszy. Rzecz jasna. że tego rodzaju subjektywizm w rzeczach wiary prowadzi do zupełnej negacyi religii objawionej. R. jest skończonym typem modernisty protestanckiego. (Por. Schäfler, Handl. d. kath. Theologie. 1900, s. 41; Buchberger, Kirchl. Handlex 1910, k. 1784 i nst.; Fabricius. Die Entwicklung in R.s Theologie v. 1874 - 89. 1909; Edghill, Ritschlianism. London 1910).

X. J. N.

Ritter - 1) Erazm, pseudoreformator w Szafuzie. † wr. 1546 w Bernie, był kaznodzieją w Rottweil, rozułaszał nową naukę w Szafuzie, Bernie i Bazel. Wr. 1538 wszedł w bliższe stosunki z Viret'em i Kalwinem na synodzie w Lozannie.

- 2) Henryk, filozof niemiecki, ur. wr. 1791 w Zerbst, od r. 1837 był profesorem filozofii w Getyndze. † wr. 1869. Był uczniem Schleirmachera. Pisał przeważnie o historyi filozofii. Główne jego dziela są: Geschichte der Philosophie. Hamburg 1829-53, 12 t.; Uebersicht über die Geschichte der neust. deutsch. Philosophie seit Kant. Braunsw. 1853; Encyclopädie der phil. Wissensch. Göttingen 1862-64, 3 t.; Ueber die Unsterblichkeit. Leipz. 1866, wyd. 2-ie, i inne.
- 3) Józef Ignacy ks., historyk klny, ur. w r. 1787 w Świdnicy na Szląsku, nauki średnie odbył w Głogowie, teolog.-filozoficzne w uniwersytecie wrocławskim, wyśw. w r. 1811 na kapłana, w 1821 został drem teologii, w 1823 r. zwyczajnym profesorem historyi klnej w uniwersytecie w Bonn, a w 1830 r. we Wrocławiu, w 1840 wikaryuszem generalnym bpa wrocławskiego. Na tem stanowisku rozwinał energiczną działalność pko Ronge'mu, którego zasuspendował; w r. 1845 znów powrócił na katedre profesorską we Wrocławiu; obdarzony godnością kanonika katedralnego † w r. 1857. Napisał: Handbuch der

Kirchengesch. Bonn 1826 — 30, 3 t.; Pelliciae, De Ecciae primae aetatis etc. pol·tia Coloniae 1829 — 38, 3 t. wraz z J. W. J. Braun'em; Der Kapitular Vicar, eine kanonisch. Abhandlung. Münster 1842; Gesch. der Dioecese Breslau. Breslau 1845, wyszedt tylko I tom, do r. 1290; Ueber die Reliquienverehrung. n. bes. des hl. Rockes in Trier. Tze 1845; Die beiden Dioskuren der prot. Kirche in Deutschland (Bunsen u. Stahl). Breslau 1846, i in. (Por. Schäfler, Handl. d. kath. Theol. 1900, t. IV, s. 42; Stang, Historiogr. eccl. 1897, s. 212; Orgelb., Encykl. Powsz. t. XII, s. 480)

X. J. N.

Rittner Edward, ur. w r. 1845 w Galicyi, ksztalcił się w uniwers. lwowskim; od r. 1872 był profesorem prawa kanonicznego tże, od r. 1883—84 był rektorem uniwers., w r. 1881 został członkiem akademii jagiellońskiej w Krakowe. W r. 1886 został radcą w ministeryum oświaty, w 1895 ministrem dla Galicyi. † w r. 1899. Napisal: Prawo krścielne katoleckie. Lwów: Podręcznik do prawa kanonicznego. Tże 1879, 2 t.; i po niemi cku O austryackiem prawie małżeńskiem. (Por. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XII s. 614).

Rituale Romanum ob. Rytual.

Rituum Congregatio ob. Kurya Rzymska.

Rivalto Jordan da. ob. Jordan di Rivalto.

Rivaux ks. dyrektor seminaryum i kanonik honorowy w Grenoble, † w r. 1886. Jest autorem podrę znika historyi klnej p. t. Cours d'histoire ecclésiastique à lusage des grands séminaires. Paris 1895, 8-0, 3 t.; było dotą i 12 wydań. Jest polski przekład tego dziela.

Rive Bernard T. J., ur. w r. 1824 w Dorsten (Westfalia): w 1851 wstap i do nowicyatu, był kaznodzieja katedralnym w Paderbornie, Monastyrze i od r. 1859 do 1872 w Kolonii. † w r. 1884 w Gemmenich. Napisal: Die Ehe in dogmatischer, moralischer u. socialer Beziehung Regensb. 1876, 8-0 i Die Erste dogmatische Constitution des

vatikanischen Concils u. die moderner | France. Doprowadzil on je przy pomo-Irrthümer. Paderb. 1-71, 8-0, oraz ka- cy towarzyszów zakonnych do IX tomu zania: Unfehlbarkeit des Papstes mit Rücksicht auf die neurste Controverse. Paderborn 1870, 8 o; Die Fasten der seligen Jungfrau. Dogm. Predigten. Regensb. 1882, 8-o, 2 t.; Die Fasten unserer Herrn Jesus Christus Tze 1882, 8-0, 2 t. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k. 1878; Stimmen aus Maria Laach. 1884, t. 27, s. 538—40).

Rivet Andrzej, kalwiński teolog. Ur. 1573 r., kształcił się w Orthez i w La Rochelle. Od 1595 — 1620 r. był pastorem w Thouars, następnie dwa lava profesorem w Leyden i wreszeie od r. 1632 kuratorem szkól w Breda. † 1652 r. Napisal: Catholicus orthodoxus... sive summa controversiarum omnium inter orthodoxos et pontificios. Lugduni Batav. 1630, 2 vol., Jesuita vapulans. Lugd. 1635; Isagoge ad Scripturam S. V. et N. T. Dordraci 1616. (Por. Haag, La Franse protestante. VIII, Paris 1858, 445).

Rivet August, współczesny prawnik' adwokat sadu apelacyjnego w Lyonie profesor prawa w uniw. katolickim tże. Napi-al: La Régime des biens de l'Eglise avant Justinien spécialement sous les empereurs chrétiens. Lyon 1891, 8-0; La législation de l'énseign. pri-maire libre. Tie 1891, 8-0; Précis de législation rurale. Tze 1901, 8 o; Capacité des établissements eccésiastiques pour recevoir des libéralités. 8-0; Actions en reprise et en résolution auxquelles donne lieu l'application des lois sur la séparation. Paris, 8 o; Liquidation du patrimoine ecclésiastique. Commentaire etc. Tze, 12-o.

Rivet de la Grange, Antoni, bened. mauryn, ur. 30 paźdz. 1683 r. w Confolens (Poitou), wstapil 1705 r. do zakonu w Marmoutiers, poczem 1717 przeniósł sie do konwentu poryskiego, gdzie miał zająć się napisaniem historyi zakonu. Zawiklany w spory jansenistowskie z powodu bulli "Unigenitus" 1719 r. wysłany został za karę do klasztoru St. Vincent du Mons, gdzie w csamotnie niu spędził 30 lat aż do † 7 lut. 1749. Tam to napisal dzielo, które go okrylo niepożytą chwalą Histoire littéralre de (Paryž 1733—1750), Clémencet i Franciszek Clement opracowali tomy do XII (1763); począwszy od XIII t. do XIX wziela w swoje rece praca komisyi Instytutu francuskiego (1814-1863). (Por. Wstep do lX tomu Hist. litter. de France; Biogr. universelle, t. XXXVI. str. 82).

Rivière — 1) Jan, ks. dr teologii współczesny profesor Pisma św. w seminaryum w Albi, napisal: La propagation du Christianisme dans les trois premiers siècles. Paris 12-o, 2 t. w kolekcyi "Science et Religion" n. 454 i 455; Le Dogme de la Rédemption. Essai d'étude historique. Paris 8-0—godua uwagi praca; La Théodicée de Fenelon, ses éléments quietistes w "Annales de phil. chrét. 1908, nov. (Czasopismo to dostalo sie na index na mocv dekr. Kongr. ind. z dn. 4 maja 1913 r. Roczniki za r. 1905-1913).

- Karol de, pisarz francuski, napisal Deux mois de Marie. Paris, 18-o; Instructions paroissiales. Tże, 8 o; Manuel de la Science pratique du prêtre. Tže, 8-o; Du Chant des offices pontif. et capitulaires. Tze, 8-o; Des offices pontificaux et capitulaires. Tže 8-o, i inne.
- Ludwik, ekonomista katolicki współczesny, wiceprezes Société d'Economie sociale, autor cennych prac: Protection internationale des oeuvres littéraires et artistiques. Paris 1898. 8-o; Les Jardins ouvriers en France et à l'etranger. Paris et Lyon 1899, 12-0; Mendiants et Vagabonds. Paris, 12-0, dzielo nagrodzone przez akademie francuska; La Terre et l'Atelier. Jardins ouvriers. Paris 1912, 12-0, 2 wyd., praca odznaczona złotym medalem w akad. nauk moraln. i politycz. w Paryżu z nagrody Juliusza Audéoud: Ecoles d'infirmières et de garde-malades Paris 12 o, i in. (Por. Blanc, Rèpert, bibliogr. 1902, s. 335; Tenze, Dict. de Phil. 19(6-1908, Suppl. 4-0, k. 126; Katalogi księg. firm. Lecoffre'a, Beauchesne'a i Maison de la Bonne Presse w Paryżu).

X. J. N.

Rixner Anzelm Tadeusz, uczony be-

dyktyn, ur. w r. 1766 w Tegernsee, studya odbywał w miejscowej szkole klasztornej, później w Freisingu, w r. 1786 wstapił w Metten do zakonu, wyśw. na kapł. w 1788, uczyl w swoim klasztorze prawa kanonicznego i historyi Kla, od r. 1863-05 i od 1809-34 byl profesorem filozofii w Ambergu, został też członkiem akademii nauk w Monachium. † w 1838 r. R. był zwolennikiem filozofii Hegla, zwłaszcza pod koniec swego życia, a próźniej przerzucił się do zasad Schellinga. To też podwójny wpływ tych dwóch filozofów widoczny jest w dziełach R-a. Z pomiędzy wielu dziel jego zaznaczamy: Synopsis institutionum philosophicarum, Monachii 1795; Conceptus universae metaphysicae sive naturae sive morum. Straubingae 1797, 2 t.; Handbuch der Geschichte der Philosophie. Sulzbach 1822, t. 3; 1829, t. 4; Geschichte der Philosophie bei den Katholiken in Altbaiern, bayerisch Schwaben und Franken. München 1835; Darstellung des Fundamentes der All-Eins Lehre an der Formeln der Infinitesimal - R chnung w Ast'a "Journal für Wissenschaft und Kunst". (Por Schäfler, Handl. der kath. Theol. 1900, t. IV, s. 46; Blanc, Dict. de Philosophie. 1906, 4-o, k. 1034).

Robert arcbp moguncki od 968—975 r. Dokładniejsze szczegóły z jego życia nieznane. Przez długi czas figurował jako trzeci z rzędu arcbp gnieźnieński. Mniemanie takie powstało prawdopodobnie z tego powodu, że pierwszymi misyonarzami w Polsce byli księża czescy, należący do juryzdykci i arcbpów mogunckich i stąd i w Polsce uważali ich za bezpośrednich swych zwierzchników. (Por. ks. J. Korytkowski, Arcybiskupi gnieżn. od 1000—1821 r. Poznań 1889, t. I, str. 10—20).

Robert albo Rugo bp wrocławski od r. 1125 do 1143, w r. 1136 bawił w Würzburgu, w 1139 nadał kaplicę św. Michała klasztorowi N. M. P. świeżo wystawionemu przez Piotra Dunina we Wrocławiu. W r. 1143 przeniesiony na stolicę krakowską, którą objął po bpie Radoście. † t. r. w Krakowie. Po n.m wstąpił na stolicę krakowską Mateusz Cholewa.

Robet z Arbissel ob. Fontevrauld.

Robert Arnauld d'Andilly ob. Arnauld d'Andilly.

Robert Capito ob. Grosseteste.

Robert z Courçon (de Cursone) od r. 1212 krdi, studya odbywał w Oxfordzie, Paryżu i Rzymie, był kancl. uni-wersytetu, w r. 1213 i 1218 był legatem do Francyi. Nadal statuty uniwersytetowi paryskiemu w 1215 r. Zorganizował on uniwersytet pod protekcyą króla i Kła na podobieństwo respubliki naukowej, składającej się z nauczycieli i uczniów; każda narodowość miała swój oddziai; były też oddzielne kolegia, nawet księgarze uniwersyteccy, kopiści. pergaminisci i t. d. R. + w r. 1218. Jest autorem Summy teologicznej i kanonicznej, w której w szczególniejszy sposób zajmuje się kwestyą lichwy. Napisal nadte: Lecturae solemnes; Distinctiones; De salvatione Origenis; De septem septenis; dziela te po większej części pozostały w rękopisie. Niektóre z nich były drukowane w urywkach w "Biblioth. Anglica". London 1748, s. 213 i w Hauréau, Notices et extraits de mss XXXI, 2. Parisiis 1886, s. 268—271. (Por. G. Lefévre, Le Traité de usura de Rob. de Courcon. 1902; Blanc, Dict. de Philosophie. 1906; Buchberger, Kirch. Handl. 1910, k. 1792).

Robert od św. Ducha, karmelita bosy prowincyi litewskiej, lektor teologii i profesor filozofii, żył w XVIII w. Napisał: De laudibus D. Thomae de Aquino Angelici Ecciae Doctoris oratio. Vilnae 1767; Kazanie przy konkluzyi 40 godzin. nabożeństwa w czasie uroczys. Opieki Józefa św. Tże 1770; Żał Jezusa Chrystusa nad nieszczęśluwym stanem grzesznika niepokutującego... z łacińsk. na polskł przetłum. Grodno 1777, 8-o. (Por. Pelczar, Zarys dziejów kazn. t. II, ... 304; Jocher, Obraz bibl. hist. nauk. t II, n. 5076; t. III; n. 5500 i 6265).

Robert de Fluctibus ob. Fludd Robert.

Robert G. ks., współczesny, dr teologii, napisal Les écoles et l'enseigne-

ment de la théologie pendant la première moitié du XII siècle. Paris 1913, 12-o, dzielo odznaczone przez akademię nauk moralnych i politycznych.

Robert z Genewy ob. Klemens VII antypż.

Robert Karol ks. oratoryanin współczesny z Rennes, napisał: Les Etudes bibliques; Réponse à "l'Encyclique et les catholiques anglais ei américains". Paris 1895, 8-0; Expédition des émigrés à Quiberon 1795. Paris 1899, 8-0; Urbain de Hercé, dermer évêque et comte de Dol etc. Tèe 1900, 9-0. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, s. 335 i nst.).

Robert Klaudyusz ks. Żył od ri 1564—1637. Po skończeniu nauk by nauczycielem Andrzeja Fremyota, późni arcbpa z Bourges i następnie jego sy nowca, który w Chalons został bpem. Ten mianował R. archidyakonem iswym wikaryuszem generalnym. Klaudyusz napisał wysoce cenne dzieło Gollia christiana (Paris 1620), obejmujące dzieje Kła we Francyi do XVII-w. (Por. H. Hurter, Nomenclator Lit. ed. I, Oeniponti 1871, p. 657).

Robert z Lincoln ob. Grosseteste.

Robert z Melun (Melidensis). Ur. w Anglii pod koniec XI w. Kształcił się w Paryżu, gdzie słuchał Hugona a S. Victore i Abelarda. Następnie sam zalożył szkołe w Paryżu, która wkrótce zaslynela; miał tu Robert w liczbie swych uczni Jana Salisbury, Jana Cornwalla, Tomasza Beketa, późniejszego arcbpa kanterburyjskiego i wielu innych sławnych później meżów. Uczniowie jego wielce cepili i wychwalali przymioty umysłowe swego mistrza. Był on rzeczywiście i filozofem i teologiem gruntownym. Po powrocie do kraju rodzinnego w 1160 r. został za wpływem bpa Tomasza Beketa bpem w Hereford. + w 1167 r. Pozostalo po nim dzielo Summa Theologiae, znane też pod nazwa Liber Sententiarum. (Por. Feret, La Faculté de Théologie de Paris. I, 1894, 88; W. W., X, 1222).

X. R. J.

Robert de Monte albo z Torin-

n eio, ur. w Normandyi, był zakonnikiem w klasztorze Bec, od r. 1149 opatem tze, od r. 1154 opatem Montis S. Michaelis de Periculo Maris, † w r. 1186. Mąż uczony, sławny z cnoty i wiedzy, zażywający wielkiej powagi u Normandów, badacz wytrawny historyi. Napisał De immutatione ordinis monachorum in Normannia; De abbatius et abbatiis Normanniae at aediticatoribus earum; kontynuował Kronikę Sigeberta od r. 1100 do 1186. Dzieła te są u Migne'a P. L. t. 202 i Potthast'a, t, II, s. 976. (Por. Possevin, Apparat. sacer.; Vossius, De Hist. lat. I. f. c. 52; Glaire, Dictionnaire, t. II, s. 1969; Stang, Historiogr eccl. 1897, s. 86).

Robert Pulleyn ob. Pullus (Pulleyn) Robert.

Robert opat z Reims i historyk. ur. w Reims ok. r. 1055, został w 1095 opatem klasztoru św. Remigiusza w Reims; z powodu nieporozumień z Bernardem opatem z Marmoutiers, usunal sie do przeoratu Saint - Oricle de Senuc, który wszakże opuścił i udał się z Krzyżowcami do Palestyny. Po powrocie zwolany do Poitièrs w r. 1100 synod usprawiedliwił wprawdzie postępowanie R-a, ale wkrótce potem oskarżony o zła administracyę swego przeoratu, został złożony z urzędu. † w r. 1122 w Senuc pod Vouriers. Zosta il Historia Hierosolymitana libris VIII explicata. Coloniae 1470-74, 4-o. (Por. Martène, Veterum scriptorum collectio; Rivet, Hist. litt. de la France. t. IX i X; Gallia christ. t. IX; Bouillot, Biogr. Ardennaise).

Robert z Sorbon albo Sorbonne slawny doktór i uczony, ur. w Sorbon miasteczku pod Réthel w dyec. Reims w r. 1201, kazamami swemi zdobył tak wielką sławę, że go św. Ludwik wybrał sobie na kapelana i spowiednika; ok. r. 1251 R. został kanonikiem w Cambrai i założył w 1253 sławne kolegium w Paryżu noszące jego nazwisko (Sorbone). W r. 1258 został kanonikiem paryskim. † w r. 1274 w Paryżu. Napisał wiele dzieł po łacinie; Tractatus de conscientia; De Confessione; Via paradisi. Dziełka te weszły w skład "Bibliothèque des Pères". Notationes in Scripturam zamieszczone przez Tour-

nae (Por. Du Boulay, Historia "universitatis Paris.; L'histoire litt. de la France t. XIX; Gerard du Boît, Historia eccl. Parisiensis; H. Fisquet, France pontisicale, archidiocèse de Paris; Glaire, Dictionnaîre, t. II, s. 2162).

Robert z Torinneio ob. Robert de Monte.

Robert Ulysses, inspektor generalny bibliotek i archiwów we Francyi, erudyta i historyk francuski, ur. w r. 1845, † w 1903. Napisal: Pentateuchi versio latina antiquissima ex cod. lugdun. Paris 1881; Supplément à l'histoire littéraire de la congr. de s. Maure. Tze 1881; Notes historiques Saint-Mandé. Saint-Mandé. 1889, 18-0; Les signes d'infamie au moyen âge, juifs, sarracins, hérétiques, lépreux etc Tze 1891; Histoire du Pape Calixte II. Tze 1891, 8-0; Bullaire du pape Ca-lixte II. Tze 1891, 2 t. 8-0; Un pape belge. Histoire du pape Etienne X. Bruxelles 1892, 16-o; Voyage à Vienne. Paris 1899, 18-o; L'enseignement a Besançon. 1900, 8-o; Heptateuchi partis posterioris versio latina antiquis. e codice lugdunen, etc. Lyon 1900, 4-o, i inne, których wykaz podaje Polyciblion 1904, t. I, s. 73. (Por. Blanc, Répert. bibliogr. 1902, 8-0, s. 336; Hurter, Nomencl. liter. t. V, s. 1987).

Robertanie bylo to stowarzyszenie przygotowujących się do stanu duchownego młodzieńców, założone w r. 1690 w kolegium w Montaigu przez ks. Roberta Boucher'a doktora Sorboný i generalnego wikarego z Chartres. Wskutek starań tego pobożnego kaplana pomoc dustowarzyszeniu niosło minaryum św. Sulpicyusza. Ks. Boucher umierając w r. 1708 zapisał seminaryum 1800 lirów renty na utrzymanie tej instytucyi. Seminaryum przyjawszy legat uważalo za najwłaściwsze zjednoczyć stowarzyszenie z seminaryum św. Sulpicyusza, czego dokonano d. 1 marca 1708 r. za zgodą krdla de Noailles arcbpa paryskiego. Wtedy to stowarzyszenie przeniosło się do budynku przyrzysz. ubogich studentów albo wprost 1906-21).

nemine'a w wyd. Menochiusza, nadto "Malem Stowarzyszeniem", później na-Statuta domus et societatis Sorbon-zwano je Robertanami od imienia zalożyciela ks. Roberta. Przyjmowano tu aspirantów do stanu duchownego za mala opłatą. Corocznie przyjmowano 15 do 18 mlodzieńców za pomoca konkursu naukowego. To też nauki staly tu wysoko. A i moralność była bez zarzuta, gdyż mimo upadku dyscypliny w seminaryum sulpicyańskiem, z powodu wieku podeszlego i zmiany przewodników duchownych tej instytucyi, Robertanie pozostali na pierwotnej stopie rygoru i porządku. Przypisać to należy okoliczności, że młodzież rekrutująca się do tego stowarzyszenia pochodziła zwykle z klas średnich, w których i wiara silniejsza i obyczaje były czystsze. Stowarzyszenie R-ów upadło w r. 1792 z powodu już to zaaresztowania członków przez rząd, już wreszcie z powodu śmierci superyora ks. Galais, który został zamordowany 2 wrześ. 1793 r. wraz z 7 innymi kapłanami zgr. św. Sulpicyusza. (Por. de M. Emery neuv. super. du sémin. et de la comp. de S. Sulpice, t. I, passim; Glaire, Dictionn. t. II, s. 1970).

Roberti Jan Chrzeiciel T. J., ur. w Bassano w r. 1719, ksztalcił się w Bolonii, do zakonu wstąpił w Wenecyi w r. 1736. Przez lat 18 zajmował w Bolonii katedre Pis. św. dla ludu. Po 1773 zamieszkał przy rodzinie poświęciwszy caly swój czas na nauke i spełnianie obowiązków kapłańskich. † w Bassano w r. 1786. Napisal wiele dziel z zakresu literatury, kaznodziejstwa i ascetyki. Zbiorowe wydanie wszystkich dziel R-o ukazalo się w Wenecyi 1830-31, 19 t. in 18-o. Ważniejsze z nich są: Trattatello sopre le Virtu piccole. Bologna 1778. po polsku O ważności mał ch cnót. Kraków 1650, 16-o: 1853, 32-o; 1863, 16 o; 1879, 16-o; Ragionamento sulla divozione al Sacro Cuore di Gesù Cristo. Bassano 1786, 8-o; Dell'amore verso la Patria. Tie 1786, 8-o; Istruzione Cristiana ad un Giovinetto Cavaliere etc. Parma 1787. 8-0 Lezioni sacre sopra la fine del Mondo, Bassano 1792, 8-o; De cultu externo. Tže 1846, 8-o; Il direttore spirituale delle legającego do seminaryum św. Sulpicyu- religiose et. Napoli 1846, i w. in. (Por. sza. Nazywano je początkowo "Stowa- Sommervogel, Bibliothèque. t. VI, k.

Roberty Eugeniusz, filozof rosviski, pozytywista, wrogo usposobiony dla religii, ur. w r. 1843 na Podolu, wr. 1862 ukończył liceum Aleksandrowskie i udał się za grapice dla wyższych studyów do Heidelberga i Jeny; tu otrzymał doktorat, następnie zamieszkał w Parvżu i związawszy się z Littrém i Wyrubowem stał sie jednym z najgoretszych zwolenników filozofii pozytywnej Comte'a, Później został profesorem w nowootworzonym uniwersyt. w Brukselli. Pisał wiele po rosvisku i po francusku. Wsoominamy niektóre dziela: La Sociologie. Paris 1880, 8-; L'ancienne et la nouvelle philosophie. The 1887, 8 o; L'Inconnaisable: sa métaphysique, sa psychologie. 1899, 8-o; La Philosophie du siècle. 1891, 8-0; Agnosticisme. 1892, 8-o; A Comte et H. Spencer. 1894, 8-o; L'Ethique, bien et mal. 1896, 8-0; Les Fondements de l'ethique. 1898; Constitution de l'ethique. 1901; Frédérique Nietzsche. 1902, 8-o; Nouv. progr. de sociologie. 1904. inne. Po rosyjsku: Sociologia. 1880; Proszedszeje filosofii. 1887, i inne. (Por. Vaperean, Dict. des Contemp. 1893, 4-o, s. 1348; S. Orgelbr., Enc. powsz. t. XII, s. 619; Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, s. 336).

Robertson Wilhelm ks., sławny kaznodzieja polski, ur. w Krakowie, pochodził z rodziny angielskiej, był archidyakonem poznańskim, kanonikiem gnieźnieńskim i warszawskim, kustoszem łowickim, prepozytem infulatem kamienieckim. † w r. 1760 w Poznaniu. Na pisal: Próba pióra w niektórych du-chownych dyskursach. Poznań 1744, 4-o; Glos prawdy. Tie 1735; Kazanie miare na zagajenie sejmu walnego warszawskiego r. 1735. Warszawa 1735. Janocki cytuje nadto: Sermones Sacri. Cracoviae 1724; wyd. powtórnie w Poznaniu r. 1744, in 4-o. (Por. Pelczar, Zarys dziejów kaznodz t. II, s. 258; Janocki; Polonia literata. Vratislaviae 1750, 8-o, I, s. 67; Orgelbr., Enc. powsz, t. XII, s. 619.)

Robinson Edward amerykański biblista i palestynolog, ur. w r. 1794 w Southington, w r. 1830 został prof. literatury biblijnej w Andover, w r. 1837 w Nowym Yorku. Wraz z Stuartem

le. Do tlumacz, gramatyk Geseniusa i Winersa oraz Wahl'a Clavis Nov. Test. wydał Lexikon. Boston 1836; 1850, wyd. 2-e. Był założycielem "Bibl. Repository". Tże 1831, złączonem w r. 1851 z "Bibliotheca sacra" do r. 1884. Szczególniej jednak przysłużył się nauce biblijnej swemi epokowemi pracami o Palestynie, które były owocem długotrwałych podróży po Wschodzie w r. 1831 i nast. oraz 1851 i nst. Biblical Researches in Palestine. Boston-London 1841; 1867, wyd. 3-e; Later Bibl. Researches London 1855. Nadto: Phys. Geogr. of the Holy Land. Boston 1865. (Por. Orgelbr., Enc. powsz. t. XII, s 621; Buchberger, Kirchl. Hand-

lexikon, München 1910, 4-0, s. 1793).
Robiou Feliks, ur. w r. 1818, byl profesorem fakultetu literatury w Rennes. † w r. 1894. Napisal m. in. Les institutions de la Grèce. Paris 1890, 12 o; Les institutions de l'anc. Rome. Tže 1888, 3 t. wraz z D. Delaunay; Peut on reconnaître dans la théolo. gie de l'ancienne Egypte des traces de la révélation primitive? Paris et Lyon 1892, 8-o Le Gouvernement de l'Egypte sous les Ptolémées. T-że 1852, 8-o; Hist. anc. des peuples d'Or ent jusqu'aux guerres médiques. 1862, 8-0; Observations critiques sur l'archéo. logie dite préhistorique. Paris 1879, 8-0: L'Etat religieux de la Grèce ou de l'Orient au siècle d'Alexandre. La Gréce, la Thrace et l'Asie mineure. Les préludes du synchretisme. Paris 1894, 4-o; Tož samo... Les Régions syro-ba-byloniennes et l'Eran. Tže 1895, 4-o, i inne. Pisywal tež do czasopism: "L'Univers catholique", "Annales de Philosophie chrétienne", "Revue arché-ologique" i in. (Por. Vapereau, Diet. univ. des Contemp. 1893, 4-0, s. 1349; Blanc, Rèpertoire bibliogr. 1902, 8-0; s. **3**37).

Roboam syn Salomona i Naamy ammon'tki, pierwszy król ju zki (III Reg. XI, 43; XIV, 21-31; I Paral. III, 10; II Paral. IX, 31; XII, 13). Nie chciał uwzględnić próśb Izraela, dlatego od izielilo sie odeń dziesieć pokoleń i obrało sobie za króla Jeroboama. (III Reg. XII, 1-24; XIV, 30; XV, 6; II Par. X, 1; XI, 1-4; XII, 15). Pierweze trzy lata rzadów Roboama były dobre, ale nazałożył amerykańską egzegetyczną szko- stępne nieszczęśliwe: oddał się rozpuście

ny od Boga. Sesak, król egipski, złupił Jerozolimę. Następcą Roboama był syn jego Abiasz Maachy. (III Reg. XIV, 22-28, 31; II Paral. X, 5-17; XI. 18-23; XII, 14-16).

Robotnicy pohoźni ob. Operarii pii.

Rocaberti Jan Tomasz de, dominik; apologeta ur. ok. r. 1624 z hrabiowskie rodziny w Perelada w Katalonii, wstą-pił do klaszt, w Geronie, studya zaś ukończył w Walencyi, w r. 1666 został prowincyalem Dominikanów w Aragonii, a 24 maja 1670 generalem zakonu w Rzymie. Z powodu wielkich zdolności i gorliwości Karol II hisz, za zgodą Inocentego XI mianował go 1676 arbpem Walencyi, a w r. 1696 generalnym inkwizytorem na Hiszpanie. † 13 czerw. 1699 r. w Madrycie. Dziela jego doty-czyły głównie obrony pstwa pko Galikanom i protestantom, jak: De rom. pontif. auctoritate 3 t. Valenciae 1691/4; Liber apolog. de Honorii I invicta in fide constantia, Venetiae 1691; a wreszcie Bibliot. maxima pontificia 21 t. Romae 1697-1699, w którem podaje znamienitsze prace autorów, piszących w obronie Stolicy aplskiej według spisu alfabetycznego. (Por. Quetif le Echard. "Script. Ord. Praed.")

Rocafort Jakób, współczesny pisarz katolicki, prof. agregow. uniwersytetu i liceum św. Ludwika, napisal: Mes Compagnes catholiques. Paris, 12-o; Propos universitaires. Tie 12-o: La Morale de l'ordre. Tze 1906, 12-o; L'Education morale au lycée, Tże 1899,

Rocca Aniol (Camerinus) — augustyanin. Ur. w Rocca 1545 r. Kształcił się już jako augustyanin w Perugii w Rzymie, Wenecyi i w Padwie. W r. 1584 wydał Augustyna Triumphus'a dzielo Summa de potestate ecclesiastica. Sykstus V mianował go prefektem 1 rzy wydawnictwie Wulgaty, Soborów i Ojców Kościoła. Klemens VIII mianował go papieskim zakrystyanem i bpem tagasteńskim. Położył wielkie zasługi dla Augustyanów przez założenie biblioteki zwanej "Bibliotheca Angelica". † 1620 Napisal: De sanctorum canoniza-

i balwochwalstwu. Za to został ukara- bliothecae theolog. et scripturalis epitome, 1595; Speculum episcopale, Nadto dokonal wydania Aegidii Columnae, Quaestiones in 2 Sentent. Venetiis, 1585. (Por. H. Hurter, Nomenclator Literarius, I, 402).

Rocco da Cesinale ob. Cocchia.

Roch sw. ur. w Montpellier ok. r. 1295, byl synem zamożnych rodziców. W 20 roku życia zostawszy spadkobiercą znacznego majatku rozdał go na różne pobożne cele, sam zaś w habicie pielgrzyma podażył do stolicy Chijaństwa. Włochy nawiedziła wtedy straszna zaraza, tak że szpitale były przepelnione chorymi. R. wstę owal po drodze do różnych miast i tu powodowany miłością chijańską nawiedzał szpitale usługując chorym i pielegnujac ich. Zwłaszcza w Aquapendente w Toskanii dłuższy czas zabawił oddany usludze zapowietrzonych. Przez czas pewien mieszkał w Rzymie, oddając się uczynkom milosierdzia, zwła zcza pielegnując chorych zarażonych, z których wielu uleczył nakiem krzyża. Udał sie następnie do Plasencyi, gdzie sam ulegi chorotie zarazy. Lekając się by nie zarażać innych postanowił daleko za miastem w lesie pozostać w ciężkie niemocy, Bogu polecając staranie o sobie. Opatrzność sprawiła, że pies pewnego obywatela Gotarda żywił go chlebem zabieranym codziennie z domu swego pana. Z tego też powodu malarze zawsze na obrazie św. R-a umicszczają psa. Przyszedlszy do zdrowia ruszył w dalsza droge ku rodzinnemu Montpellier o chlebie żebranym. Podc as chwil wego pobytu w Langwedocyi został przez mieszkańców wzięty za szpiega i wtrącony do więzienia przez burmistrza miejscowego, którym był wuj R-a. Niepoznawszy swego siostrzeńca więził go przez lat 5. R. do ostrości wiezienia dolączył różne dobrowolne umartwienia i pokuty. † w więzieniu w r. 1327. Wegług innych hagiografów R. miał umrzeć dopiero w 25 lat później, jak to wynika z porównania czasu między zarazą w r. 1348 a podróżą R-a do Rzymu. Wkrótce po smierci R-a zaczeto go czcić jako Świętego i wzywać jego pośrednictwa w chorobach zaraźliwych. Podczas soboru w Konstancyi, gdy wybuchnęła zaraza tione commenterius, Romae 1612; Bi- w tem mieście, ojcowie soboru w uro-

czystej procesyi polecili obnosić obraz | 1882; Des Forces non définies. 1887; Świętego i zaraza ustała natychmiast. Cialo Świętego przeniesiono w r. 1372 do Arles, skad potem rozbierano jego relikwie do Wenecyi Hiszpanii, Flandryi, Rzymu, Turynu, Niemiec, Paryża, Marsylii i indziej. Święto 16 sierp. Św. R. wpisany jest także do liczby Patronów czczonych w Polsce i wielką w kraju naszym cześć odbiera. Żywot św. R. napisal nappierw senator wenecki F. Diedo, a żywot przez niego napisany umieścili Bollandyści w swoim zbiorze. W XVI w. napisał także żywot Św. Jan de Pins bp z Rieux. (Por. Bruder, Kirchl. Verehrung des hl. R. 1908; Glaire, Dictionnaire, t. II, s. 1971; Pétin, Dict. hagiogr. t. II, k. 893).

## Rocha św. bractwo ob. Bractwa. 44.

Roch-I) R. z Pobiedzisk ks. peniteucyarz i precentor przy katedrze poz-nańskiej. † 20 list. 1606. Podaje o nim wiadomość Starowolski w swoich "Monumenta Sarmatarum" z r. 1655.

2) R. z Poznania ks., wybitny kaznodzieja z XVI w., uczył się w Poznaniu, potem w akademii krakowskiej, której potem był profesorem ua katedrze teologii; był też kanonikiem u św. Floryana. Kazaniami swemi ściagał tłumy sluchaczów. † w r. 1596 w Kra

kowie. 3) R. od św. Tomaszaz Akwinu, pijar w Warszawie, malarz ozdob nych rekopisów i kaligraf. Zył w końeu XVII i początkach XVIII w. Zdobil malowaniami dyplomy np. przywilej bractwa Młodz. Kupieck. w Warszawie z 4 kwiet. 1715 r.; przywilej króla Augusta III z dn. 14 list. 1746 r. ozdobna kaligrafia napisany i t. d. (Por. Orgelbr., Enc pow. t. XII, s. 623; Surzyński, Muzyka figuralna w klach polskich. 8-o, s. 33 i 42; Rostawiecki, Słownik malarzów polskich. t. II, s. 142).

Rachas Albert de, ur. w Saint Firmin w 1837 r., služyl wojskowo. Poświecil się studjom nad magnetyzmem, hipnotyzmem i podobnymi zjawiskami i napisal w tej kwestyi sporo dziel: La Science des philosophes et l'art des Science des philosophes et l'art des lia christ. t. II; De Commanville; thaumaturges dans l'antiquité. Paris I Table alphab., s. 202).

Le fluide des magnétiseurs, 1891; Les etats profonds de l'hypnose. 1892; Les etats superficiels de l'hypnose. 1893, 8 o: L'Extériosisation de la sensibilité. 1895, 8-0; Toż... de la motricité. 1896; 8-0, wyd. 4-e; Les Effluves odiques etc. 1897, 8-0; Recueil de documents relatifs à la lévitation du corps humaine. 1897. i inne. (Por. Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, s.

Roche Alain (de la) ob. Alanus de Rupe.

Rochechouart - Martemart Marya Magd. Gabryela Adelajda, urodz. w Paryżu 1645 r. Była córką księcia Gabryela Martenart. Otrzymała gruntowne wykształcenie, biegłą była w filozofii i teologii znała języki starożytne. W r. 1665 wstapiła w Paryżu do klaszt ru, w opactwie aux Bois. W r. 1670 zostala wybrana na ksienie Fontevrauld. Współcześni wysoko ja cenili za jej szeroka wiedze i życie światobliwe. Pozostało po niej sporo różnych pism, przeważnie ascetycznych w rękopisach. Drukiem ogloszono Question sur la politesse, Bruxel., 1736. (Por. Gallia Christiana, II, Instr., 364; W. W. X. 1227).

Rochelle (La) bpstwo (dioec Rupellensis) z tytułem de Saintes (dioec. San onensis) w departamencie Charente-Inferieure we Francyi, sufragania Bordeaux. R. w starożytności nazywało się Sanportus albo Rupella; tonum erygowane w r. 1317 w opactwie de Maillezais założonem w r. 990, od którego wzięło tytuł; przeniesione do La-R. wskutek przedstawienia św. Wincentego a Paulo w r. 1648 przez Inocentego X pża. W szeregu bpów 3 było krdłami. Kapitula ma za Patrona św. Ludwika, dyecezya zaś św. Eutropiusza. Katedra w Saintes od r. 1870 zaliczona została do bazylik mniejszych. Katolików liczy 450,871, z których 36371 przypada na La R, posiada 46 probostw, 326 sukursali, 49 wikaryatów. (Por. Battandier, Annuaire pontif. 1913, s. 311 i nst.; Glaire, Dictionnaire t. II, s. 1972; GalRochelle (la) Jan ob. Jan z la Rochelles.

Rochemonteix Kamil ks. T. J., współczesny, napisał dzieło Les Jésnites et la Nouvelle France au XVII siècle. Paris 1895—6, 3 t.

Rochemure Henryk de, T. J. ur. w r. 1824 w Largentière, wstapił do nowicyatu w 1843, uczył humaniorów w Moulins, buman. i retoryki w Mongré, hi storyi w Mongré, prawa kanonicznego i historyi klnej w Akwizgranie, historyi klnej w scholastykacie w Fourvière (w Lyonie), był socyuszem prowincyała, superyorem w Dijon, redaktorem "Etudes religieuses", bibliotekarzem w Lyonie. † w r. 1893. Oprócz artykułów do "Etudes religieuses" i kilku panegiryków wydał osobno Du Règne social de Jésus-Christ et du triomphe de la sainte Eucharistie au XIII s'écle. Lyon 1885, 8-0; Le Vénérable Père Claude de la Colombière. Paris 1889, 12-0; Le Sacré Coeur et la Comp. de Jésus. Lyon 1890, 12 o; Le XIX siècle (1789-Justice et miséricorde de Dieu. Avignon 1891, 16 o, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque, t. VI s. 1933).

Rochester bpstwo, ob. Stany Zjednoczone

Rochette Dezydery Raul, historyk francuski, ur. w r. 1790, uczony badacz i archeolog wszechświatowej sławy, 20 lat zaledwie mając został profesorem historyi w cesarskiem liceum w Bourges, był członkiem wielu akademij i sekretarzem akademii sztuk. † w r. 1854. Napiral: Histoire critique de l'établissement des colonies grecques. 1815, 4 t. 8-o; Tableau des Catacombes Romaines où l'on donne la description de ces cimetières sacrées etc. Bruxelles 1837; Mémoires sur les antiquités chretiennes des Catacombes. 1839; Aperçu des principales vicissitudes de la topographie de Rome jusqu' à nos jours. 1830, i inne. Wiele cennych artykułów pomieszczał w czascpismach literacko-naukowych, zwłasz-cza w "Journal des Savants" od 1816— 54 r., jak np. Les Croisades et lés heureux effets de la puissance temporelle des papes, i in. (Por. Hurter,

Stang, Historiographia ecclesiast. 1897, 8-0, str. 210).

Rochici albo Bracia Milosierdzia od św. Rocha, zgromadzenie zakonne polskie, zalożone przez bpa wileńskiego Konstantego Kazimierza Brzostowskiego (ob.) w r. 1713 dla ratowania dotkniętych morową zarazą czesto Polskę nawiedzającą. Zgromadzenie to osadził przy szpitalu pod wezwaniem św. Rocha na podzamczu w Wilnie z kapliczką, a pierwszym przełożonym był ks. Karol Lutkiewicz, Celem zgromadzenia było pielęgnowanie chorych i grzebanie umarlych. Zależni byli R-i od bpa wileńskiego., Obok zwyczajnych 3 slubów prostych składali czwarty przychodzenia z pomoca ubogim i zarażonym powietrzem. Wszyscy zakonnicy byli braćmi, a jeden tylko mógł przyjąć święcen a kapłańskie, a to dla niesienia pomocy duchownej innym. Utrzymywali sie z jalmużny. Ubiór ich stanowiła dluga szata koloru popielatego, którą potem zamienili na białą, czarny krótki płaszcz z wyszytą na lewym boku trupią glową, czarna czapka i pas skórzany. Zgromadzenie otrzymało w r 1737 dekret po-chwalny Klemensa XII. Jak gorliwie R-i obowiazki swoje spełniali dowodzi choćby tylko ta okoliczność, że przed r. 1753 w czasie morowej zarazy wszyscy wymarli na zaraze i trzeba było na nowo zgromadzenie urzad ać. W Wilnie istnieli R-i do końca XVIII w. Mieli tež swe klasztory w Mińsku od 1752 do 1821; w Kownie od 1750, na Zmujdzi 2 klasztory w Worniach w 1743 i w Kęstajciach od 1783. Po r. 1840 klasztory R-ów przestaly istnieć. (Por. Orgelbr., Enc. powsz. t. XII, 625; Wolonczewski, Biskupstwo Zmujdzkie, 1898, s. 188 i nst.; Benjamin, Rys hist. zgrom. 1848, t. I).

tiquités chretiennes des Catacombes. 1839; Aperçu des principales vicissitudes de la topographie de Rome jusqu'à nos jours. 1830, i inne. Wiele respissanch literacko-naukowych, zwłaszczak w "Journal des Savants" od 1816—54 r., jak np. Les Croisades et lés heureux effets de la puissance temporelle des papes, i in. (Por. Hurter, Nomencl. liter. th. t. V, 1913, s. 1341;

res Ordinis Minorum etc. Romae | Ickich rôżnego typu uczy się 5000 1650, fol. s. 19).

Rochowicz Stanislaw ks. wybitny, kaznodziela polski z XVII w, pochodził z Litwy i był nadwornym kaznodzieja Chodkiewiczów, † w r. 1636 w Wilnie. Napisał Kąpiel duszna. Wilno 1609. Sześć skrzydeł Seraphin wych to iest szesć cnót Przełożonym potrzebnych Ś. Bonawentury... przełożone w Lubczu 1612, 4-0; Kazanie minne przy ekzek wiach Zofii z Mielca Chodkiewiczowej. Wilno 1619: Kazanie na rocznicy św. pamięci Jana Karola Chodkiewicza. Tže 1622. (Por. Orgelbr., Enc. powsz. t. XII, s. 625; Jocher, Obraz bibl.-hist. lit. i nauk w Polsce t. III).

Rock Daniel ks., sławny archeolog angielski, ur. w r. 1799 w Liverpoolu. był czas jakiś misyonarzem w ojczyznie swojej, a po przywróceniu hierarchii zostal kanonikiem w Southwark w r. 1852; znawca archeologii chijańskiej, pi-ał uczone dziela w tej materyi, † w r. 1871. Ważniejsze z jego dzieł sa: Hierurgia or the holy Sacrifice of the Mass. London 1833; 1892-3, wyd. 3-ie stara-niem H. J. Weale; The Church of our Fathers. Tie 1849-53, 4 t. i w. innych rozpraw archeologicznych. (Por. Liter. Handweiser 1872, s. 79; Stang, Historiogr. eccles 1897, s. 220; Hurter, Nomenclator literarius th. 1913, t. V, s. 1670).

Rockford (dioec. Rockfordiensis) bpstwo w Illinois w Stanach Zjednocz., sufragania Chicago, erygowane w r. powstale z podz. dyec. Chicago. Zawiera 12 hrabstw w stanie Illinois i zajmuje 6867 mil kw. Katolików liczy ok. 50 tysiecy nad którymi pracuje 89 kapłanów świeckich w 61 klach, 18 misyach z kłami, 3 stacyach i 11 kaplicach. Seminarzystów jest 39; uczącej się dziatwy 3838 w 27 różnych szkolach katolickich.

Rockhampton (dioecesis Rockhamptonensis) bostwo w Quensland w Australii, sufragania Brisbane; erygow. w r. 1882. Obejmuje terytorvum stanowiące część stanu Quensland. Na 87,500 miesz. jest 30,000 katolików w 19 dystryktach, obsługiwanych przez 27 kaplanów świec. i 2 zakonnych; 185 sióstr. zakonnych, 42 klów i kaplic; w 39 szkołach kato- nii, dokad była przen esiona stolica bpia

dzieci.

Rocquain Feliks, pisarz historyczny francuski, nap sał La Papauté au mo-yen-âge. Nicolas I, Grégoire VII, Ino-cent III, Boniface VIII. Etudes sur le pouvoir pontifical. Paris 1881, 8-o; La Cour de Rome et l'esprit de résorme avant Luther. Tze 1893-7, 8-0, 3 t.

Rocznica (annivergarium-anniwersarz) ma kilka znaczeń, mianowicie: 1 o Rocznica wyboru i koronacyi papieża (ob.) prekonizacyi i konsekracyi biskupa. 2 o R-a poświęcenia kościola i 3-o rocznica zgonu jakiejś osoby. Ta ostatnia rocz-nica bywa dwojaka: fundowana i zwykła. R-a fundowana jest to staly dzień przez testament zawarunkowany do odprawienia nabożeństwa żałobnego za fundatorów, ich krewnych i dobrodziejów kościołów, zakładów, choćby nawet nie był faktycznie rocznica śmierci. R-a zwykła jest faktycznym dniem, w który przypa-da rocznica czyjejś śmierci. W pierwszym wypadku wolno odprawiać M-ze św. śpiewaną nawet w duplicia, lecz tylko minora, w drugim wypadku -nawet w duplicia majora. Czytane Msześw. z racyi rocznicy mogą być odprawiane w semiduplicia, z wyjątkiem feryi W. Postu (ob.). Wzbronione sa Msze śś. żałobne z racyi rocz nicy w dni niedzielne i świateczne, w dupl. 1 i 2 kl., w ferye wigilie i oktawy uprzywilejowane.

X. M. S.

Roczniki (Annales) dosłownie są to sprawozdania z wypadków jednego roku lub wielu w porządku chronologicznym. Nazwa pochodzi od dawnych Rów rzymskich zwanych Annales pontificum albo Annales maximi, gdyż układaniem ich zajmował się Pontifex maximus. Nazwa R. przeszla później na dziela historyczne, w których materyał układano w porządku chronologicznym. Od IV i V w. po Chr. nazwa R-i staje się równoznaczną z wyrzem kronika. R-i polskie sięgają X i XI w.; zebrał je i wydał wraz z późniejszymi Bielowski w "Monumenta Polon, historica", t. II.

Roda i Barbastro bpstwo w Hiszpa-

z Leridy w r. 1097, powrócona jednak | Turon., Hist. l. V, VI; Bertrand, została do Leridy w r. 1149. (ob. Lerida). Dyecezya Lerida ma 185 tys. katolików w 395 parafiach, obsługiwanych przez 598 kapłanów w 395 kłach i 573 kaplicach.

Rodaly ob. Kodeksy biblijne. II.

Roder Jerzy T. J., misyonarz ludowy ur. w r. 1812 w Walpersdorf (Bawarya), w r. 1843 został jezuitą, całe życie spędził na misyach i duszpasterstwie, w r. 1865-9 był prowincyałem prowincyi zakonnej niemieckiej. † w r. 1887. Napisal: Considerationes pro reforma. tione vitae. 1891. wyd. 2 ie; Betrachtungen und Erwägungen. 1890, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. VI, 1937; IX, 812).

Rod-Rodericopolis ob. Ciudad rigo.

Roderyk d'Ariaga ob. Ariaga. 3.

Rodes i wyspy przylegie (Rhodien, et insulae) prefektura aplska w Turcyi Azyatyckiej z rezydencyą w Rodes, erygowana w r. 1897, powierzona w opiekę Braci Mniejszych Na 111 tysięcy mieszkańców liczy 321 katolików obsługiwa nych przez 3 kapłanów zakonnych w 7 kłach i kaplicach; 2 szkoły mają ok. 150 uczących się.

Rodez (dioec. Ruthenensis) bpstwo w dep. Aveyron we Francyi, z tyt. V a bres (Vabrincensis) sufragania Albi. Założone przez Marcyalisa jeszcze przed sw. Amancyuszem, jak niesie podanie stale w dyecezyi się utrzymujące, w końcu V wieku. Z pośród bpów wyróżniają się: św. Quintien (502), św. Dalmacyusz (518), moralista Ludwik Abelly (1664-6), Piotr Giraud (1830-42), krdl Bourret (1871-96). Miasto R-z zwane w starożytności Segodunum albo Ruthena liczy 16,000 mieszkańców, ma piękną katedrę gotycką pod wezw. N. M. P. z wieża 77 mtr. wysoką. W r. 1874 katedra ta została zaliczona do bazylik mniejszych. Są w niej pomniki arcybpa Affre i historyka Monteil. Dyecezya liczy 33,4448 mieszk.; probostw jest 51, 617 sukurs. i 287 wikaryatów; kaplanów 1,200. Dyecezya cieszy się wielką liczbą powolań

Gestis Tolosanor.; Glaire, Diction. II; Gallia christ. I, s. 195-234; De Grin aldi, Les bénéfices du dioec. de R. avant révol. de 1789; Battandier, Annuaire pont. 1913).

Rodezya ob. Zambezi.

Rodier G., filozof francuski wspólczesny, profesor historyi filozofii starożytnej w Sorbonnie. Ogłasza prace o filozofii Platona. Przełożył też na język francuski i notami objašnil traktat Arystotelesa o duszy p. t. Traité de l'âme par Aristote. T. I. Texte et traduction. T. II. Notes. Paris 1900, 8-o, 2 t. Studya swe umieszcza w "Année philosophique" wychodzącym corocznie w Paryżu.

Rodkiewicz Sylwester, kanonik regu larny od Pokuty (ob.) S. Mariae d Metro de poenitentia sanctorum marty rum, dr. filozofii i profesor uniwers w Krakowie, był definitorem jeneralnym zakonu i prepozytem w Pilicy, gdzie † w r. 1720. Napisal: Principatus S. Petri Apost. et Successorum ejus etc. Cracoviae 1682, fol.; Opus miserentis Dei sive historia de origine, meritis et sanctitate Ord. Canon Regul. S. Mariae etc. Vilnae 1699. Jest też inny zakonnik tejže reguly i tegož imienia ob. Rotkiewicz. (Por. Jocher, Obraz bibl. hist. liter. t. II, n. 4068; t. III, n. 9207).

Rodriguez, nazw. kilku Jezuitów hiszp., z których na szczególne wymienienie zasluguje: 1) Alfons św. ur. 25 lipca 1531 r. w Segowii. Odbywszy nauki u Jezuitów, został kupcem, po śmierci zaś żony, dzieci i matki wstąpił jako braciszek do kolegium Jezuitów w Walencyi, gdzie odznaczył się żarliwą pobożnością zwłaszcza przez pilne odmawianie różańca i rozmyślania Męki Pańskiej. 1572 r przeniesiony został do koleg. Monte Sion w Palmie na Majorce, gdzie pozostawał aż do † 31 paźdz. 1617 r.. Nie wahal się najniższe czynności spełniać w zakonie, m. in. w ciągu 24 lat był furtyanem, przyczem jednak jaśniał wszystkiemi cnotami, był wzorem w zachowywaniu reguly i bezwzględnem posłuszeństwie. Łączyła go przyjaźń m. i. z ś. Piotrem Claverem. W podeszłym wieku podlegał kaplańskich i zakonnych. (Por. Greg. wielu cierpieniom, wśród których wzywając imię Jezusa bieg ziemski zakończył. Dzieła jego treści ascetycznej p. t. Obras espirituales wraz z posłuszeństwa napisaną autobiografią wyd. Nonels w 3 t. (Barcelona 1856). Dzieło O Zjednoczeniu duszy z Jezusem Chr. przetłum, na niem, książe Maksymilian saski 1904 r (Por. Sommervogel, Bibl., VI t. str. 1943 oraz Francis Goldie, The Life of st. Alonso Rodriguez, London 1889).

2) Alfons, autor nieśmiertel. dzieła p. t. O postępie w doskonalości chrześcijańskiej (tłum. polskie o. Honorata kapucyna, Warszawa 1892; ks. Ks. T. Łącki i Doukwast., wyd. 1727, 2-ie 1862; Konwerski, popraw. p. Sierocińskiego, Warsz. 3 wyd. 1858, 1860, 1867) ur. 1537 w Walladolidzie, wstapił 1557 do Jezuitów, gdzie uczył teologii, przez lat 30 był mistrzem nowicyuszów. † w sławie świętości 21 lut. 1616 w Sewilli. Dzieło jego wysoko cenione jest tłumaczone na wszystkie prawie języki, pomimo że miejscami grzeszy niewłaściwem stosowaniem i wykładem cytat Pisma św. (Por. Sommervogel, l. c. VI, 1946 i nast.)

3) Joao ur. 1558 r. w Alrochete pod Lizbona, wstąpił 1576 do Jezuitów, wysłany 1583 jako misyonarz do Japonii. studyował gruntownie jezyk japoński przez co zjednał sobie względy cesarza Toikuzamy, co mu ułatwiało pracę aplską. Jego gramatyka japońska Arte du lingoa de Japoni dotąd posiada wysoką wartość; według niej Towarz. azyatyckie opracowało i wydało w Paryżu 1825 r. Eléments de la gram. japonaise par. P. Rodriguez. Wydał też słownik japoński w Nagasaki 1607 tłum. na francuski przez Pages w Paryżu 1862 r. † 1633 r. w Japonii. (Per. A. Remusat w "Nouv. melange asiat." Paris 1829, t. I str. 354 i II str. 226; Sommervogel, l. c., VI, str. 1970).

Rodriguez de Cepeda Rafal ob. Cepeda.

Rodriguez Emanuel, sławny teolog hiszpański z zakonu Braci Mniejszych, ur. w Estremos, † w Salamance w r. 1613. Napisał: Quaestionum regularium et canonic. Salmanticae 1598. 3 t. in fol.; Nova Collectio et compilatio privileg. apostol. regularium... ab Urbano II... ad Clementem VIII con-

cessorum. Lugduni 1609 t. 2; Praxis criminalis regularium et saecularium: Summa casuum conscientiae. mant. 1595; 1616; i w. in. Dziela kanoniczne R-a zwłaszcza jego "Quaestiones regulares" wywołały wśród zarażonych duchem gallikańskim Richera członków Sorbony wielkie oburzenie, którzy je potepili jako "perniciosae, auctoritatis pastorum et curatorum destructivae, in reges et principes contumeliosae". (Por. Nicolas-Antonio, Biblioth. Hisp.; P. Jean de St.-Antoine, Biblioth. univ. francisc. t. 1, s. 333; Bund, Catalogus auctorum. Rothom. 1900. s. 141: Glaire, Diction. II, s. 1974).

Rodriguez Sanchez de Arevalo ob. Arevalo Rodriguez.

Rodus wyspa na połudn. zachod. wybrzeżu Malej Azyi, w starożyt. poświecona bogu słońca (słynny przy głównym porcie kolos należący do 7 cudów świata). Miasto powstałe 408 r. przed Chr. było jednem z ognisk ruchu handlowego i przemysłowego. Wr. 58 po Chr. przybył tu św. Pawel. Za Deoklecyana stolica zjedn. wysp prowincyi rzymskiej (provincia insularum), przez ces. byzantyjskich zaniedbana wpadła 651 r. w ręce Kalifa Moawijaha, 1310 zdobyli ją Joannici, skąd bronili w ciągu lat 200 Chijaństwo od napadów Mahometan. Dopiero Soliman II-gi przy pomocy wiarołomnego rycerza zdobył zdrady miasto i zamienił je w gruzy. Tym sposobem od r. 1522 władają wyspa Turcy. Pierwszym metropolita R-u nad 12 sufraganiami był Eufranor przeciwnik Gnostyków w III w. Po IX w. metropolici odpadli do schyzmy. Za wojen krzyżowych był R-s metropolią łacińską 1238 — 1546, metropolici zaś zwali się juž to Rodenses, juž Kolossenses. Ze śmiercia ostatniego metropolity łacińskiego zostało R. arcybstwem tytularnem, w r. 1797 połączonem z bpstwem Malta. Od r. 1897, jest R. prefektura aplska, której podlegają mniejsze sąsiednie wyspy. Liczono tam 1907 r. ogółem 321 wiernych (na 111,000 mieszk.) obsługiwanych przez 3 kapłanów Franciszkaw 7 kłach i kaplicach. Bracia szkolni i Franciszkanki posiadają w R-ie po jednym domu. Miasto R-s po jada 34,000 mieszk. 70 proc. prawosławnych,

Monument de R. Bruxelles 1828; Gérin L'île de R. Paris 1880; H. Prutz, powsz. t. XII, s. 30-32; Orgelbr., Enc. D. Anfänge d. Hospitalier auf R. 1310-55 w "Münch. Akademie Ausg." 1908).

z Rodus Andrzej ob. Andrzej.

Rodyjscy Kawalerowie ob. Joannici.

Rodzice chrzestni ob. Chrzestni rodzice.

Rodziny Najśw. z Nazaretu Siostry ob. Nazaretanki.

Rodziny św. Siostry ob. Maryańskie zgromadzenia n. 79, 91.

Joannes ob. Fischer Roffensis John.

Rogacyanie ob. Donatyści.

Regaliński Józef T. J., sławny fizyk i matematyk polski, ur. w r. 1728 w Poznańskiem, wstąpił do Jezuitów w Krak wie w 1746 r. wysłany za granice na studya słuchał wykładów matematyki w Paryżu i teologii w Rzymie. Powróciwszy do kraju był profesorem fizyki doświadczalnej w kolegjum jezuickiem w Poznaniu i kustoszem muzeum i obserwatoryum astronomicznego, Urządzenie obserwatoryum było wzorowe a dobór narzędzi naukowych zadziwił doskonalością swoją przejeżdżającego w r. 1765 przez Poznań do Petersburga sławnego matematyka Eulera, Miewal też R. prywatne popularne wykłady przyrodniczo naukowe dla najszerszych warstw spoleczeństwa. Za swe zasługi obdarzony został uczony zakonnik pierścieniem i orderem św. Stanisława od króla Stanisława Augusta. Po zniesieniu Jezuitów w r. 1773, R. został proboszczem wschowskim a potem kanonikiem kapituly poznańskiej. † w r. 1802 w Poznaniu. R. wydał pierwszą w języku polskim właściwa fizykę p. t. Doświadczenia skutków rzeczy pod zmysły podpadających. Poznań 1764-7, 5 t. in 4-o; nadto O sztuce budowniczej. Tże 1764; Kazanie na zaczęcie sejmu walnego ordynaryjnego 5 paźdz. 1778 r. w Kollegiacie warszawskiej miane. Warszawa 1778, 8-o. (Por. F. Chłapowski, Zycie i prace ks. Józefa R. Poznań 1902;

1 proc. katolików łac. (Por. Rothers | 16 i nst.; Chodynicki, Dykcyon. uczon.

X. J. N.

Rogalli Józef ks. pochodził z Warmii, był kanonikiem krakowskim i kieleckim oraz proboszczem w Ilży. Jako kanonik kielecki wybudował w r. 1762 kł św. Wojciecha niegdyś drewniany na przedmieściu Borzęckiem, a w Ilży po spaleniu się starego kla na nowo go odrestaurował. Znany był z gorliwości i pobożnosci. † w r. 1765 w Krakowie, pochowany tże w katedrze na Wawelu, gdzie ma pomnik między kaplicą Najśw. Sakr. a wielkim oltarzem. Napisał zbiór wier-Votum perennis gratitudinis. Cracoviae 1756, in fol.; nadto zostawił w rękopisie: Historyczny opis kła, w Ilży. 1738 i Opis kolegjaty kieleckiej dokonany wraz z ks. Choroowskim. (Por. Łętowski, Katalog bpów i kanoników. t. IV; Juszyński, Dykcyonarz poetów. Kraków t. II),

Rogalski-1) Adam, pisarz religijny, ur. w r. 1800 w Wilnie, kształcił się w uniwersytecie tże, w r. 1828 objął urzędowanie w Petersburgu i wydawał czasopismo "Bałamut"; w r. 1835 przeniósł się do Warszawy i został naczelnikiem wydziału w b. Komisyi rządowej spraw wewn., duchown. i oświaty; od r. 1840 - 43 wydawał rocznik "Alleluja". † w r 1843-im w Warszawie. Oprócz drobnych utworów pióra w "Dzienniku Wileńskim" i Słownika polsko rosyjskiego. Warszawa 1841, 2 t. wydał Wybor kazań celniejszych mówców

duchownych. Tże 1842 43; 2 t.
2) Leon, brat poprzedniego, ur. w r. 1806 w Wilnie, po ukończeniu uniwersytetu tże i otrzymaniu stopni naukowych został sekretarzem rady uniwersyteckiej aż do zamkniecia uniwersytetu. Wcześnie rjął za pióro i pisywał do czasopism wileńskich do r. 1×35. Powolany do Warszawy na urząd sekretarza rady wychowawczej, pełnił równocześnie obowiazki rektora szkół rzemieślniczych niedzielnych i prof. historyi w szkole sztuk p ęknych do r. 1850. † w r. 1878 w Mokotowie pod Warszawa. Pisal i dumaczył bardzo wiele, lecz o ile tłumaczone przez niego dziela mają zaw-sze wartość, o tyle prace pisarskie mają Sommervogel, Bibliothèque. t. VIII, k. przeważnie charakter kompilatorski, bez

krytyki naukowej i, co za tem idzie, są j bez warto ci lub przestarzale. Z religijnych rzeczy napisał lub przetłumaczył: Historya biblijna. Wilno 1851, wyd. 2-e; Zywoty świętych i męczenników 1836-7: Rzym podziemny czyli historya Katakumb. 1854, 8-o; Pamiatka katolicka noworocznik, 1806; Zasady i całość wiary katolickiej ks. Gaume'a 1857, 8-0, 9 t.; Wykład wiary katolickiej Guillois, 8 o, 4 t; Katecheta na kazalnicy tegož. 1859, 8-o, 3 t.; Katechizm historyczny ks. Schmidt'a. 1862, 3 t.; Teologia pasterska Sailer'a. 1862, 8 o, 2 t.; Zywot Pana Jezusa. 1863; Jezus Chrystus jest Bogiem. 1865; Zywot N. Maryi Panny. 1-64, i w. in. Wydawał czasop. i roczn.: "Dzieje Dobroczynności", "Wizerunki i roztrzą-sania Naukowe", "Magazyn powszechny" i inne. Prowadził też dział religijny w Enc. Większej Orgelbr. (Por. S. Orgelbr. Enc. Powsz. t. XII, s. 633-34; Jocher. Obraz bibl.-hist, nauk i liter, passim.).

X. J. N.

## Rogationes ob. Dni krzyżowe.

Rogel-studnia albo źródło na przedmiesciu Jerozolimy poza murami miasta na pograniczu posiadłości pokoleń Judy i Benjamina (Jos. XV, 7; XVIII, 16). Z Rogel zawiadomili kaplani Dawida o buntowniczych zamiarach Absalona (II Reg. XVII, 17). Przy Rogel Adoniasz wyprawił ucztę (III Reg. 1, 9). uważa Rogel za dziś arabska Bir - Eijub, to jest studnia Hioba: według podania muzułmańskiego Hiob wykapał się w tem źródie i odzyskał zdrowie (Koran. Sur. 38, 40). Wielu z egzegetów chijańskich uważa R. za studnię Nehemiasza lub ognia (II Mach. I, 19-21). (Por. Riess, Bibel - Atlas, ed. 3, p. 26-26; F. Buhl, Geogr. d'alten Palaest. 1896; M. Hagen, Lexicon biblicum, t. III, p. 771).

Roger Bacon ob. Bacon Roger.

Roger Eugeniusz z zakonu Rekolektów, misyonarz z XVIII w. spędził część życia na zwiedzaniu rożnych krajów Europy, wielu miejsc Afriki, Egiptu, Arabii, Syryi, części Grecyi, wszystkich wysp na morzu Sródziemnem i t. d. Roh Piotr T. J., ur. w r. 1811 w Jako owoc swych podróży wydał opis Gundiswu kantonie Vap (w Szwajca-Ziemi św. Udał się tam w r. 1634 i po ryi), wstapił w r. 1829 do Jezuitów,

5-letnim pobycie ogłosił drukiem La Terre Sainte ou Description topographique des Saints lieux etc. Paris 1664, 4-o, avec figures. (Por. Michaud, Biogr. univers.; Glaire, Dictionnaire, t. II, s. 1975).

Roger de Hoveden ks., kronikarz angielski, był kapelanem nadwornym króla Henryka II; † w r. 1202. Napisał Chronica seu Annalium Anglicorum libri duo ab a. 449 ad a. 1201, jest to kompilacya z kronik angielskich aż do r. 1192, dopelniona własnemi uwagami i spostrzeżeniami autora. (Por. Pertz, Monum Script. XXVII, ed. novisima a Wil. Stubbs. London 1868-

Rogerius Ludwik T. J.Sur. w 1558 r. w Arezzo, wstąpił do Towarzystwa w r. 1578, uczyl humaniorów i retoryki i przez lat 4 filozofii w Rzymie, następnie teologii w Neapolu. Wysłany do. Polski uczył teologii polemicznej w Poznaniu. † w Pułtusku w 1602. Napisal: Defensio Librorum Illustr. Card. Roberti Bellarmini de Translatione Imperii etc. Moguntiae 1601, 8-o; Defensio pro libris de Purgatorio etc. Posnaniae 1602, 8-o; Minister delirans seu Colloquium Rheto: um posnan. de purgatorio. Tže 1602, 8 o, i inne. (Por. Sommervogel. Bibliothèque. t. VII, s. 20 - 21; Brown, Biblioteka. s. 342).

Rogewski Kazimierz T. J., ur. w r. 1727, wstąpił do zakonu w 1745, był profesorem literatury greckiej, fiiozofii i teologii w Wilnie. Po r 1773 kontynuował wykłady literatury greckiej. † w r. 1810 w W Inie. Napisal; Oratio ... adversus iniquas studiosorum juvenum querelas et postulationes habita in Alma Academia et Universitate Vilnensi. Vilnae 1762, 4-o; Clariss. Viri Lucae Gornicki historici poloni actio contra Demetrium et pro Demetrio latine reddita Tže 1788; Gnomae orationis gemmae sive sententiae variae ex auctor, sacr, et profanis... collectae, Tże 1792, 8-0; Plures orationes latinae initio et sub finem Scholarum habitae etc., i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VII, k. 22).

rem retorvki i teologii we Fryburgu, w 1850 rozpoczał pracę misyjną w Niemczech na ambonie, na katedrze profe-orskiej i piórem i prowadził dzielo aplskie aż do śmierci z wielkim pożytkiem dusz. Był profesorem dogmatyki w Paderbornie i Maria - Laach. † nagle 17 maja 1872 r. Na ambonie poruszał przeważnie tematy apologetyczne, ale nie mial czasu kazań swych opracowywać. Z działu kaznodziejskiego wyszły: Einundzwanzig Predigten... gehalten in der St. Clemenskirche zu Hannover: m Jahre 1860 Hanover 1892, wyd. 5-te Fünfzehn Predigten gehalten in der Metropolitankirche zu München zur Mission im März 1866. München 1888, wyd. 3-ie, i wiele innych wydanych oddzielnie pojedynczych kazań i prze-Z działu ascetycznego: Was ist Christus? Freiburg 188', wyd. 5-e; po polsku Kto to jest Chrystus? Warszawa, 12-o, nakł. "Przegl. Katol."; Die Triumphirende und leidende Kirche, Würzburg 1874, 12-o; Erinnerungsblätter an... Konferenzen. Regensburg 1886, 18 o i inne. Nadto wydal: Lessii, De perfectionibus moribusque divinis. Frib. 1861, 8-0; Direkinck'a, Semita Perfectionis. Paderb. 1890, 16-o, wyd. 2-ie. Z działa teologicznopolemicznego: Die Grundirrtümer unserer Zeit. 1905, 12-0, wyd. 6 te; Das alte Lied "Der Zweck heiligt di Mittel" im Texte verbessert etc. Freib. 1869, 8-0; wyd. 3-ie 1894, 12-0, w t-j książce broni R. Towarzystwo Jezusowe od starego zarzutu przypisywanego Jezuitom, jakoby rządzili się zasadą, že "Cel uświęca środki". Jeden z pastorów usiłował z naciagnietego mocno tekstu z teologii Busenbaum'a dowieść, że znalazi tam ową zasadę i że mu się należy nagroda 1,000 guld. obiecana przez o. R. temu, kto znajdzie inkryminowaną tezę w dziele któregokolwiek jezuity. W książce tej o. R, dowiódł gruntownie, że ów pastor nie znafazł w Busenbaumie wspomnionej tezy. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VII, k. 22 25).

X. J. N.

Rohault de Fleury-1) Jerzy archi-

wyśw. na kaplana w 1840, był profeso- względem treści i wspaniałe pod względem artystycznego wykonania ilustrowane bogato dziela: Palais vieux à Florence; Palais du Podestat a Florence. Paris 1870; La Toscana au moyen âge. Tże 1870; Le Latran au moyen âge. Tże 1874. Za rysunki w tych dzielach wydane otrzymał R. 3 medale. Les Monuments de Pise au moyen âge. 1866; Lettres sur la Toscane en 1400. 1874, 8-o, 2 t.; La Toscane au moyen age. Paris 1870, 2 t. in fol.; Le Latran au moyen age; Gallia dominicana. Les couvents de St. Dominique au moyen - âge. Paris, 4-o, 2 t. avec 257 pl.; nadto dokonczyl dzielo zaczete przez ojca: La Messe. Etudes archéologiques sur ses monuments. Pa-

ris 1883-89, 8 t., i inne.

2) Karol, architekt i archeolog francuski, ojciec poprzedniego, ur. w r. 1801 w Pa yżu, † w 1875 r. tże. Zawdzieczamy mu również jak i jego synowi (ob.) szereg monumentalnych dziel wspaniale wydanych i bogato ilustrowanych: Visite dans les Catacombes de St. Calixte. Paris 1866; Mémoires sur les instruments de la Passion. Tze 1869; Rapport sur le repos du di-manche. Tre 1872; L'Evangile. Etude iconogr. et archéol. Tours 1874, 2 t.; La Sainte Vierge. Etude archéol. et iconogr. Paris 1878 i nst., 2 t.; La Messe. Tre 1883-89, 8 t., drielo do-kończone przez syna Jerzego; Les Saints de la Messe. Tre 1893-99, 10 t.; Archéologie chrét. I. Tže 1894, dzieła pośmiertne wydane przez syna autora. (Por. Vaperau, Dictionn. de Contemporains. 1893, s. 1359 i nst.; Buchberger, Kirchl. Handl. 1910, s. 1803; Blanc, Répert. bibliogr. 1902, 8.0, 8. 340; Hurter, Nomencl. lit. theol. t. VI. s. 1737 i nst.).

X. J. N.

Rohling August ks., współczesny oryontalista i egzegeta katolicki, ur. w r. 1839 w Neukirchen (w Westfalii), studvował od r. 1858 filozofię i teologie w Monasterze i wyśw. został w r. 1863 tže na kapi... w 1×65 zostal kapelanem w Rheinbergu i licencyatem teologii w Monasterze, w 1866 prywantym docentem tze, w 1867 repetentem w seminatekt i historyk sztuki, ur. w Paryżu w ryum bpiem i w założonym przez siebie r. 1835, † 1905 r. Wydał cenne pod instytucie "Moses-Abschied" w Jenie,

nadzw. profesorem egzegezy w Jenie, w 1874 odbyl podróż do Ameryki, od 1876 zwycz. profesorem w Pradze a na-stępnie w Wiedniu. Napisał: Der Je-hova engel, Münster 1867: Talmudjude. Tže 1871; wyd. 6-e 1877; Erklärung der Psalmen. Tže 1871; Luise Lateau. Paderb. 1874; 1875, wyd. 10-e; Der Antichrist. u. das Ende der Welt. Freib. 1875; Erklärung des Buches Daniel. 1876, Medulla theologiae moralis. 1876; Katechismus des Jahrh. für Juden, Protestanten und Katholiken. Mainz 1878; Franz De-litzch u. die Judenfrage. Prag 1881, wvd. 2-ie; Meine Antworten an die Rabbiner. Paderborn 1883, wyd. 3 ie; Die Polemik u. das Menschenopfer des Rabbinismus. 1885, wyd. 5-e; Der Process Rohling - Bloch. 1887, wyd. 2-ie; Quomodo Deus operatur velle in nobis. 1849; Ehre Israels, neue Briefe an die Juden. 1889. Erklärung der Apokalupse des hl. Johannes, 1896, wvd. 2 ie; Les survivants de St. Paul. 1 Kor. 15, 51. 1900, Auf nach Sion! oder Die grosse Hoffnung Israels u. aller Menschen. 1901, przelożone na kilka języków; Das Judentum nach neurabbin. Darstellung der Hochfinanz Israels. 1903; Es vird sein ein Hirt. u. eine Herde. 1904; Die Jubelfeier der Immaculata als Predigt auf die Erneuerg der Erdenmenschheit zu der ewigen ird. Zukunftskirche ohne Makel. 1905; Die ewige Menschheit. 1906; Die Zukunft der Menschheit als Gattung nach den hl. Kirchenvätern. 1907 i w. in. Po polsku wyszło Tajemnice Talmudu. Cieszyn 1879, 8-o. (Por. Schäfiler, Handlex. der kath. Theol. 1900, t. IV, s. 57; Keiter, Kath. Liter. - Kalend. 1910, s. 352 i nst.).

X. J. N.

Röhm Jan' Chrzciciel ks., teolog i egzegeta, gorliwy obrońca prawdy katolickiej pko protestantyzmowi, ur. w r. 1841 w Lauingen, byl profesorem lice um w Passawie i prepozytem kapituły w Lauingen. † w 1909 w Passawie. Napisal: Predigten auf die Feste der Heiligen. 1876; Der Glaubensprinzip der Kath.-Kirche. Wien 1877; Predigten auf die Feste Mariens. 1879; Aufgaben der protestant, Theologie. Augs- wyd. 3-16; Kleine Theologische Schrif-

tže drem filozofii w 1867 r., w 1871 | burg 1882; Konfessionelle Lehrgegensätze. 1883-89, 5 t.; Unwahrheiten von u. über Luther. 1884; Kommentar zum I Briefe an die Thessalonischer, 1885; Ein Wort über d. protetestant. Schule. 1887; Zur Charakteristik der protest. Polemik. 1889; Zur Tetzellegende. 1889; Die protest. Le-hre nom Antichrist. Hildesheim 1891. Zur Charakteristik des Protestantismus in Vergangenheit u. Gegenwart. Tze 1892; Sendschreiben eines kath. an einen orthodoxen Theologen. 1895, Der Protestantismus unserer Tage. München 1897; Die Wiedervereinigung der christlichen Konfessionen. Mainz 1849, i in. (Por. Koiter, Kath. Liter. - Kalender. Esen 1910, 16-0, s. 553; Hurter, Nomencl. lit. theol. 1913. t. VI, k. 1924 i nst.).

Rohr Ignacy ks. współczesny, dc. teologii i filozofii, egzegeta katolicki, zwy-czajny profesor uniwersytetu w Wrocławiu, od r. 906 w Strasburgu; ur. w r. 1866 w Hochmössingen pod Oberndorfem, wysw. na kaplana w 1892 r. był w 1894 do 1899 r. repetentem w in-stytucie Wilhelma w Tübingen, w 1903 prof. we Wroclawiu. Napisal: Paulus und die Gemeinde von Korinth. (Bibl. studien 1898); Der Vernichtungskampf gegen das biblische Christusbild. 1908; Ersatzversuche für das bibl. Christusbild 1808; Die Glaubwürdigkeit des Markusevangeliums. 1909, i in. Nadto jest współwydawcą publikacyi "Biblische Zeitfragen" od r. 1908 (Por. Keiters, Kath. Literat, Kalender. 1910, s. 3.3; Herders, Konvers. - Lexikon. Ergnzbnd, 1910, k. 1190).

Röhr Jan Fryderyk, teolog protestancki, jeden z główniejszych przedstawicieli racyonalizmu protestanckiego, ur. w 1777 w Rossbach, toologiczne studya odbywał od r. 1796 w Lipsku, w 1800 został kaznodzieją uniwersyteckim, w 1804 pastorem w Ostrawie, w 820 starszym kaznodzieja dworskim i generalnym superintendentem w Weimarze. † tże w 1848. Napisal: Briefe üb. den Rationalismus. Zeit 1812; Palästina od. hist.-geogr. Beschreibung des jüdischen Landes zur Zeit Jesu. Tže 1845, wyd. 8-e; Grund - und Glaubenssätze der evang. protest. Kirche. Neustadt 1844.

Schäfler, Handl. der kath. Theologie. 1900, t. IV, s. 59).

Rohrbacher René Franciszek, znakomity historyk klny franc. ur. 27 września 1789 r. w Langatte (dyec. Nancy), kszałcił się sam, poczem 1811 wstapił do seminaryum duchownego w Nancy, gdzie 21 wrześ 1812 r. wyśw, został na kaplana. Po krótkim pobycie na w karyacie w Wibersviller 1821 - 26 byl członkiem stowarzy-zenia misyjnego w Lunéville'u. W 1826 r. wszedł w sto-sunki z Lamennais'em, który mu po-wierzył kierunek zakładu naukowo-religijnego, nowo założ. kongregacyi św. Piotra w Malestroit (dydc. Vannes w Bretanii), oraz współpracownictwo w dzienniku "l'Avenir". Po zerwaniu Lamennais'a z Klem odstąpił go i zo-tał 1835 r. profesorem historyi w seminaryum w Nancy i kanonikiem. Uniwersytet lowański udziel.ł mu doktorat. Zamierzając wyłącznie poświęcić się pracy nad historya osiadi w Paryżu, gdzie † 17 stycz. 1856 r. Najznakomitszem dzielem R-a, jest jego Histoire univ. de l'Eglise cathol. 1-sze wyd. Nancy; 2-ie wyd. w Paryżu 1892-99, w 29 tomach; 3-ie wyd. w Paryżu 1903 w 20 tomach. Opracował on ja sposobem synchrouistycznym; podzielił na okresy obejmujące 25—30 lat. Przemawia z niej wielkie umilowanie Kla, rozlegla znajomość źródeł, brak jednak świetności ekspozycyi i krytyczności sadu. Oprócz tego napisał Żywoty Świętych, a także De la grace et de la nature. Begancon 1838 i Tableau des principales conversions depuis le com-mencement du XIX siècle. Paris 1824, 2-ie wyd. 1841. Gruntownej przeróbki na język niemiecki i poprawy dokonało grono uczonych niemieckich z drem Hülskampem i Rumpem na czele. (Por. Własna biografia w ostatnim tomie 2-go wydania historyi, oraz M. Richardia i Fèvre, Vie et travaux de l'abbe R.; Przegląd Katol. 1885, n. 30—32).

(Ch.).

Rohrmann Chrystyan teolog protestancki. Zyl od 1672-1731 r. Byl pastorem. Pracował w Opolu na Slasku. Wydał zbiór pieśni pod tyt. Pierwiast-

ten Schleus ngen 1841, i inne. (Por. | Sumaryusz katechizmowy; Gramatyka polska.

> Roias Franciszek z zakonu Braci Mniejszych, ur. w Toledo, żył ok. r. 1656, miał sławe zdolnego teologa i dobiego kaznodziei. Napisal: Commentaria in concordiam Evangelistarum juxta translationes litterales etc. Matriti 1621, fol.; Theatrum funerale Virginum et Martyrum. 1634, fol.: Eluci-darium Deiparae semper Virginis. 1643, fol.; Fragmenta S. S. P. P. a Dominica Septuage-ima etc. 1647, 2 t., in 4-o; Catena aurea SS. Ecclesiae Doctorum etc. Lugduni 1651, 3 fol.; nadto po hiszpańs. Mowa żałobna nad Filipem III królem hiszp.; Komentarz na Pentateuch; Mowy; Apologia na Stygmaty św. Franciszka, i in. (Por. Jean de S. Antoine, Bibl. univ. Francisc. t. I. s. 432; Glaire, Dictionnaire. t. II, s. 1977).

Roizius, Roysius, Ruiz Pictr, prawnik hiszpański kanonik worniań-ki i wileński, ur. w Hiszpanii w Alcagni, odbywał studya prawne w Padwie i Bononii, wezwany został w r. 1542 przez Gamarta Piorra bpa krakow. do Polski, był przez lat kilka prof. prawa cywilnego w akademii krakowskiei; w.r. 1549 mianowany przez bpa Wacława Wierzbickiego kanonikiem worniań-kim i proboszczem lwowskim, chociaż był tylko dyakonem. Z polecenia króla Zygmunta Augusta otrzymał rozkaz zasiadania wraz z bpem žmujdzkim Janem Domaniewskim w trybunale wileńskim i tu przybył w 1557 r., po 3 latach powrócił do dyecezyi żmujdzkiej. Wezwany przez bpa Do-maniewskiego do Olsiad polecił mu ułożenie ustaw dla kapituły worniańskiej, co uskutecznił w r. 1561 p. t. "Constitutiones Ecclesiae Mednicensis", a w nastepnym roku ułożył dodarkowe ustawy "Novellae Constitutiones Ecclesiae Mednicensis", potwierdzone przez legata pskiego, będącego wtedy w Piotrkowie. Gdy nastaly smutne niesnaski i niezgody w kapitule podczas 3 i pół lat trwającego oczekiwania na przybycie nowego pasterza po śmierci bpa Domaniewskiego i następcy jego Waleryana Protassowicza, który zmarł nie zobaczywszy swej dyecezyi a naznaczony po nim Wiktoryn Wierzbicki zaledwie w r. 1566 ki Panu Bogu święte. Wrocław 1715; na Zmujdź przybył i niedługo bo już

w r. następnym 1567 do Wilna wyje-chał, R. powagą swego słowa i pisma zwaśnionych napróżno usilowal pogodzić. Jeszcze smutniejszy stan dyecezyi za bpa Jerzego Pietkiewicza do reszty zniechęchęciły początkowo pozorami cnoty nowego bpa zludzonego R a, który gorzko użalał się na zgorszenia przezeń dawane (por. Chiliasticon Roizii p. D. 1, cyt. u Wolonczewskiego, Biskupstwo żmujdzkie, s. 45). Widzac upadek wiary w dyecezyi R. uprosil Zygmunt Augusta o pozwolenie powrócenia do Wilna, gdzie w r. 1563 przy kle św. Jana zamieszkal, zostawszy kanonikiem katedralnym, a później i archidyakonem. W szkole przy tym kle wykładał R. prawo rzymskie i język grecki i podniósł te uczelnie do godności akademii. Jako biegły prawnik wysłany był w r.1569 na sejm do Lubling, a potem do Prus. † w 1571 r. w Wilnie. Po polsku mówił R. słabo; pisał przeważnie po łacinie; zostawił dziela religijne, historyczne i wierszem pisane. Glówniejsze sa: Decisiones P. R. Maurei Alcagn. Regii JC-ti, de Rebus in sacro Auditorio Lituanico ex appellatione judicatis... Cracoviae 1563, 4-o; Francofor, 1570; Venet, 1572; Naenia in funere Sam. Maciejovii Ep. Crac. Crac. 1530. 4-0; Carmen funebre in obitu Ill. Petri Gamrati etc. Tze 1543, 1545; Ad virum ill. Sam. Macieiov... Carmen de Sancto Pontifice caeso sive Stanislao. Tže 1604; Historia funebris in obitu Divi Sigis. Sarm. Regis... Tže 1548: Ad proceres Polonos de marrim. Regio carmen. Tże 1553; Chiliasticon. Tze 1557; Ad Presbuteros carmen pro sacrorum Codice recens edito, wiersz dedykacyjny w mszale archpa gnieżn. Dzierzgowskiego. Po-snan. 1556, fol. i in. (Por. Wiszniew-ski, *Hist. lit. pols. t.* VI, s. 186; 340; t IX, 198; Ossoliński, *Wiadom. hist.*kryt. s. 155-235; Wolonczewski, Bis-kupstwo żmujdzkie. Kraków 1898; s. 40-46; 155; S. Orgelb. Enc. Powsz. t. XIII, s. 2).

X. J. N.

Rok ob. Kalendarz.

Rok jubileuszowy, święty ob. Jubiieusz.

Rok k ścielny jest to okres słoneczny, poświęcony rozważaniu Tajemnic pokalane Poczęcie, Narodzenie i Wniebo-

Pańskich. Celem R-u klnego jest oddanie należnej czci Bogu, uświęcenie wiernych przez rozważanie i korzystanie z dobrodziejstw Odkupienia - wszystko to w pewnym ułożone porządku. Rok klny obejmuje cale dzielo Odkupienia opus Redemptionis, a ważniejsze tego chwile są: Boże Narodzenie, Zmartwychwstanie, Zesłanie Ducha św., jako główne punkty okresowe; dzieli się na tygodnie i okresy. Niedziela, jako dies Domini, Dominica rozpoczyna tydzień; pozostale dni tygodnia nosza nazwe feryi, ostatni tylko dzień tygodnia zachowal dawna nazwe Sabbatum - sobota. Niedziele w ciągu roku dzielą się na większe i zwykle. Niedziele większe pierwszej klasy, jako to Niedziela 1 Adwentu, wszystkie Niedziele W. Postu, Niedziela Przewodnia, oraz Niedziela 1 po Zielonych Światkach należą do Niedziel ściśle uprzywilejowanych i nie przyjmują żadnego święta, z wyjątkiem 1 Niedzieli po Zielonych Świątkach. Niedziele drugiej klasy większe, mianowicie 2, 3 i 4 Adwentu, oraz Septuagesimae, Sexagesimae i Quinquagesimae przyjmują święta tylko pierwszej klasy; pozostale zaś Niedziele roku nazywają się zwykłemi i przyjmują święta nawet 2 klasy. Z innego względu Niedziele calego roku dzielą się na: Niedziele oficiorum. Niedziele mysteriorum seu festorum (Wielkanocna, Zielonych Świątek), Niedziele octavarum (przypadające w oktawie Bożego Narodzenia, Trzech Króli, Wniebowstapienia Pańskiego, Bożego Cala), oraz Niedziele vacantes (przypadające 25, 26, 27 lub 28 grudnia, jak również N. po Newym Roku. Dni powszednie noszą nazwę feryi i mogą być ferve u przywilejowane: popielcowa Środa, oraz Poniedziałek, Wtorek i Środa Wielkiego Tygodnia, większe w Wielkim Poście, Adwencie, wkwartalne Suche dni, jak również Poniedziałek dni krzyżowych; zwykłe-każdy inny dzień w roku, nie zajęty przez jakiekolwiek święto. Niektóre uroczystości roku Kł obchodzi z wieksza okazalościa, poprzedzając je wigiliami, a samą uroczystosć obchodząc przez osiem dni, czyli przez oktawe (ob. art Oktawa); do takich uroczystości należa: Boże Narodzenie, Trzy Króle, Wielkanoc, Wniebowstąpie-nie, Zielone Świątki, Boże Ciało, Nie-

wzięcie N. M. P.; urocz. śś Apostolów Piotra i Pawła, św. Józefa, Wszystkich Świętych, śs. Szczepana, Jana Ewangelisty, Młodzianków, św. Wawrzyńca; u nas w Polsce nadto św. Stanisława bpa jako głównego patrona kraju etc. Ponieważ Rok klny streszcza w sobie główne Tajemnice Pańskie, przeto można go podzielić na następujące okresy: Bożego narodzenia-od i Niedzieli Adwentu do Popielca; Wielkiego Postu - przez cały ten okres; Wielkanocy—od Wielkiej Soboty do Zielonych Świątek, nakoniec okres Zielonych Świątek-od tejże uroczystości aż do końca R. klnego, czyli do Adwentu. Każdy okres R. k. ma swój właściwy kolor liturgiczny, mianowicie: Adwent, oraz czas od Septuagesimy do Wielkanocy-fioletowy; od Bożego Narodzenia do oktawy Trzech Króli, jak również przez cały okres Wielkanocy-biały; od oktawy Trzech Króli do Septuage-imy, jak również okres Zielonych Świątek, począwszy od oktawy Bożego Ciała zielony. Kolor czerwony nie jest kolorem okresowym, lecz jako symboliczny kolor niektórych świat oraz tajemnic. W inny jeszcze sposób R. klny dzieli się na okres zimowy odpowiadający okresowi Bożego Narodzenia jak wyżej, okres wiosenny-odrowiadający okresowi Wielkiego Postu, oraz Wielkanocnemu, okres letni, od oktawy Zielonych Swiątek do września, - pozostały czas nosi nazwę okresu jesiennego.

X. M. S.

Rok przestępny ob. Kalendarz. Rok szabatowy ob, Szabatowy Rok.

Robicki Urban ks., ur. w r. 1829, kształcił się w gimuazyum mińskiem i seminaryum w Wilnie, wyższe zas studya teologiczne odbył w akademii duchownej w Petersburgu od 1848 do 1852 ze stopniem magistra teologii. Wyświecony na kapi. w 1852 był kapelanem ks. bpa Kra-ińskiego, od 1863 był kaznodzieja katedralnym i profesorem seminaryum. W r. 1863 przeniósł się do archidyecezyi mohylowskiej, gdzie był sekretarzem archpa Żylińskiego; w r. 1864 mianowany inspektorem akad. duchow-

mii duchownej do r. 1878, w którym zastąpił go ks. Szymon Kozłowski. Był także kanonikiem i pralatem mohylowskim. Jako profesor akademii wykładał homiletykę i historyę klną. † w 1879. Ks. R. oddawał się z upodobaniem naukom przyrodniczym i sztukom pięknym. Zostawił notatki z dziedziny różnych nauk, a także objaśnienie na Apokalipse wierszem napisane; tłumaczył z franc. Przewodnik àla spowiedników ks. Gaume's, Wilno 1860, 8-o, 2 t. i napisal Skarbczyk chronologiczny historyi polskiej. Tže 1862, 2 t. (Por. Prze-gląd Katolicki r. 1879, s. 440 i nst.).

Rokiczana (Rokycana) Jan umiarkowany przywółca czeskich Kalikstynów, ur. przed r. 1397 w Rokycany pod Pilznem, uczeń Jakóbka z Mies; w r. 1415 został bakalarzem, w 1424 kaplanem, w 1427 kaznodzieją i probo-zczem, w 1435 magistrem a w 1438 rektorem uniwersytetu. Gdy w r. 1431 sobór bazylejski wezwał na rokowania husytów, R. przy. wódca Kalikstynów w Pradze okazał się sklonnym do powrotu do jedności z Klem; potępiał też krańcowość i gwaltowność Taborytów. Przybywszy wraz z innymi na czele różnych stronnictw husyckich do Bazylei w r. 1433 z umiakowaniem przedstawił żądania Kalikstynów. Gdy rokowania w Pradze nie przyniosły pożadanego skutku z powodu coraz to bardziej wygórowanych i zuchwalych żadań Taborytów, a zwłaszcza gdy odmówiono zgody na urząd arcbpi Re i chciano mu wytoczyć proces, R. schronił się na zamek jednego z przyjacioł 1437 r. Po zdobyciu Pragi przez Jerzego z Podiebradu w r. 1448 R. został przez Prażan uroczyście przyjęty; m anowany proboszczem w Tynie i zwierzchnikiem duchownym Utrakwistów. † w 1471. R. był znakomitym mówca. Po'emizował gorąco z Braćmi Czeskimi, a jego z nimi dysputy stanowią pod względem historycznym cenny materval. Z pism kaznodziejskich część tylko ukazała się w druku jak; Postilla; traktaty teologiczne: De Eucharistia; De 7 Sacramentis i in. Z polemicznych: List proti bratrzim. 1468; Epistola missa ad Muldavium contra P cardos, 1469; Obvinieni mistrze prażskych Przibranej i pełnił ten urząd do r. 1876, w ma a Hilaria etc; Traktat proti szetymże roku został rektorem tejże akade- sti rzeczem doktoru pobiehlych, (Por, Hergenröther, Hist. Powsz. Kośc. t. duchownego i na tem stanowisku pozo-X, s. 166 i nst.; Chevalier, Dict. bio.bibl. t. II, k. 2481; Orgelbrand, Enc. Powsz. t. 13, s. 6; Ottuv Slovnik. t. 21; Buchberger, Kirch.-Handl. 1910, s. 804).

X. J. N.

Rokieta jest to komža o waskich rękawach, z tyłu na tasiemki zawiązywana, podbita kolorową materyą, stołownie do zwyczaju lub przywileju, a używana przez kanoników i prałatów, jako ubiór chórowy. Na rokietę zazwyczaj wkłada się jeszcze mantolet lub mucet.

Rokita Jan, minister Braci Czeskich, pochodził z Czech z Litomyśla, podczas zaburzeń religijnych w Czechach prze-niósł się do Polski i został star zym Braci Czeskich w r. 1569 w Goluchowie i Koźminku, a następnie współseniorem zborów w Wielkopolsce. Był też kaznodzieja nadwornym Jana Królowskiego i Rafala Leszczyńskiego braci czeskich. W 1570 r. był jednym z członków poselstwa wyprawionego przez Zygmunta Augusta do Iwana Groźnego. Rozmowę z carem spisał w języku polskim Ra, a przelożył ją na język łaciński Jan Łasicki i umieścił w dziele: De Russorum, Moscovitorum et Tartarorum religione. Spirae 1582, 4 o. R. + w 1591 r. Nadto R. otrzymał z rak Iwana Wasiljewicza rekopis w jezyku ruskim zawierający zasady nauki religii wyznawanej przez Rosyan, również przetłum, przez Łasickiego i wydany w Spirze 1582 r. Wiszniewski pisze, że jeszcze Węgierski widział ten rękopis bogato oprawny. (Por. Wiszniewski, Historya liter. polsk. Kraków 1851, t. VIII, s. 284; S. Orgelbrand, Enc. Powszechna. t. XIII, s. 5).

Rokoszny Józef ks., ur. 18 września 1870 r. w Radomiu, gdzie się wychował i skończył b klas gimnazyalnych. Do seminaryum duchownego w Sandomierzu wstąpił 1887, skończył takowe 1898, poczem został wysłany do akademii duchownej w Petersburgu. Po 4-letnich studyach akademickich wrócił do dyeczyi 1897 ze stopniem magistra teologii cum eximia laude. Święcenia kapłań skie otrzymał 1894. Zaraz po skończeniu akademii został mianowany przez bpa Sotkiewicza profesorem seminaryum

staje dotychczas, wykładając alumnom teologię dogmatyczna, łacinę i początki sztuki. Ks. R. jest człowiekiem niezwyklej inicyatywy; w akcyi społecznej w Sandomierzu bierze wybitny i przeważny udział; jest wiceprezesem i faktycznym kierownikiem sandomierskiego Towarzystwa dobrocz., założycielem stowa rzyszenia sług p. t. św. Zyty, dla którego jak również dla biblioteki publicznej imienia Jana Dlugosza wyjednał od zna-nego filantropa Wojciecha Sawickiego znaczny fundusz na urzadzenie. Należy do zarządu zorganizowanych już 11 miesięcznych kursów gospodarstwa kobiecego dla dziewcząt w Sandomierzu. Wielka zasluga R. jest zgromadzenie cennych zabytków, pamiatek i dzieł sztuki zalo enie muzeum seminaryjnego, a jeszcze większą wystaranie się o fundusze na restauracye i staranne z pietyzmem przeprowadzone odrestaurowanie starożytnego kla po-Dominikańskiego ś. Jakóba w Sandomierzu. Prace literacką rozpoczął R. już w akademii, wydaiac Skorowidz do 32 roczników "Przegladu Katoliekiego" (1896). Pomieszczał następnie artykuły w "Rozwoju Łódzkim", w "Gazecie Radomskiej", w "Bibliotece Warszawskiej", w "Gazecie Warszawskiej", w "Homiletyce", w "Kronice dyecezyi sandomierskiej", w "Sandomierzaninie". W "Encyklopedyi" Kościelnej" Ks. Nowodworskieg) drukował artykuły: Sandomierz, Sotkiewicz bp, Stefan Batory, Stanisław Leszczyński. Wydał osobno: Kalendarz Rzymski (1899); Święte pamiątki Sandomierza (1902); Kalendarz ze zdaniami katolickiemi (1910); Kazania i mowy pogrzebowe (1906); Przewodnik po Sandomierzu (1909); O papiestwie (1911); Mowa żałobna na nad zwłokami jenerała Ostrowskiego (1911); Toż... ks. Władysława Zalewskiego (1912); Troski bpa Górskiego o seminaryum kieleckie (1912): Pamiątki Sandomierza (1913); Z dziedziny sztuki kościelnej. Drukuje: Materyały do inwentaryzacyi zabytków sztuki m. Sandomierza. Dwa razy był zapraszany przez bpa Zarnowieckiego na profesora akademii petersburskiej: raz na katedre wymowy, drugi raz teologii moralnej. Zaproszenia nie przyjął, nie chcac się rozstać z ukochanym Sandomierzem. W r. 1911 z racyi pobytu w Rzymie z bpem Ryksem został mianowany szambelanem papieskim, a w r. 1912 kanonikiem katedralnym.

X. J. G.

Rola krwi ob. Haceldama.

Roland de Lattre ob. Lattre de Roland.

Rolewink Werner. Zył w XV w. Pochodził z Westfalii. W młodym wieku wstapił do zakonu Kartuzów w Kolonii. Tu zaslynal z wysokiej nauki i światobliwości życia. Przez długie lata był przeorem. † w 1502 r. Napisal wiele dziel, które pozostały prawie wszystkie w rekopisach: Comment. in S. Pauli Epistolas; De Origine Frisonum; Libellus de regimine principum; De regimine rusticorum; De laude an-tiquae Saxoniae nunc Westfaliae dictae. Coloniae 1478; Fasciculus temporum. Coloniae 1474. To ostatnie obejmuje zarys historyi świata, najbardziej popularne ze wszystkich jego dziel. (Por. Janssen, Geschichte d. deutsch. Volkes. I, 15 ed., 97—99).

Rolfes Eugeniusz ks., dr teologii, filozof i apologeta niemiecki współczesny, ur. w r. 1852 w Düsseldorfie, napisał: Die aristotel. Auffassung vom Verhältnis Gottes zur Welt. 1892; Die substantiale Form u. der Begriff der Seele bei Aristoteles. 1895; Das Wesen der Seele. 1897; Die Gottesbeweise bei Thomas von Aquin und Aristoteles, 1898; Die Schrift des Aristoteles über die Seele übs. und erkl. 1901; Aristoteles, Metaphysik, übs. u. erkl. 1904, i inne. (Por. Keiters, Kath. Liter.-Kalend. 1910, s. 354).

Rolfi Pius ks., współczesny kaznodzieja i pisarz religijny włoski, autor dzieł: Il Divin Paracleto ossia novena dello Spirito Santo. Roma 8-o; L' Angelico Saluto, Tże, 8-o; Il desiderio dei secoli, ossia conferenze sull'Avvento etc. 8-o; La suprema speranza del secolo. Trentatre sermoni sull SS. Cuore di Gesù. 8-o. Il Canto del popolo ossia le Litanie Lauretane, 8-o; La Maggia Moderna, ossia l'ipnotismo spiritismo ai nostri giorni. Ediz. 3-ia, 18-o; przekład francus. tego dzieła La Magie

moderne ou l'Hypnotisme de nos jours. Paris, Douniol. 1902, 12-o.

Rolfus Herman ks., pedagog niemiecki, ur. w r. 1821 we Fryburgu (w Bryzgowii), wyśw. na kaplana w 1847, † w r. 1896. W celu rozprzestrzenienia zasad zdrowej pedagogiki katolickiej założył i wydawał wraz z Pfister'em (ob.) czasopi mo "Süddeutsches kath. Schul-wochenblatt" od r. 1861—67, oraz cenioną nawet przez protestantów encyklodyę pedagogiczną p. t. Realencyklopädie des Erziehungs und Unterrichtswessens nach kath. Prinzipien. Mainz 1863-66, 4 t.; wyd. 2-ie, 1871-74 z Suplementer 1884; obecnie wychodzi w nowem opracowaniu Ernesta Roloff'a w 5 t. u Herdera we Fryburgu. Oprócz tego napisał m. i. Die katholische Volkschule, ihre Aufgabe, ihre gegenwärtige Leistung. Mainz 1859; Lust u. Lehre. Tze 1870 — 71; Die Glaubens-u. Sittenlehre der kath. Kirche etc. Einsiedeln 1875; Verzeichniss von Büchern welche von Volksbibliotheken empfohlen werden können. Freiburg 1878; Geschichte des Reiches Gottes auf Erden. Freib. 1908. 8 o, vyd. 3 ie; Leitfaden der allgemeinen Weltgeschichte. Freib. 1896, 8-0, 4 wyd., 3 części, i w. in. Pisał liczne recenzye do Literar. Handweiser". Nadto był założycielem wraz z Kellner'em i Knechwydawnictwa "Bibliothek katholischen Pädagogik", która dotad wydała 16 t. dzieł sławniejszych pedagogów katolickich, (Por. Schäfler, Handl. der kath. Theol. 1900, t. IV, s, 60; Hurter, Nomencl. lit. 1913, t. VI, k. 2064; Buchberger, Kirchl. Hand. lex. 1910, k. 1805).

Rolland C. ks., kanonik tytularny katedry w Langres, dziekan z Neuilly-l'Evêque, współczesny, napisał Le Paradis sur terre au le Mystère eucharistique étudié ou point de vue dogm., liturg., ascétique et moral en 70 discours Paris, Gabalda, 12-0, 2 t. 11 wydanie; La Reine du Paradis. Le Mystère de la Tr. S. Vierge exposé au point de vue hist., liturg., dogm. et morel en 123 discours. Tže, Gabalda, 12-0, 2 t.

ai nostri giorni. Ediz. 3-ia, 18-o; przeklad francus. tego dziela *La Magie* logiczny. Ur. w Thornton w Anglii. Kształcił się w naukach teologicznych | n. 38. (Por. Hurter, Nomencl. lit. na uniwers. Oksfordzkim. Od lat 19 wieku prowadził życie postelnicze, poświęcone modlitwie i uczynkom miło-siernym. Miejsce zamieszkania zmieniał czesto. † 1349 r. w Hampole. Był tam powszechnie czczony jako Święty. Zostalo nawet ulozone o nim Officium de. S. Ricardo heremita. Napisal wiele dzieł treści teologiczno-ascetycznej. Ważniejsze z nich: Stimulus conscientiae. wyd. R. Morris, Berlin 1863; Po angielsku: De emendatione vitae; De incendio amoris ogloszone w "Early Englisch Text Society CVI", Lond. 1896. Dokonal nadto tlumaczenia Psalterza na jezvk angielski The Psalter by Rich. Rolle of Hampote wyd. Oxford. 1884. (Por. W. W. X, 1242).

X. R. J.

Roloff Ernest Maksymilian współczesny pedagog i pisarz teologiczny i pisarz teologiczny, redaktor encykl, pedagogicz. "Rädagogisch. Lexikon". Herdera we Fryburgu, ur. w r. 1867 w Fürstenbergu. Napisal: Reisebriefe aus Schweden. 1896; Kayser' a Aegypten einst u. jetzt. 1908, wyd. 3-ie w no-wem opracowaniu; Skizzen u. Novelletten. 1900; Aphorismen. 1903, i in. Jest także współ racownikiem "Staats-lexikon der Görresgesellschaft"; redaktorem 3-go wyd. Herdera "Konvers.-Lexikon" i t. d. (Por. Keiters, Kath. Liter.-Kalender. Essen 1910, s. 354).

Roma'n Jerzy, pseudonim katolickiego pisarza francuskiego Jerzego Keszlera, ur. w Paryżu w r. 1819, † ok. r. 1899, który dzielnem piórem bromił Kła przeciwko protestantom i liberalom w dzielach: La Question protestante jugée par le bon sens, la Bible et les faits. Paris 1875, 8-0; L'Eglise est-elle contraire à la liberté? Tze 1886, wyd. 3 ie, dzielo gruntow ie, rozpraszające zarzuty i urojenia wrogów Kła w sprawie jego działalności i ducha; Le Moyen âge fut-il une époque de ténèbres et de servitude? Tze 1889, 8-0; 1892, apologia Kła z wyznań jego wrogów wysnuta; E'Eglise et la Liberté. Tze, Bloud 1891, wyd. 4-r; L' Eglise catholique et les Protestuns. Tze, kolek. "Science et Relig." n. 12; L'Inquisition. Tze. kol. "Science et Religion." ale niezadlugo bohater Chrystusowy

theol. 1913, t. VI).

Romainmôtier (Romanum monasterium) slawne opactwo benedyktyńskie w Szwajcaryı pod Orbe (kant. Waadt) zalożone przed r. 600, zburzone przez Alamanów w r. 610, odbudowane przez ks ecia Ramelenusa i urzadzone według reguł św. Kolumbana, r. 929 przyjęło reformę kluniacką, ok. r. 966 stało się siedzibą Kanoników Regularnych. Do najświetniejszego rozwoju doszło w XIV stulecia. (Por. Histoire de R-ier. Lausanne 1902; Egger, Gesch. der Cluniazenserklöster in der Westschweiz 1907: Beson, Recherches sur les orig. des évêchés de Genève etc. Freibourg et Paris 1906).

Roman - 1) żolnierz i meczennik w Rzymie, jeden ze straży pilnującej św. Wawrzyńca, nawrócony cierpliwością i męztwem, z jakiem sw. dyakon znosił tortury za Chrystusa. Św. Wawrzyniec (ob.) oświecił go w rzeczach wiary i ochrzcił w wiezieniu. Gdy wieść o nawróceniu R. doszła do władz pogańskich R. zostal uwięziony i następnie ścięty w wigilie meczeństwa św. Wawrzyńca t. j. 9 sierp. 258 r. za prześladowania Waleryana. Pochowany na drodze wiodacej do Tivoli, póżniej przen esiony do Luki w Toskanii, gdzie przechowuje się pod wielkim ołtarzem kla wzniesionego pod wezwaniem Św. Święto 9 sierpnia.

2) dyakon i męczennik, pochodził z Antyochii i pelnil obowiązki swego urzędu w miasteczku opodał Cezarei w Palestynie. Gdy w r. 303 wybuchło przesładowanie chijan za Dyoklecyana, R. przebiegał różne prowincye zagrzewajac chijan do walki za Chrystusa. Przybywszy do Antyochii zastał tam meczenników cierpiących za wiarę; niektórzy z nich złamani srogością cierpień bliscy byli odstępstwa. R. głośno umacnial ich w wierze. Asklepiades sedzia rozgniewany za to na R-a, kazal mu szarpać ciało żelaznymi grzebieniami, a gdy meczennik upominał tyrana, by nie sprzeciwiał się Chrystusowi, Asklepiades skazal R-a na stos. Zydzi i poganie przyglądali się tej scenie, gdy oto deszcz rzęsisty z gradem zagasił płomienie. Cesarz bawiący chwilowo w Antyochii kazał wypuścić na wolność R-a,

znów na nowe został wystawiony próby: Galii, że zamieszkała w Beauvais z obcięto mu język, a gdy mimo to cudem zachował możność przemawiania, został ściśniety w deskach i w końcn uduszony w więzieniu d. 17 list. 303 r. Św. Jan Chryzostom podczas pobytu swego w Antyochii miał na cześć Sw. panegiryk w dniu jego święta, które obchodzi się w Kle 18 listopada.

3) meczennik, patron Rusi, syn św. Włodzimierza, brat księżniczki Anny, która zostala żoną Filipa I króla fran-Po śmierci ojca w r. 1008 Światopelk najeźdźca przywłaszczył sobie tron ruski, R a zaś i jego brata Daniela (ob.) zamordował. Trzeci brat Jarosław uniknal śmierci i odzyskał tron ojcowski w r. 1020. Ciało św. Romana, który nazywany jest także Borysem, i św. Dawida przeniesiono w r. 1072 do Wyszogrodu pod Kijowem do kla wzniesionego pod ich wezwaniem. W r. 1720 synod zamoyski, zatwierdzony przez Benedykta XIII, zaliczył do liczby świąt obchodzonych przez Unitów także święto śś. Romana i Dawida i naznaczył na to dzień 24 lip. (Por Pétin, Dictionnaire hagiographique. Paris 1850, t. II, k. 898-903).

X. J. N.

Roman pż, następca Stefana VI. Rządził Klem tylko cztery miesiące w 897 r. Jako pamiątka po nim pozostały dwa listy, w których potwierdza ten pż posiadlosci klów z Perginan i z Gerony. (Por. Migne, Patr., CXXIX, 859; Józ. Kard. Hergenröther, Historya Powsz. Kła katolickiego. Warszawa 1901, t. V, 53).

Reman Tomasz norbertanin polski z drugiej połowy XVI i początków XVII w. napisal: Katalog albo sumaryusz żywotów śś. Zakonu Premonstrateńskiego z różnych kromk zebrany. Kraków 1615, 4-o; Katalog świetych panien tegoż Zakonu. Tże 1615, wierszem pisane, malej wartości zarówno pod wzgledem litera kim jak i historycznym. (Por. Orgelbranda, Encykl. Powsz. t. XIII, s. 11; Wiszniewski, Hist. lit. pols. t. VIII, s. 173).

Romana św.-1) dziewica męczenniczka w Beauvais, pochodzila z Rzymu. Podanie głosi, że udała się ona wraz

pierwszym z nich i że poniosła śmierć męczeńską pod koniec III w. Relikwie św. R. doznaja wielkiej czci od mieszkańców Beauvais, które obchodzi jej uroczystość dn. 3 paźdz.

2) dziewica, żyła pod koniec IV w., † w 324 r. Po otrzymaniu chrztu od pża Sylwestra św. usunela się do pieczar w górach Todi, gdzie prowadziła żywot pustelniczy; ddawała się ona niezwy-kłym umartwieniom i praktykom pokutnym. Jeszcze za żecia wsławił ja Bóg cudami. Świeto 23 lutego. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. t. II, s. 903).

Romanes Jerzy Jan, fizyolog i psycholog angielski, ur. w r. 1848 w Kingston w Kanadzie, studyował nauki przyrodnicze w uniwers. w Cambridge został profesorem fizyologii w Londynie, potem w Edymburgu, wreszcie w Oxfordzie, g zie † w r. 1894. Był uczniem i zwolennikiem Darwina i propagatorem jego idei, przed śmiercią jednak w ogłoszonem piśmie zmienił swe przekonania i wypowiedział się na korzyść religii. Z pism R. główniejsze są: Mental evolution in animals. 1883; Mental evolution in man. 1888; przekł. pols. Rozwój umysłowy człowieka. 1897; Darwin and after Darwin. 1892—97, 3 t., i in. (Por. Vapereau, Dict. des Contempor. 1893, s. 1362; Orgelbranda, Enc. Powsz. t. XIII, s. 12; de Nadaillac, art. w. "Correspondant" 1895, juin; Blanc, Dict. de Philos.).

Romanos ś. sławny bizantyjski hymnolog ur. prawd, w Syryi m. 480 - 500 przynył z Berytu, gdzie pełnił obowiązki dyakona do Knstpola, gdzie został ka-planem przy kle Theotokos, gdzie po-czął układać swoje hymny. Z 1:00 jego hymnów zachowało się tylko 80, a wszystkie odznaczają się wielce kunsztowną formą. Z nim otwiera się kwitnąca epoka hymnodii greck. z przewagi zasady rytmicznej nad metryczną Jego najsłynniejszy hymn na Boże Narodzenie był jeszcze XII w. wykonany z wielką pompą, na wzór dramatycznego oratoryum. R. odznacza się wielką jasnością i ujawnia olbrzymi zapał liryczny, chociaż przy długości swoich utworów nie zdolał uniknąć pewnej monotonii, przez z św. Lucyanem i św. Quentinem do co ustępuje ś. Ambrożemu. Krumbacher

wydał niektóre hymny R-a z objaśnie-niami, które tem łatwiej pozwalają cenić ich niepospolita wartość. (Krumbacher, Gesch. d. byzant. Literatur, 2 ed. München 1896). Za temat do swoich hymnów wybiera już to tajemnice wiary, już żywoty Świętych, już wypadki i osoby ze Starego i Nowego Testamenwyd. krdl Pitra, Hymnographie de l'Eglise grecque. Rome 1876. Por. Echos d'Orient. 5, 1902, 207—12; 9, 1906, 225 i nst.).

Romanowski H. współczesny pisarz społeczny katolicki, napisal: Kooperacya kredytowa wiejska na Litwie. Warszawa 1905; Solidaryzm. Nowa teorya etyczna, społeczno - ekonomiczna. Tże 1909: Szczęście doczesne, przekład z franc. Tže 1909: Wstęp do ekonomii społecznej chrześcijańskiej. Tże 1910, 8-o; Ekonomia społeczna a religijna i filozofia. Tže 1911, i inne.

Romanus Jan T. J. ob. Elian.

Romański styl ob. Styl w architekturze kościelnej,

Romer — 1) Adam ze Stężycy ks. filolog polski za Zygmunta III, ur w Stężycy, kształcił się w akademii krakowskiej, gruntowny znawca języków starożytnych, obrał zawód pedagogiczny i otrzymawszy stopnie naukowe przez 26 lat z zapalem i pożytkiem oraz uznaniem wszystkich na niwie nauczycielskiej w zawodzie filozoficznym i teologicznym pracował. Będąc przy zajęciach profesorskich jeszcze i proboszczem u ś. Mikolaja w Krakowie nie zaniedbywal obowiązków pasterskich. Obdarzony od Boga szerokim umysłem i dobrą pamięcia a przytem dobrocią serca i nieskazitelnością obyczajów i prawością charakteru powinien, zdawałoby się, przez wszystkich być ceniony i uznawany. Niestety, miłość prawdy i szczerość w wypowiadaniu poglądów na sprawę reformy akademii krakowskiej wytworzyły mu liczny h nieprzyjaciół i zatruły o-statnie chwile jego życia. Bp Tylicki, kanclerz skademii, chcac dokonać na mocy breve pskiego jej reformy, a ceniący wielce R a, zasięgnął u niego rady w tej sprawie. R bez ogródki wypowiedział się za usunięciem z akademii ludzi żonatych, zbytnio sprawami docze- łacinie napisanych ważniejsze są: Acta

snemi zajętych, a przeto niezdolnych do ważnego stanowiska nauczania uniwersyteckiego, wymagającego całkowitego poświęcenia się tej sprawie. To pobudzilo pko niemu nienawiść stron interesowanych dochodzaca aż do usiłowania usuniecia R-a od kolegió w wyższych, lecz powaga zacnego meża i opieka jego przyjaciół nie dopuściły do tego. Miał też R. i przykrości z powodu posadzenia go o trwonienie funduszów parafialnych i szpitalnych i pociąganie go o to przed trybunały sądowe, co tak żywo podziałało na szlachetne serce uczonego kaplana, że przedwcześnie, bo w 50 r. życia † w r. 1616. W legacie testamentowym zapisał pewną sumę na ubogich uczących się młodzieńców. Napisal: De ratione recte eleganterque scribendi ac loquendi libri 3. Cracoviae 1590, 8-o; De informando oratore. Tże 1593, 8-o; De arte rhetorica. Tze 1593; Marci Tulli Orationes... Commentariis illustratae. Tže 1610, 8-o; przypisują mu też Cotumna Cardinali Radzivillo. (Por. Starovols, In Hecat.; Janocki, Nachr. v. rar. pol. Bücher;; Soltykowicz, O stanie akad. krak.; Chodynicki, Dykc. ucz. polak. t. III, s. 32 35; Pelczar, Zarys dz. kazn. t. II, s. 81; Jocher, Obraz bibl. -hist. nauk. t. I, passim).
2) Floryan Franciszek benedyk-

tyn, archeolog i przyrodnik, ur. w 1815 r. w Presburgu, w 1830 r. wstąpił do zakonu w Martinsbergu, w 1838 wyśw. na kaplana, w 1839 został profesorem w gimnaz. w Raab, w 1842 w liceum tże, w czasie zamieszek politycznych w r. 1848 wtrącony do więzienia, po od-zyskaniu wolności w 1854 r. był nauczycielem w znaczniejszych domach, w 1857 znów profesorem gimnazyum w Raab, w 1862 r. dyrektorem wyższego gimnaz. w Peszcie, w 1860 zwycz. pro-fesorem archeologii i numizmatyki w tamtejszym uniwers, nadto kustoszem archeologii w muzeum narodowem. Uzyskawszy pozwolenie pskie wystapił z zakonu i przyjęty został do dyec. Neusohl. a w 1874 został opatem w Janos. † w 1889. Był członkiem wielu towarzystw naukowych. Napisał przeszło 350 rozpraw w kwestyach przeważnie archeologicznych i historycznych po węgiersku w czasopismach literackich. Z dziel po Budap. 1873; Monumenta Hungariae archeologica. Tže 1874, i inne. (Por. Scriptores ord. s. Benedicti, qui 1750 -1880 fuerunt in imperio Austr. Hung. Vindob. 1881; Hurter, Nomencl. lit. theol. Oenip. 1913, t. V, s. 1735; Schäfler, Handl. der kath. Theol. 1900, t. IV, s. 71).

X. J. N.

Romka Jan III bp wrocławski, po: hodzil z polskiej rodziny Sulimów, obrany bpem w r. 1262 po śmierci Tomasza II. Swiecenia bpie otrzymał od arcbpa Swinki, gdyż książe Bolko ze Świdnicy nie-chętny był wyborowi R-i na stolice bpią we Wrocławiu, o którą ubiegał się proboszcz wrocławski Konrad Żegański. † w r. 1301. Pozostał po nim list łaciński do duchowień twa szląskiego, znajdujący się w Hanke, De Silesiis alienigenis eruditis, s. 336. (Por. Orgelbr., Enc. Powsz. t. XIII, s. 16; Wiszniewski, Hist. lit. pols. t. II, s. 279).

Romsée Józef ks., liturgista belgijski, ur. w r. 1726 w Grivegnée pod Liège, studya początkowe odbył tże zarówno jak i teologiczne. Od młodości miał wielkie zamiłowanie do ceremonij klnych i z upodobaniem je studyował. Zostawszy kapłanem w r. 1749 poświęcił się specyalnie liturgii i rubrykom, w 1754 r. został profesorem tych przedmiotów, oraz teologii w seminaryum w Liège a następnie i rektorem tże. Z powodu swych studyów nad obrzędami świętymi i życia prawdziwie kapłańskiego zdobył wielkie poważanie wśród duchowieństwa i wiernych. Najście Francuzów na Belgię zmusiło go uchodzić z ojczyzny; udał się do Rzymu, a po powrocie do kraju w niedostatku i smutku żywot swój zakończył w r. 1809 w Liège, Napisal: Praxis celebrandi missam tum privatam, tum solemnem. Leodii 1762, 8-o, 2 t.; 1791 wyd. 6-e; Treviris 1840, wyd. popr. i zmien.; Praxis divini officii juxta ritum romanum; Sensus litteralis, moralis ac historicus rituum ac caeremoniarum Missae; Cellectio decretorum authenticorum sacrae rituum Congr. com notis. Leodii 1813, t 5: Mechliniae 1830; 1838, 5 t. in 12-o; Expositio in rubricas generales missa-

nova musei nationalis Hungarici. | diensis in Rituali ejusdem ecciae. Z dzieł R-o wybrał wyjątki, objaśnił i ułożył p. t. Institutiones ltturgicae. Bruxellis 1864. 2 t., 8 o, prof. sem. w Liege ks. J. Chrz. Hazé. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8-0, s. 141; Hurter, Nomencl. lit. theol. t, V, p. 1, k. 823; Schäfler, Handl. der kath. Theol. 1900, t. IV, s. 88).

X. J. N.

Romuald sw. ob. Kameduli.

Romula św. dziewica, rzymianka, żyła za czasów św. Grzegorza W. pża, który w 40-ej homil. na Ewang. wynosi jej postępy w doskonałości, jej zadziwiające posluszeństwo i nieustanne prawie milczenie. Kierowniczka jej duchowna była św. Redempta w Rzymie. W ostatnich latach życia tknięta paraliżem calego ciała leżała bezwładna na łożu boleści, jęku najmniejszego nie wydając, ani się żalac, ale tylko modliła się. Pewnej nocy R. wezwała do siebie św. Redemptę wraz z inną dziewicą razem z niemi mieszkającą i gdy weszły obie znalazły izbe, w której spoczywala R., napelnioną światłością niezwyklą; powtórzyło się to po 3 dniach. R. poprosila wtedy o Sw. Wijatyk Po udzieleniu jej śś. Sakramentów dały się sły-zeć chóry duchów niebieskich śpiewających naprzemian słodką melodyę. Podczas śpiewania dusza Św. opuś ila ziemskie wygnanie, otoczona chórami śpiewających aniołów. Święto 23 lipca i 24 czerwca. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. Il, s. 910 i nst.).

Romundt Henryk filozof, ur. w 1845 r. we Freiburgu (Hannower), w 1872 r. zostal prywatnym docentem w Bazylei, następnie profesorem gimnazyalnym w Oldenburgu i Osnabrück do r 1899, potem zamieszkał w Dreźnie. Zajmuje się w swoich pismach etyczno - religijna strona doktryny Kanta. Napisal "Antäus" 1881; Die Herstellung des Lebens Jesu durch Kants Reform der Philosophie, 1883; Ein Band der Geisier. 1895; Der Platonismus in Kants Kritik der Urtelskraft. 1901; Kirchen u. Kirche nach Kants philo oph. Religionstehre. 1903; Kants Widerlegung des Idealismus. 1904; Der Professo-ren-Kant. 1906; Die Wiedergeburt rum solemn. et divin. offic. ecciae. Leo- der Philosophie. 1966, i iane. (Por.

Herders, Konvers.-Lexik. 1910, Ergnz-Isku wyszły: Rady dla rodziców w band, k. 1191; Orgelbr., Enc. Powsz. t. XVIII, s. 480).

Roncaglia Konstanty, teolog moralista ur. 1677 w Lucce, wstapil 1693 do kongregacyi Clericorum regul. Matris Dei w Neapolu, gdzie odznaczał sie cnota i nauka. † w Lucce 27 lut. 1734. Głównem jego dzielem jest Universa theologia moralis. 2 t. Lucca 1730. w którem trzyma się probabilizmu umiarkowanego. R. utrzymywał stosunki ze świętym Alfonsem Ligouri, który go wysoko cenil. Z innych jego dzieł wymienić naležy: La famiglia christia-na... Lucca 1711; Istoria delle variazioni delle chiesa Protestanti. Lucca 1712; Quaesita dogmatica et moralia de s. Ecclesiae Sacramentis. Lucca 1715, i in. (Por. Hurter, Nomenclator... 2 ed. 1239).

Rondelet Antonin Franciszek, profesor, literat i działacz społeczny, ur. w r. 1823 w Lyonie, studya odbywał pod kierunkiem prof. filozofii ks. Noirot'a, którego dodatni wpływ wyraził się później w dalszem życiu R-a. Po ukończeniu szkoły normalnej został profeso-rem kolejno w Rennes, Poitiers, Marsylii; po otrzymaniu doktoratu w 1847 otrzymał katedrę filozofii na fakult. w Clermont. Porzuciwszy te posade w r. 1871 został profesorem filozofii w Instytucie katolickim w Paryżu. W r. 1868 był dekorowany orderem Legii honorowej. 4 d. 24 stycz. 1893 r. Napisal: Exposition critique de la morale d'Aristote. 1847, 8-o, teza doktorska; Du Spiritualisme en économie politique. 1859, 8-o; Les Memoires d'Antoine. 1860, 18 · o; La Science de la foi, apologistes chrétiens de notre temps. 1867, 18-0; Les Lois du travail et de la production. Conférences. 1868, 18-0; Le Danger de plaire. 1869, 18-0; Du Découragement. 1871, 18-0; L'Art d'écrire. 1878, 18-0; L'Art de parler. 1879, 8-o; Réflexions de littérature et de philosophie, de morale et de religion. 1881, 8-o; Philosophie et sciences sociales. 1883, 18-0; Le livre de la vieillesse. 1888, 18-o; Conseils aux parents ur. w Fano w r. 1827, wstąpił do Jesur l'éducation de leurs enfants. 1861; zuitów w 1841, uczył gramatyki i hu-La Morale de la Richesse. 1863; maniorów w Fermo, humaniorów w Lo-L'Opposition et la Révolte. 12-0; Le retto i Faenza, w r. 1862 udal sie do Landemain de mariage, i in. Po pol- Macao i tu byl superyorem seminaryum

przedmiocie wych. dzieci. Berlin 1867. 8-0; Ekon. polit. w życiu. Warszawa 1873. (Por. Vapereau, Dict. de contemporains. 1893, s. 1362; Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, s. 341).

X. J. N.

Rondet Wawrzyniec Szczepan, literat i erudyta francuski, zwolennik partyi jansenistowskiej, ur. w r. 1717 w Paryżu, od młodocianego wieku okazywał tak wielkie zdolności do nauk, że w 7 r. życia pomagat w drukarni przy składaniu gramatyki hebrajskiej, przytem sam się nauczył języka hebrajskiego. Aż do śmierci zachował zdolność do pracy naukowej. Jednakże jego erudycya nie szla w parze z krytyka naukowa, której w swych licznych dziełach nie zawsze przestrzegał, a i z sumiennością literacka nie zawsze się liczył. † w r. 1785. Napisal oryginalnie: Justification de l'Hist. eccl. de l'abbé Racine. Paris 1760, 12-0; Isaie vengé. Paris 1762, 12-o; Figures de la Bible en 500 tableaux avec des explications. Tze 1767, 4-0; Histoire de l'Anc. et du Nouv. Test. Tze 1771, 8-0; L'Art de bien vivre et de bien mourir. Tie 1777, 12-o; Verba Christi, po grecku i po lacinie. Tże 1784, 4-o, cenione dzieło, i inne. Z przedruków, których wielką liczbę wydal z dopelnieniami i komentarzami wspomnieć należy dwa szczególniej dziela: La Bible de Legros. Paris 1756, 5 t. in 12-0 i Abrégé de l'Hist. eccl. de l'abbé Racine. Tze 1762--66, 13 t. in 4-o. Zarzucają R-u, że w wydaniach tych dwóch dziel dopuścił się wielu zmian, wstawek i dopełnień, nie wspomniawszy o tem w przedmowie ani słowa. Wreszcie R. pisał wiele rozpraw do "Journal eccles.", "Mémoires de Tré-voux", "Journal des Savants" i t d. (Por. Desessarts, Siècles littéraires; Querard, La France litter; Michaud, Biogr. univers.; Glaire, Dictionn. t. II, s. 1982).

X. J. N.

Rondina Franciszek Ksawery T. J.

św. Józefa i równocześnie profesorem filozofii, retoryki i teologii; w r. 1871 przeniósł sie do Brazylii i uczył humaniorów w Pernambuco; po powrocie do Włoch w r. 1872 był repetytorem filozofii w seminaryum amerykańskiem w Rzymie, rektorem seminaryum w Fossombrone, kaznodzieją, przytem nie wypuszczał z rak pióra, dużo zwłaszcza pomieszczał artykułów do "Civilta cattolica" od r. 1882. † w r. 1897 w Castelgandolfo. Napisal: A divinidade de Nosso Senhor Jesus Christo revindicado contra Ernesto Renan. Macao 1864, 8-o; Compendio de philosophia theoretica e practica. Tže 1869-79, 8-o, 2 t.; La S. Casa di Maria in Loretto, la sua storia, i suoi misteri. Roma 1889, 8-o; 1894, wyd. 3-ie; L'emigrante italiano. Racconto estratto... Roma 1892, 16-o; La donna cristiana. Tže 1894, 32-o; Vita e morte di Suore Agostina religiosa del Suore della Carita. Tże 1895, 16-o; mnóstwo artykułów w rocznikach czasopisma "Civilta cattolica". (Por. Sommervogel, Bibliothèque: 1900, t. IX, k. 816 — 320; Civil. Catt. Ser. XVI, t. IX, 1897, s. 736—8).

Ronge Jan ks. katolicki, a następnie heretyk, założyciel kł akatolików niemieckich. Ur. na Szlasku w Bischofswalde 1813 r. Studya teologiczne odbył we Wrocławiu. W 1840 r. został wyświęcony na kaplana i mianowany kapelanem w Grotkowie. Po trzech latach wystąpił w "Sächsiche Vaterlands-Blätter" pko Stolicy Aplskiej i kapitule wrocławskiej z powodu nie zatwierdzenia na bpstwo Knauera. Za to został zasuspendowany, a w 1844 ekskomunikowany. Wtedy postanowił z Janem Czerskim (ob.) založyć kł apostolsko - katolicki i i oderwać sie od Kła Rzyms. Propagowali tę myśl naprzód we Wrocławiu słowem a potem i pismem, wydał Ronge, Die römische und deutsche Schule i Neue und doch alte Feinde. r. 1863 założył w Frankfurcie towarzystwo reformowano - religijne. Napisal też kilka broszur w celu agitacyjnym: An die niedere katholisch Geistlichkeit: An meine Glaubensgenossen u. Mitbürger, Altenburg 1845. † R. 1887 r. w Wiedniu. Sektę jego nazywano też "niemieckimi katolikami". (Por. Józ.

krdi Hergenröther, Hist. Powsz. Kośc. katolickiego. XVIII, 65).

X. R. J.

Roosevelt Bayley Jakób ks. konwertyta, przedtem predykant anglikański, nawrócony do wiary katolickiej w 1842, był sekretarzem bpa Nowego Yorku Hughesa, w 1853 mianowany bpem w Newark. Na tem stanowisku okazal sie gorliwym pasterzem; dyecezyę swą doprowadził do kwitnącego stanu, zakładając w niej wiele szkół, budując kły, klasztory, seminarya i t. d. Przeniesiony w r. 1872 na stolice archpia w Baltimore zwołał w 1875 synod prowincyonalny 8-y. † w r. 1877. Napisal: History of the Cath. Church on the Island of New-York. New-York 1853; wyd. 2-ie, 1870; Memoirs of Sim. Gabr. Bruté, fürst Bishop of Vincennes. Tže 1855 i inne. (Por. Hurter, Nomencl. liter. theol. 1913, t. V, k. 1702 i 1672).

Roothan Jan Filip T. J., ur. w Amsterdamie w r. 1785, wstapił do Jezuitów, którzy wtedy utrzymali się tylko na Białej Rusi, w Dynaburgu w 1804. Uczyl naprzód humaniorów i retoryki później greckiego i hebrajskiego w Połocku. Wypędzony w r. 1820 wraz z towarzyszami z Rosyi przeniósł się do Szwajcaryi i był tam profesorem retoryki w Brigg, później był misyonarzem i sekretarzem prowincyi, od r. 1823 rektorem kolegium św. Franciszka a Paulo w Turynie; w 1828 wybrany prowincyalem generalnym w Rzymie a nastepnie d. 9 lipca generalem Towarzystwa. Na tem stanowisku zajaśniał cnotami pokory, cichości a nadewszystko wielkiej pogody ducha. W trudnych dla Towarzystwa chwilach, tak w Rosyi będac, jak i na stanowisku generała, umacniał braci w męstwie i gorliwości, piszac do nich pełne Ducha Bożego listy okólne, zachęcając do ufności w Bogu i zgadzania się z wola Jego. † w r. 1853. Gruntowny asceta przelewał na papier swą znajomość dróg bożych i choć nie wiele napisał, to jednak co z pod jego pióra wyszło ma prawdziwą wartość i do lepszych dzieł w zakresie ascetyki zaliczyć się może. Najważniejszem jego dzielem sa: Exercitia spiritualia S. P.

Ignatii Loyolae. Romae 1835, 8.o, tlumaczone z oryginalu hiszpańskiego i wzbogacone cennemi uwagami i dopiskami objaśniającymi tekst św. Ignacego. Bylo mnóstwo wydań i tłumaczeń na obce języki. Najnowsze wydanie Ratisbonae 1911, 32-o; tlumacz. polskie p. t. O rozmyślaniu. Nauka praktyczna oraz Manrez czyli Ćwiczenia duchowne św. Ignacego. Warszawa 1864, 8-0; De ratione meditandi. Romae 1847, 8-o; Listy; Instructio schotasticorum theologiae auditorum S. I. et a, 32-o; Concionum in sacris mishaberi solitarum sionibus compendiosa Lavallii 1852, 8-o, autograf; Hagae 1884, 8-o; Galopiae 1892, 8-o; Meditationes et instructiones compendiosae pro SS. Missionibus, Woodstock 1879, 8 o; Documenta aurea... suis discipulis in Alba Russia tradita. Tolosae, Regnault 1876, 16-0; Adnotationes et instructiones spirituales. Hagae 1891, 8-o, i inne. O R-e pisali: Minini S. J., Esortatione domestica recitata nella casa de' Professi in Roma etc. Roma 1853, 8-o; Terwecoren, Esquisse historique sur le T. R. P. Roothan... Bruxelles 1854; Alberdingk Thijm, Vita, Amstelodami 1885, i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. VII, k. 117—127; Brown, Bibblioteka pisarzów. 862, s. 342 i nst.; Hurter, Nomencl. lit. 1913, t. V, k. 1419).

X. J. N.

Rooy Hieronim van ks. minoryta re kolekt, ur. w r. 1824 w Limburgu, by lektorem filozofii i teologii. † w r. 1880. Napisał Codex dogmaticus seu Collectio veritatum catholicarum etc. Mechliniae 1868; Tractatio practica de Sacramento poenitentiae seu Scoti systema ad praxim applicatum. Tže 1872, 8-0; w obronie tej książki napisał rozprawą w "Revue des Sciences Ecclesiastiques" 1873, II, s. 194; 18 4, I, s. 291.

Ropp Edward von baron, bp wileński, ur. w r. 1851 w Likonie, pow. dźwińskim, z ojca Juliusza i matki Izabelli z hr. Plater - Zyberk. W 1875 r. ukończywszy ze stopniem kandydata praw uniwersytet petersburski wstąpił na służbę rządową w Petersburgu i pozostawał w niej do r. 1879. Osiadł na-

stępnie na wsi dziedzicznej Niszczy w gub, witebskiej i w ciszy ustronia wiejskiego oddany modlitwie i pracy uczuł powołanie do służby bożej. Po ukończeniu seminaryum w Kownie w 1886 wyświęcony został na kaplana, w 1889 został proboszczem w Libawie, w 1893 dziekanem, w 1896 kanonikiem gremialnym kapituły żmujdzkiej. Będac w Libawie położył tam ogromne zasługi: wybudował wspaniały kł, założył katolickie towarz. dobrocz., kilka szkólek itd. W r. 1902 prekonizowany na bpa tyraspolskiego z rezydencyą przy katedrze w Saratowie, w 1903 przeniesiony na bpstwo wileńskie, na miejsce bpa Zwierowicza. Na tem ważnem stanowisku nowy pasterz rozwinał wszechstronna działalność religijno - społeczną. Kierując się zasadą sprawiedliwości starał się zaspokoić słuszne wymagania i potrzeby religijne w ojczystej mowie każdej narodowości. Stanowisko takie nie spodobało się szowinistycznym nacyonalistom litewskim i wystąpili z całym szeregiem zarzutów i oskarżeń do władz rządowych i klnych. Usiłowanie utworzenia na litwie stronictwa politycznego mającego za cel zaspokojenie różnorodnych żadań wszystkich narodowości mieszkających na Litwie, dalej stanowisko bpa wzgledem języka państwowego w kłach i t. d. spowodowały usunięcie bpa R-a z Wilna i w ogóle z Litwy w r. 1907. Bp R. zamieszkał w majatku rodzinnym w Niszczy i dotąd tam przebywa. (Por. Orgelbr., Enc. Powsz. t. 18, s. 181; Battandier, Annuaire pont. 1913).

X. J. N.

z Roquetaillade Jan ob. Jan Roquetaillade.

Roquette — 1) Eugeniusz, ur w r. 1817, był profesorem teologii i prawa kanonicznego. Napisał: Institutiones juris canonici publici et privati. Atrebati 1853 — 56, 2 t. i in. 8-0; La Famille telle que Dieu l'a fait. 1881, 3 t. in 12-0; L'Etai tel que Dieu l'a fait. 1888, 3 t. in 12.

2) Karol dr. medycyny w Nantes, napisal: L'Homme, structure et fonctions de ses organes démontrant l'existence de Dieu. 1867; Le Matérialisme

devant la science. 1869.

Rorantystów kolegium, wzałożone

Krakowie przez Zygmunta III ok. 1545 r. celem pielegnowania muzyki i śpiewu Palestryny. Dla tego kolegium wybudował tenże król kaplicę Rorancką (ob. Kraków). Kolegium składać się miało z proboszcza tej kaplicy, czyli kapelana, siedmiu prebendarzy, artystów muzyków i jednego kleryka. Obowiązkiem R-ów było codziennie mszę Rorancką śpiewać i żałobne nabożeństwo za zmarłych królów z domu Jagiellońskiego odprawiać.

Roraty ob. Adwent.

Rosa Henryk jezuita włoski współczesny, napisał L'Enciclica "Pascendi" e il Modernismo, Studi e Commenti. 8 -o, wyd. 2-ie; Il Giuramento contro gli errori del modernismo. 12 o, wyd. 2-ie; S. Anselmo di Aosta, Arcivescovo Cantuariense. 1909, 8-o.

Roscelia filozof nominalista z drugiej połowy XI w. Bliższe szczegóły z jego życia nieznane. Wiadomo tylko, że urodził się w Armoryce w Bretanii, że został kapłanem i zajmował się nauczycielstwem, hołdcwał nominalizmowi. Głośnym się stał przez swe nietrafne zastosowanie teoryi nominalistycznej do wyjaśnienia dogmatu Trójcy Przenajśw. Ściągnął przez to na siebie potępienie klne i musiał odwołać sweblędy w 1092 r. Z pism jego znamy tylko list do Abelarda. (Por. Stöckl, Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Mainz 1864, s. 135; Bouchitté, Le rationalisme chrétien à la fin du XI siècle. Paris 1842).

Rösch Adolf ks., historyk klny, ur. w r. 1869 w Veringenstadt, wyśw. na kaplana w 1894, w 1908 został asesorem w ordynaryacie i radca oficialatu we Fryburgu w Bryzg., napisal: Der einfluss der deutschen protest. Regierungen auf die Bischofswahlen. 1899; Der Klerus u. das Strafgesetzbuch. 1902; Die Beziehungen der Staatsgewalt zur kath. Kirchs in den beiden hohenzoll. Fürstentumner 1800-50, 1906; Das religiöse Leben in Hohenzollern unter dem Einfluss des Wessenbergianismus. 1908; Ein neuer Historiker der Aufklärung. 1909, pko prof. Merkle. (Por. Herder, Konvers. - Lexik. Ergänzbnd 1910, 8-o).

Rosche (de la) Alanus ob. Alanus.

Rose—1) Jan Chrzciciel ks. uczony francuski, matematyk i astronom, członek akademii w Berangon, ur. w r. 1714, † w r. 1805. Napisał Traité elementaire de morale, 1767, 2 t. in 12-o; Morale évangelique comparée a celle des sectes et des philosophes. Besangon 1772, 12-o, 2 t.; L'Esprit des Pères comparés aux plus célébres cerivains etc. Tže 1790, 12-o, 3 t.; 1823. Dodać naležy, že R. przejęty duchem gallıkańskim pisał za konstytucyą cywilną duchowieństwa.

2) Wincenty, dominikanin współczesny, profesor uniwers. katolickiego we Fryburgu szwajcarskim, napisał: Evangile selon saint Matthieu, traduction et commentaire. Paris, Bloud, 16-0, wyd. 8-e; Evangile selon saint Marc. Tże, 16-0, wyd. 7-e; Toż.: selon saint Luc. Tże, 16-0, wyd. 7-e; Actes des Apôtres. Tże 1905, 16-0, wyd. 5-e; nadto łacznie z Teodorem Wyzewa przełożył i skrócil La legende dorée de Jacques de Voragine. Paris, Rouveyre, 1901, 8-0, 3 tomy.

Roseau bpstwo (dioecesis Rosensis) sufragania arcbpstwa Port-d'Espagne na wyspie Dominika w Antylach angielskich, założone w r. 1850, obejmuje wyspy Dominika, Antigua, Montserrat i St. Christoph należące do Anglii i św. Tomasza i św. Krzyża, należące do Danii. Mieszkańców jest 135 tys.; katolików 40 tys. obsługiwanych przez 4 kaplanów świeckich, 15 Ojców Redemptotystów, 15 braci, 11 Ojców Niep. Pocz. w 29 kłach i kaplicach; 29 szkół.

Roselli Mikolaj krdnał i wielki inkwizytor. Ur. 1314 r. na wyspie Majorce. Już w 1326 r. wstąpił do zakonu Dominikanów i tam odbył swe studya. W 1350 r. został obrany na prowincyała i wkrótce potem został wielkim inkwizytorem. Pż Innocenty VI mianował go krdłem. † 1362 r. Miał napisać wiele dzieł, ale one zaginęły. (Por. Quétif et Echard, Scriptores Ord. Praed. I, 650).

Reselli Salwator Marya, dominikanin. Żył w XVIII w. Dokładniejsze szczególy z jego życia nieznane. Napisał Wykład filozofii w 6 tom. wyd. w Rzymie 1777-1783 r. W dziele tem stara hume de Christ. Colomb. 1885, 8-0, się autor zastosować wyniki nauk przyrodniczych do filozofii scholastycznej. (Por. W. W., X, 1274).

Rosellini Hipolit, archeolog, ur. w r. 1800 w Pizie, † w 1843 r. W r. 1821 został drem teologii i był profesorem jezyków wschodnich w uniwers, pizańskim. Napisal: La Fionda di David albo La Fronde de David. Bologna 1823, rozprawa o starożytności i autentyczności punktów mazoreckich w tekscie hebrajskim; Lettera filologico-critica al Am. Peyron. Pizza 1831, 4-0; I Monumenta dell' Egitto e della Nubia, Firenze 1832-40, 10 t. in fol., dzieło to stało się podłożem studyów współczesnych o starożytnym Egipcie; Elementa linguae aegyptiacae vulgo copticae etc. Romae 1837, 4-o; Interpretatio obeliscorum urbis Romae. Romae 1812. Ostatnie dwa dziela zostały ogłoszone drukiem przez uczonego barnabite Ungarellego. (Por. Miller et Aubenas, Revue de bibliogr. analyt. 1842, str. 557 i 648; Bardelli, Biogr. del prof. Ippol. Roselini. Firrenze 1843, 8-o; Glaire, Dict. t. II, s. 1985).

Rosello ob. Grosseto.

Rosselly de Lorgues Antoni, pisarz religijny francuski, ur. w Grasse (Var) w r. 1805, \*tudyował prawo w Aix i zostal adwokatem, wkrótce jednak porzucił praktyke adwokacka dla poświęcenia się całkowicie studyom filozoficznym w ce lu obrony wiary. W studyach swoich zwrócił uwagę na osobę i działalność Krzysztofa Kolumba. W r. 1893 upoważniony przez królowe regentkę hihiszpańska wystapli do Stolicy Aplskiej jako postulator o beatyfikacyę sławnego zeglarza. Mianowany kawalerem legii honorowei w r. 1837. Napisal: Le Christ devant le siècle. 1835, 8 o; Le livre de Communes. 1837, 8-0; De la Mort avant l'homme et du péché originel, 1841, 8 o; De la Femme et du serpent 1842, 8 o; La Croix dans les deux mondes. 1844, 18-o; Christophe Co lomb. 1856, 2 v.. 8-o; 1884, 4-o; L'Ambassadeur de Dieu et le Pape Pie IX. 1874, 8 o; przedruk tejże książki p. t. Christophe Colomb serviteur de Dieu. der Theologie. 1875; Prinzipien der 1884. 8-0; Satan contre Christophe Naturwissenschaft i inne. (Por. Haff-Colomb ou la prétendu chute du serviner w "Katholik" 1875, I, 558—88; teur de Dieu. 1876, 8-o; Histoire post- Hayd, w "Zeitschr. f. Philos, u. phil,

i inne. (Por. Vapereau, Diction. univ. des Contemp. 1893. s. 1365 i nst.).

Rosenau po weg. Rozsnyo bostwo na Wegrzech (dioec. Rosnaviensis) sufragania Erlau, eryg. 13 marca 1776 r. Katolików dyczezya liczy 182,785, greko-unitów 10,165, luteranów 97,071, kalwinistów 44,609, żydow 11,220. Parafij 99, 42 probostw i wikaryatów obsługiwanych przez 154 kaplanów świeckich i 28 zakonnych.

Reserkranz nazwisko dwóch filozofów niemieckich:-1) Jan Karol Fryderyk, ur w r. 1805 w Magdeburgu. studya odbywał w Berlinie, Halli i Heidelbergu, uczeł w r. 1828 w Halli i w 1833 w Królewcu, † tże w 1879 r. Mimo usilowania zachowania niezależności w pogladach filozoficznych ulegał wpływom Hegla. Napisał m. i. Die Naturreligion. Iserlon 1831; Encyclopädie der theol. Wissenschaften. Halle 1831; 1846; Kritik der Schleiermacher'schen Glaubenslehre. 1836; Psychologie oder Wissenschaft vom subjectiven Geist. Tze 1837; Kritische Erläuterungen des Hegel'schen Systems. Tze 1840; Ueber Schelling und Hegel. Tze 1848; Die Pädagogik als System. Tze 1848; Meine Reform des Hegel'schen Systems. The 1852; Hegels Naturphilosophie u. die Bearbeitung derselben etc. Berlin 1868; Erläuterungen zu Hegel's Encykl. der philosoph. Wissenschaften. Tže 1871, i inne. (Por. Quäbicker, K. R. Leipzig. 1879. Schäfler, Handl. der kath. Theol. 1900, t. IV, s. 97).

Wilhelm, filozof niemiecki katolicki, ur. w 1821 r. w Monachium, † w r. 1874 w Gries pod Bozen. Oparty na f.lozofii greckiej i scholastycznej usiłował pogodzić wyniki nauk przyrodniczych i postulaty filozofii współczesnej z dogmatami chijańskimi. Zadanie to przeprowadzał we wszystkich swoich dziełach filozoficznych, z których głównem jest Wissenschaft des Wissens. 1866 -68, 2 t. Z innych: Die Konstruction der Philosophie in den Prinzipien Kritik. 1890, s. 264 – 94; Buchb. Kirchl.-Handlexik. II, 1822).

Rosenmüller Ernest Fryderyk Karol. teolog i oryentalista protestancki, syn pastora, ur. w Hessbergu w 1768 r. był profesorem jezyków wschodnich w uniw. lipskim. Jego racyonalistyczne poglądy na kwestye biblijne nie przeszkadzały mu występować pko skrajnym opiniom innych racyonalistów. Z pewnem zastrze-żeniem liczne dzieła R-a mogą być z pożytkiem względnione przy studyach biblijnych. † w r. 1835 w Lipsku. Główniejsze dziela R-a są: Scholia in Vetus Testamentum. Lipsiae 1788—1835, 8-o, II t.; skrót z tego dziela wyszedł w r. 1828 -- 36 w 5 tomach; wiele tu śmiałych opinij sprzeciwiających się nietylko prawowierności ale i zdrowej krytyce. Handbuch der bibl. Altertumskunde. Leipzig 1823 -31, 8-o, 4 t.; Altes und neues Morgenland. 1718-20; Bocharti Hierozoicon sive de Animalibus Sacrae Scripturae w nowem opracowaniu. Tże 1793-1799, 3 t. 4-o; Institutiones ad fundamenta linguae arabicae. Tže 1818; Analecta Arabica. Tže 1824—27, 3 t.; Lowth'a De Sacra Hebraeorum Poesi. Praelectio-nes cum notis J. D. Michaelis. Tže 1815, 8-o i in. (Por. Feller, Biogr. univ.;) Michaud, Biogr.; Glaire, Dictionnaire. t. II, s. 1985).

Rosenthal Dawid konwertyta, ur. w Nissy 1821 r. Studyował medycynę na uniwers. wrocławskim. W r. 1851 przeszedł z judaizmu na katolicyzm. Praktyką lekarską zajmował się w różnych miastach, a od 1855 we Wrocławiu. † 1875 r. Napisał: Synopsis plantarum diapharicarum (w jęz. niemieckim), Erlangen 1862; jest to opis i przegląd ziół leczniczych. Convertitenbilder aus dem XIX Jahr., Schaffhausen, 1865 – 1870, 3 tom. (Por. W. W. X, 1292).

Rosentreter Augustyn, współczesny bp chełmiński, dr teologi, ur. w r. 1844 w Abrau w Prusach wschodnich, wyśw. na kapłana w 1870, mianowany bpem 1898, prekonizowany 22 czerw. 1899, konsekrowany i intronizowany 9 lipca 1900, objął stolicę chełmińską po bpie Rednerze. Od r. 1899 wydaje listy pasterskie.

Rosicki Zygmunt (Rositzius) z zako-

nu Augustyanów, najdawniejszy kronikarz polski piszący po łacinie za panowania Kazimierza Jagiellończyka ok. r. 1470 żyjący we Wrocławiu w klasztorze N. M. P. na Piasku. Napisał Poczet i Kronika biskupów wrocławskich, wydrukowana w "Silesiacarum rerum Scriptores". Lipsiae-Vratiel. 1729—1732, oraz w "Historiarum Poloniae Collectio magna". T. III, Wawrzyńca Mielera, z uzupełnieniami wyd. poprzedniego. Kronika ta zawiera życie 25 bpów wrocławskich i historyę Szląska od 1237—1470 r. (Por. Bentkowski, Hist. lit. pols.; Golębiowski, O dziejopisach polskich; Orgelbr., Enc. Powsz. t. 13, s. 32; Chodynicki, Dykcyonarz uczon. polaków. t. III, str. 35).

Rossignoli Karol Grzegorz T. J. ur. w Borgo-Manero w r. 16-1, wstapił do nowicyatu w 1651, uczył retoryki, filozofii, Pisma świętego, teologii, był rektorem w różnych kolegiach, przełożonym domu profesów w Medyolanie, gdzie † w r. 1707. Napisal L'elettione dello stato... Bologna 1670, 12-o; La pieta osseguiosa alle feste principali dell'anno. Milano 1684, 12-o; Notizie memorabili degli esercizi spirituali di San Ignazio etc. Tže 1685, 12 o; Verita eterne. Tže 1688, 12-o; Toż po polsku: Prawdy wieczne w tłum. ks. Temberskiego. Warszawa 1701, 4-o; 1707, 4-o; Kalisz 1732; w tłum. ks. Józefa Pawlickiego. Warszawa 1821, 12-o; 1841, 8-o; w tłum. o. H. Jackowskiego Peplin 1870, 8-0, 2 t.; Kraków 1886, 8-0; Maraviglie di Dio ne suoi Santi etc. Milano 1601, 4-0; L'Elettione della Morte etc. Tže 1693, 12-o... Tož samo... nel divinissimo Sacramento. Milano 1701, 4-0; Toż... nell' anime del Purgatorio etc. Te 1701, 4-0; Toż po polsku p. t. Czyściec albo Cuda Boże w świętych duszach Czyścowych. Gniezno 1883, 8-0; Il buon pensiero esposto etc. Bologna s. a. 12-0; Le ricreazioni regolate etc. Tže 1704, 12-o; Maraviglie della Natura Ammaestranenti di Moralitá. Tže 1705; Arme contro atl' Idra di sette capi etc. Tze 17(8, 12-0, i in. Zbiorowe wydanie dziel R-a ukazało sie w Wenecyi 1713 w 8 tomach, 4-o, 3 t. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VII, k. 146-161).

Roskovany Augustyn de bp Nitry

uczony węgierski, ur. w r. 1807 na Wegrzech w Szene, kształcił się w Peszcie w teologii i filozofii, w 1827 otrzymał stopień dra filozofii a następnie i teologii, wyświęcony na kaplana w 1830; powolany na docenta teologii w seminaryum bpiem w Erlau, został sekretarzem tamtejszego archpa Pyrkera, nastepnie kanonikiem w Zagrzebiu, w 1851 bpem w Waitzen, w 1859 bpem w Nitra. Jako pasterz prowadził cichy, oddany nauce i dobrym czynkom żywot. Hojny dla ubogich, zakładal też instytucye dobroczynne dla przyniesienia ulgi cierpiącym np. przytułek dla niemogących pracować robotników i opuszczonych dzieci, dla podniesienia oświaty i kształcenia duchowieństwa: gimnazyum, małe seminaryum i t. d. Biblioteka bpia posiadała 40,000 dziel wysokiej wartości, z których czerpał skarby wiedzy do swych pełnych erudycyi dzieł, † w 1892 r. Napisał De primatu Romani Pontificis ejusque juribus. Augsb. 1834; De matrimonio in eccles. cath. Tze 1837 -40, 2 t., De matrimoniis mixtis inter cath. et protest. Quinqueccl. - Pest 1842 – 82, 8-o, t. 7; Monumenta catholica pro independentia potest. eccles. ab imperio civili. Nitrae 1847-79, 13 t.; Coelibatus et Brevigrium. duo gravissima cleric. officia ex monum. omnium saecul. demonstrata. Pestini 18.1—81, 8-0, 11 t.; Romanus Pontifex tamquam Primas eccl. et Princeps civilis e monum, omnium saecul, demonstratus. Nitrae 1867-80, 16 t.; Matrimonium in eccl. cath. potest. eccles, subjectum. Pest.—Nitra 1871—82, 6 t; Beata Virgo Maria in suo conceptu immacul. ex monum. etc. Tže 1874 — 81, 9 t. W dziele tem zebrał świadect. z niezlicz. pism o Maryi. (Por. Schäfler, Handl. der kath. Theol, 1900, t. IV, s. 101; Hurter, Nomencl. liter. theol. 1913, t. V, k. 1757 i nst.).

X. J. N.

Rösler Augustyn, współczesny, repemptorysta w Mautern (Styria), dr teologii, ur. w r. 1851 w Guhrau, napisal: Aurel. Prudent. Klemens. 1887; Fahneneid oe christl. Mannes. 1889; Fahneneid oe christl. Mannes. 1889; Die Frauenfrage v. Standpunkt der Natur, der Gesch. etc. 1893; wyd. 2, 19:7; Der Reichtum der kath. Kirche. 1895; skiego subjektywizmu, i sensualizmu,

Wahre u.falsche Frauen-Emanzipation. 1900; Die Uebung der Caritas durch die Frauen u. an den Frauen. 1901; 1903, wyd. 2-ie; Der Katholizismus, seine Aufgabe u. seine Aussichten nach prof. dr. Alb. Ehrhard. 1902; Fürs Priesterherz. 1907; 1908, wyd. 2-ie; Liebfrauenschule. 1910; 1911, wyd. 2-ie inne. (Por. Keiters, Kathol. Liter. Kalender. 1913, s. 485).

Rosmini Serbati Antoni hr., filozof włoski i teolog ur. 25 mar. 1797 r. w Rovereto w Tyrolu poludn., ukończywszy liceum trydenckie i po studyach odhvtych w uniwers, pawijskim i padew-skim 1831 r. zostal kaplanem. Trojaka działalność wypełniła zywot Rosminiego: socyalno - religijna, odnowicielska chijańskiej filozofii i wreszcie narodowa. Działalność socyalno religijna polegała na założeniu przy współudziale v. Loewenbrucka, kongr. księży świeckich p n. "Instituto della Carita", zatwierdzonej 1839 r. przez Grzegorza XVI, który sam był pierwszym gener. superyorem, z nader obszernem zadaniem objecia różnorodnych prac około wychowania młodzieży i ludu, oraz po-sług miłosiernych pod hasiem miłości chijańskiej (ob. Rosminianie). tym celu napisał szereg prac a zwłasz-(za a) w kierunku ascetyczno - pastersskim: Massime di perfect, christ. Roma 1830; Katechetica e Apologetica. Milano 1839; Delle cinque piaghe della s. Chiesa. Lugano 1848. b) Pedagogicznym: Della educazione christ. Milano 1856; Manuale di scola preparatoria. Turino 1857; Dell principio supremo della metodica. Torino 1857. c) wreszcie socyalno - narodowym: La constituzione secondo la giustizia sociale z dodatkiem Appendice sull' unita d'Italia. Milano 1848. Kiedy ostatnie te pisma wraz z Delle guinquepaghie zostało przez władze klne zabronione R. poddał się bezwłocznie temu wyrokowi. W r. 1843-9 za ministeryum Casaliego. R. podjął się misyi dyplomatycznej u Stolicy Aplskiej celem konfederacyi (z zachowaniem Państwa klnego) państw włoskich i konkordatu (por. Della missione a Roma dt R. Turino 1881). Jako filozof pragnal

które wciskały się do Włoch, wskrzesic dawną chijańsko-włoska filozofia. Svstem swój wyłożył w traktacie o poczatku idei (Nuovo saggio sull'origine delle idee. Roma 1830). Tu jednak zdradził sałonność do zbyt nowoczesnych pojęć. Zachował intelektualizm w pełnem zaufaniu do ludzkiej siły poznawczej, oparł go jednak na objektywnym idealizmie (idea delle essere indeterminator intuizione), przyczem empiryi przyznał poważne znaczenie. W logice (Logica. Turino 1853) uzupelnil arystotelesowska czynnikiem induktywnym. W Antropologii zmysłowość stanowi u niego punkt wyiścia ('L'antropologia in servizio della morale. Milano 1838; Psicologia, Novara 1843; Antropologia sopranaturale. Casale 1884) Ściślej niż Arystoteles nawiązywał łaczność psychologii z kosmologia (Aristotele es posto e esaminato. Turino 1857). W etyce (Compendio di etica. wyd. 1908), teodycei (Teodicea. Milano 1845) rozwinał na gruncie dobra moralnego. Wreszcie o państwie i spoleczeństwie (La societa e il suo fine. Milano 1389; Filozofia della politica. Milano 1858), połączył psychologiczne pojęcie człowieka z teoryą ewolucyjną. Jak widzimy z powyższego praca R-go rozwijała się na tak licznych polach, że gruntowna być nie mogła i pewnym zboczeniom uledz musiała, zwłaszcza gdy około tych pojęć poczęły się skupiać różne kierunki nowoczesne we Włoszech, wyciągające z jego przesłanek zgola inne wnioski. Sam R. przejety był szczerą miłością Kła i prawdy katolickiej, to tez zarówno Grzegorz XVI, jak i Pius IX widzieli w nim szermierza sprawy Bożej. R. nie dożył początku sporów, jakich stał się mimowolną przyczyną, † d. 30 czerwca 1855 r. w Streza. Jeszcze za jego życia Pius IX 1854 r. polecił zbadać jego pisma, poczem Kongr. indeksu orzekła "dimittantur". Na tem tle wywiązał się spór o znaczenie podoborzeczenia. Spór rozstrzygnęla rzeczona kongregacya dopiero w 1881 r. oznajmiając, iz orzeczenie "dimittantur" oznacza, iż książka nie jest wprawdzie zakazana, lecz nie jest też zupelnie wol ne od pewnych błędów w rzeczach wiary i moralności. To też gdy prad t. zw. rosminianistyczny zaczął coraz szersze za-

poważne niebezpieczeństwo zwłaszcza w dyecezyach lombardzkich, Leon XIII polecił Kongr. Inkwizycyi powtórne zbadanie dzieł R ego i ta 1884 r. znalazła w nich 40 tez, które uległy cenzurze. Kompletne wydanie dzieł R go nie istnieje; liczba ich jest olbrzymia. Ukazały się poszczególne zbiory w Medyolanie 1836 r., Neapolu 1842, Istrze 1865; Nawarze 1846. Samych listów zebrano około 15,000 wydanych w 13 tomach (Casale i Monferato 1881 — 93). (Por. Vita di A. R. Turino 1897; Gioberti, Degli errori filos. di R. Bruxelle 1841-44; Cornoldi, Il rosminianismo... Roma 1883; G. Morando, Esammene critico della 40 proposizioni etc. Milano 1905; K. Werner, D. Stellung Rosm. in d. Gesch. d. neuern Philos. 1884; Buchberger, K. H. L. t. II, k. 1826 i nast.).

Rosminianie tak nazywają członków Instytutu m lości zalożonego przez Antoniego Rosmini Serbati (ob.) w Domodossola w dvecezyi Novare we Włoszech w r. 1828. Celem instytutu jest czynić dobrze wszelkimi sposobami jakie mogą sie w danym razie zastosować dla dobra Kla i spoleczeństwa. Jest to wiec zgromadzenie czynne pomagające w pierws ym rzędzie bpom, gdy pomocy zgromadzenia zażadaja. Niektórzy członkowie według wyboru przełożonego, składają nawet czwarty ślub udania się na misye. R-e zostali zatwierdzeni w r. 1839 przez Grzegorza XVI encykl. "In sublimi militantis Ecclesiae solio". Z powodu sporów w kwestyi prawowierności opinij filozoficzno - teologicznych założyciela, które w końcu zostały ostatecznie przez Leona XIII (d. 14 grud. 1887 r.) potepione, samo zgromadzenie również uleglo podejrzeniu, co do prawowierności, w niczem jednak zarzutów poważnych uczynić mu się nie dało, owszem ustalilo sie ono i dotad istnieje. Supervorem generalnym jest obecnie o. Baltazar (Bernardyn) ur. w r, 1852 w Borgoma nero, wyśw. na kaplana w 1879, wszedł do Instytutu w 1889, super. generalnym został w 1901. Dom główny jest w Calvario w Domodossiola, gdzie też jest wielkie kolegium. W r. 1910 było dwie prowincye: Włoska z 6 głównymi i licztaczać kregi i powstało z tego powodu nymi pomocniczymi domami ze szkołami ludowemi; Angielsko - Irlandzka z 14 domami, w których Ojcowie zajmuja się duszpasterstwem i nauczaniem oraz wychowaniem. Członków Instytutu jest 300. Nadto pracuje we Włoszech przeszło 600 sióstr R o s m in i a n e k w 60 zakładach; w Anglii również maja liczne domy. (Por. Battandier, Annuaire pontif. 1900, s. 398; 1907, s. 420; 1913, s. 514).

X. J. N.

Rosnerski Maciej prowincyał zakonu Bernardynów w Prowincyi Wielkopolstie., uczony kapłan, znawca rzeczy odnoszących sie do zakonu Braci Mniejszych ściślejszej obserwy, żył w XVIII w. R. był prokuratorem sprawy beatyfikacyjnej bł. Ładysława z Gielniowa: jeździł też do Hiszpanii nakapitule Zakonu, skad powróciwszy został prowincyałem. Napisal: Żywot Błogosłowioneho Łodysława z Gielniowa. Warsza-wa 1746 4-o, jest to właściwie tłumaczenie żywota tego Błogosławionego, napisanego przez o. Wincentego Morawskie go tegož zakonu. Janocki powiada, že R-ki przygotował do druku zbiór dokumentów i szczegółów objaśniających żywot Błogosławionego, czerpanych z dawnych rekopisów znajdujących się w Bibliotece Załuskich p. t. Delectum Testimonio-rum... quibus Res Beati Ladislai gestae illustrari ac comprobari possunt, a także Acta Beatificationis et Canonizationis B. Ladislai de Gielnow. (Por. Janocki, Polonia litterata. Vratislaviae 1750, I, 8-o, s. 68; Jocher, Obraz bibl.hist. liter. T. III, str. 459 i 621).

Rosolecki według Janockiego Rosocki Łukasz, pijar polski, ur. w r. 1697 w Łeczyckiem, otrzymał gruntowne wykształcenie w naukach duchownych i świeckich, był nauczycielem w rozmaitych kolegiach, przez lat 10 kaznodzieją katedralnym w Wilnie, przez lat 6 doradcą prowincyala, a następnie wice-prowincyalem, wreszcie rektorem kolegium wileńskiego; † w r. 1752. Pisal wiele kazań pogrzebowych; z kaórych znako-mitsze są: na śmierć Michała Wiśniowieckiego. 1744: Krzysztofa Dąbskiego. 1740; Panegiryk na śmierć Jana Szembeka kanclerza królews. Warszawa 1731, fol. i inne. Cenne też są kazania pasyjne: Głos Krwi Jezusowey konwinku-

jącemi do cnót zawołanych perswazyami... wolny. Tže 1731, 4-o. Z innych Dom mądrości pobożney y pobożności mądrey w życiu Wielebn. sługi Boskiego Józefa od Matki Boskiey Kalasancyusza Zak. Kl. i t. d. Wilno 1736, 4-o; Wdzięczność Prawdziwa Matce Nayświętszey za dobrodzieystwa Jey świadczone narodowi ludzkiemu z okazyi Koronacyi Jey Obrazu Cudownego w Wilnie w Kośc. ś. Michała r. 1750 d. 8 wrześn. wywiedziona. Wilno 1751, fol.; Aquila ad solem justitiae aciem ingenii explorans D. Thomas oratoria penna demonstratus. Crac. 1728, fol., i inne. Nadto w rekopisie: Historia familiae Tyskieviciae, Inthuanarum vetustissimae etc. (Por. Janocki, Polonia litterata. Vratis. 1750. 8-o, s. 69; Bielski, Vita el scripta... Sch. Piarum. Varsaviae 1812, ś. 69; Jocher, Obraz bibl. - hist. lit. T. II i III; S. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. 13. s. 74; Pelczar, Zarys dziejów kazn. t. II. s. 259).

X. J. N.

Ross (dioec. Rossensis) bpstwo w Irlandyi, sufragania Cashel z rezydencyą w Skibbereen, powstała z oddzielenia od Cloyne (ob.) w r. 1849. Na 50,916 mieszkańców jest 46,694 katolików; 11 parafij, 28 kapł. świeckich; 22 kły i kaplic.

Rossano (Rossanensis dioec.) arbpstwo (bez sufraganii) w Kalabryi, pochodzenia bizantyjskiego, jako bpstwo historycznie stwierdzone od końca X w., od r. 1091 nosi tytuł arcybstwa, które zostało i przez Rzym uznane, odkąd arbp Matteo Saraseno (1460 — 81) zaprowadził tam obrządek łaciński. Z arbpów wymienić należy m. i. Karola Bern. Carvajal (1505-11), Jana Bapt. Castagna pôźn. pża Urbana VII (1553 - 77) i Angela della Noce (1671-5). Dyecezya liczy obecnie 70,000 wiernych, 39 parafij, 50 kłów i kaplic i 140 kaplanów świec. (Por. de Rosis, Cenno histor. della città di R. Neapol 1838; Minosi Le chiese di Calabria Neapol 1899. Lista boów u Taccone Gallusi, Cronatossi dei metrop. etc. de la Calabria Tropea 1902. Monografie siegającego czasów ś. Nila b. opactwa bazyliańskiego S-ta Maria di Patis skreślił Batiffol

Paris 1891). Z tego opactwa pochodzi odnaleziony w zakrystyi kła katedralnego przez Gebhardta i Harnacka 1879 r. a ozdobnie wydany 1880 r. Codex Rossanensis (Kodex Σ) greckim pismem uncyalnem skreślony (także przez A. Munoza, Il codice purpureo di R. etc. Roma 1907). Zawiera on ewangelie ś. Mateusza do 16, 14 i Marka. Pierwotnie odnoszono go do VI w. obecnie do VIII lub IX. Jest to najstarszy zachowany ewangenliarz ilustrowany. Tekst każe przypuszczać cenzurę aleksandryjska, obrazy zaś zdradzają pochodzenie wschodnie. Ojczyzną tego kodeksu byla prawdopodobnie Aleksandrya resp. dolny Egipt. (Por. Kondokoft, Hist. du l'art bizantine, I, Paris 1886, str. 119 i nast; Buchberger, K. H. L. t II, k. 1828).

(Ch.)

## Rossensis Jan ob. Fischer John

Rosset Michal bp. Saint-Jean de Maui moralnej tže. Mianowany bpem tytularnym Parium w r. 1876, w tymże roku został przeniesiony na stolicę w Saint-Jean de Maurienne. † 8 stycz. 1902 r. seu Philosophia cath. Parisiis 1865, 12-0, 2 t.; De Sanctissimo ac Divinissimo Eucharistiae Sacramento. Chambery 1876, 8 o; De Sacramento Matrimonii Tractatus dogm., moralis, canonicus, liturgicus et judiciarius. S. Joannis Maurianae 1895-96, 8-o, 6 t., dzieło te napisane z zadziwiającą erudycyą, oparte na źródłach, obok nauki Kla podaje spokojne rzeczowe zbicie zarzutów przeciwników. Istotna to kopalnia wiadomości odnoszących się do sakr. małżeństwa. Devoirs des parents envers les entants. Paris 1901, 32-o. (Por. Bund, Catalogus auctorum. 1900, 8.o, str. 142; Blanc, Répertoire bibliogr. 1902, 8-0, s. 341; Battandier, Annuaire pontif. cath. 1902, s. 233).

Rossi-1) Antoni Dominik ks. współczesny, napisał I Santi Titolari nelle diocesi di Chiavari, 8-o; Lo spirito Parrocchiale. 32-0.

2) Franciszek Maria ks., ur.

w Medyolanie w r. 1800, gorliwy czciciel św. Ambrożego, odnalazł ciało tego Sw. wraz z relikwiami śś. Gerwazego i Protazego i uroczyście je podniósł dn. 15 stycz 1864 r. Za zasługi mianowany pralatem domowym pskim i mitratem. † w r. 1883. Pisal uczone rozprawy archeologiczne wydane pod tytułem Cronaca dei ristauri e delle scoperte fatte nell'insigne Basilica di s. Ambrogio dall an. 1856-76. Milano 1884.

3) Jan Bernard ks. archeolog i oryentalista, ur. w Castelnuovo w Piemoncie w r. 1742, od najpierwszych lat młodzieńczego wieku okazywał niezwykłe zdolności i szczególny zapał do nauki. Studya teologiczne odbywał w Turynie i tak znakomite uczynił postępy w nauce języka hebrajskiego, że po pierwszym semestrze studyów potrafił ułożyć wierszem metrycznym utwór poetyczny w tym języku, który następnie wydał drukiem w r. 1764 w Turynie. Sam też rienne w Sabandyi, ur. w r. 1830 w Be- nauczył się innych języków wschodnich, tonnet, był profesorem filozofii w Chambery od r. 1858, w 1867 został profeso-na orientalia". Zaproszony przez księcia rem teologii dogmatycznej, a następnie Parmy na profesora świeżo zalożonego uniwersytetu w tem mieście przez lat 40 języki wschodnie wykładał. † w Parmie w r. 1831. Napisal: Della Lingua propria di Cristo e degli Ebrei della Napisal: Prima principia scientiarum Palestina da' tempi de' Maccabei, Parma 1772, 4-0: Della vana Aspettazione degli Ebrei del loro Messia. 1773, 4-0 Specimen ineditae Bibliorum versionis syro-estranghelae. Tže 1778 4-o; Compendio di Critica sacra. Tze 1811, 8 o Specimen variarum le-ctionum sacri textus. Romae 1782, 8 o; De ignotis nonnullis antiquissimis hebraici textus editionibus. Erlangae 1782, 4-o; Variae lectiones Vet. Test. ex immensa msc. editionum... haustae. Parmae 1784-88, 4-0, t. 4; Scholia critica in Vetus Testamentum. Tže 1798: Annales hebraico-typographici saeculi XV. Tže 1795, 4-0; Bibliotheca judaica antichristiana. Tże 1800, 8-o, wykaz dziel wydanych przez Zydów pko religii chijańskiej, dzielo ogromnej erudycyi i wagi, jeżeli weźmie się pod uwagę, że księgi te starannie przez Zydów są ukrywane, a stąd rzadkością są prawdziwą; Dizionario storico degli Autori Ebrei e delle loro epere. Tze 1802, 2 t., 8-o, i w. in. (Por. Glaire, Dictionnaire, t. II, s. 1987; Daniel, Manuel des Sciences. 1903,

8-o, s. 518).

4) Jan Chrzciciel bp z Pignerolo, współczesny ur. w Cavallermaggiore w dyec. turyńskiej w r. 1838, wybranv na bpa w 1894, Napisal: Istruzioni Parrocchiali catechistiche, 8-o. 4 t.; Selva di Conferenze Popolari. 8-0; La SS. Eucaristia. 8-0 wyd. 3 ie; Orazioni sacre 8-0, 2 t.; Esposizione dei Vangeli delle Domeniche. 8-o; Nostra Signora di Lourdes Discorsi. 8-o; In Catechismo innestato sui Vangeli etc. 8-o, 3 t.; Guida del Catechista. 12-o, wyd. 15-e; Il Vangelo di N S. Gesù Cristo secondo S. Luca. 8-o, i inne. (Por. Battandier, Annuaire pontif. 1913; Cat. gen. n. 23 della Libr. Pontif. di Fed. Pustet, Roma 1913).

5) Jeremiasz ks., współczesny kanonista włoski, autor dziel: Jus publicum ecclesiasticum. 8-o: Questioni principali di Diritto ecclesiastico relative al Concordato del 1801 fra il primo console Napoleone e Pio VII. 8-o; De impedimento impotentiae et de processu judiciali in causis de matr. etc. 8-o; De Consensu Matrimoniali 8-o. (Por. Catalogo gener. n. 23 della Libr.

Pont. di F. Pustet.).

6) Michał Józef, brat sławnego archeologa Jana (ob.) prawnik i seismograf, † wr. 1898. Do dziela brata swego Roma sotterranea cristiana t. I i II napisal dwa dodatki analityczne: geologiczny i architektoniczny bardzo po-

magajace do zrozumienia dziela.

7) Piotr ks. lazarysta, ur. wr. 1824 w Piemoncie, był profesorem teologii przez lat 3 w seminaryum turyńskiem, nastepnie wykładał ten przedmiot przez lat 50 w seminaryum misyonarskiem tže. † w r. 1904. Napisal: Il Cristanesimo ed il razionalismo moderno. Genova 1875, 2 t.; I principii di Filosofia sopranaturale. Tze 1868-74, 8-o, 6 t. (Por. Hurter, Nomenc. lit. theol. t. V).

8) Quirico T. J., jeden z najlep-szych kaznodziejów włoskich, ur. w Loniga w r. 1696, wstapił do nowicyatu w 1713, był kaznodzieją w Bolonii, Modenie i Parmie. Obdarzony również talentem poetyckim porywał w swych kanegirykach wykwintnym stylem. Kazania swe osnuwał na tematach ze Starego Testamentu. † w Parmie 1760 r. Zostawił: Lezioni sacre. Parma 1758 – 62, 4-0, 4 t.; Quaresimale Postumo. Tze 1762, 4-o; Panegirici e Discorsi. Tže 1764, 4-o i inne. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VII, k. 175-178).

X. J.N.

Rossi Jan Chrzciciel de, uważany za ojca archeologii chijańskiej, ur. 23 lut. 1822 r. w Rzymie, syn zamożnych rodziców od najmłodszych lat zdradzał wielkie zamilowanie do rzeczy starożytnych, i wogóle wyjatkowe zdolności naukowe. Odbywszy studja w Collegio Romano i w Sapienzy, wiedze tam zdobyta w zakresie prawa, filologii, historyi patrystyki i teologii zwrócił ku umilowanemu przedmiotowi - ku archeologii, i one to przy zdumiewającej pracowitości pozwoliły mu w ciągu życia dokonać dziel, na które w normalnych warunkach wieki złożyć się były powinny. Badania jego nad starożytną przeszłością Rzymu zarówno chijańska jak i pogańska sięgaja jego lat młodzieńczych. Ale na tem nie poprzestał; odbywał liczne podróże po Włoszech, Szwajcaryi Francyi, zwie-Londyn, Bawarje, prow. Nadreńskie, Austrję, slęcząc po bibliotekach i zbierając materyały, które pozwalały własne zdobycze archeologiczne należycie ocenić, zużytkować i ułożyć. W tym celu począł w r. 1863 wydawać: Bulletino di archeologia christ., które peryodycznie ukazywało się w ciagu 30 lat i było skarbnicą poszczególnych jego odkryć i studyów. Z tych materyalów powstalo jego wiekopomne dzieło Roma Sotteranea, którego pierwszy tom 1864 r. ofiarował Piusowi IX, następne tomy 2-i ukazal się w r. 1867, 3-ci 1877. Na 4-y pozostawił tylko materyal. W połączeniu z Mamsenem, Henzem i in. pracowal nad Corpus inscriptionum latinorum, w czem 2 tomy in folio napisów chijańskich (1861-80) są jego osobistem dzielem. Do tego zakresu należa jego Imagines selectas (w 1845) wybór wyobrażeń odnalezionych w katakumbach rzymskich. Z polecenia Piusa IX utworzy! Muneum Lateranense galeryę sarkofagów rzeźb i napisów, w następstwie czego na jubileusz kapł. Piusa IX 1877 zamach zwłaszcza wielkopostnych i po- r. wydał pismo Il museo epigrafico

cristiano pio Lateranense. W r. 1892 rozpoczał wydawnictwo Mosaici delle chiese di Roma anteriori al secolo XV, z tablicami chromolitograficznemi, które ukończyl na kilka dni przed śmiercia. R. był jednym z najczynniejszych członków założonej przez Piusa IX 1851 r. komisyi archeologicznej, sam zaś z O. Bruzza zorganizował Societa dei cultori di archeologia cristiana, na którego posiedzenia pilnie uczeszczał i chetnie odkrycia swoje demonstrowal. Pozostawił też R. mnóstwo krótkich rozpraw i artykułów po różnych pismach, które jak i inne jego dziela wymienia Album G. B. de Rossi MDCCCXCII, Roma 1892. R. odznaczał się glęboką wiarą, gorącą pobożnością i przywiązaniem do Kła. Różne dwory i instytucye naukowe czyniły mu b. korzystne propozycye, on jednak pozostał wiernie przy skromnych środkach jakich mu udzielał Pius IX i Leon XIII. W pracach dopomagal mu brat jego matematyk Michał. Ożeniwszy się R. miał tylko córkę, zamierzał więc swój dobytek naukowy przekazać bratankowi, synowi Michała, Karolowi Feliksowi, lecz śmierć przedwczesna zdradzającego wielkie zdolności młodzieńca, (1890 r.) sparaliżowała te zamiary. Słodki i uprzejmy charakter R jednał mu licznych przyjaciół we wszystkich krajach i narodach, a z uczniów swoich pozostawił takich, jak Stevenson, Armellini, Marucchi, Kirsch, Wilpert, i in-ni, którzy rozpoczęte przez niego dzieła z chwałą dla wiedzy katolickiej dalej prowadza. Uniwersytety i rządy zagraniczne współzawodniczyły ze soba w nadawaniu doktoratów i najwyższych odznaczeń R u, a 70-cio letni jego jubileusz był jedną z najwspanialszych uroczystości naukowych, w której liczni uczeni brali udział. R. † 20 wrześ. 1894 r. w Kastel Gandolfo, obżałowywany przez cały świat uczony, jako jedna z tych promiennych gwiazd, która wiedzy na zawsze przyświecać będzie. Biografię jego jeszcze za życia wydał Baur garten 1892 r., tenže zaś w The cathol. Encyclopedia t. IV str. 739-42 pomieścił ważniejsze nekrologi po jego śmierci.

(Ch.)

Rossi (de) Jan Chrzciciel św. 10 23 del ob. Jan Chrzciciel de Rossi. ma 1913).

Rossi Pellegrino hr., minister Piusa IX, ur. w r. 1787 w Carrara, po ukończeniu prawa w Bolonii był adwokatem, prawa następnie profesorem zmuszony uciekać z Włoch udał się do Genewy i tu był profesorem prawa. Tu pisal swe artykuly do "Annales de législation et d'économie politique", które był założył. Wezwany do Paryża przez Guizota w r. 1835 został profesorem ekonomii politycznej w Collège de France, w 1839 parem Francyi, w 1840 radca stanu i w 1845 posłem do Rzymu. Po rewolucyi lutowej został mi-nistrem Piusa IX, który mu powierzył utworzenie bez gwałtów i obcej pomocy nowego gabinetu w r. 1848. W tymże r. dn. 15 listopada został R. zamordowany przez jednego z członków partyi rewolucyjnej. R. napisal: Traité de droit pénal. Paris 1828, 3 t. i Cours d'economie politique. Tre 1840-46. (Por. Blanc, Dictionnaire univers. de la Pensée. Lyon 1899, 40, t. II, str. 1412; Orgelbr., Enc. powsz. t. XIII, s. 76 i nast.).

Rossignoli Jan Piotr ks., ur. w r. 1851, poświęcił się początkowo medycynie, lecz wkrótce został kaplanem i pracował z wielkim pożytkiem nad odnowieniem filozofii scholastycznej we Włoszech według zasad św. Tomasza z wwzględnieniem wymagań dzisiejszych. Był kanonikiem w Novara i członkiem akademii rzymskiej św. Tomasza oraz współpracownikiem w czasopiśmie "Rivista di filosofia neoscolastica". Jego staraniem wprowadzona została do wykładów w seminaryum w Novara socyologia. + w r. 1909. Z dzieł filozoficznych i społecznych napisal: Principi di Filosofia esposti ad uso dei Licei in armonia collo stato presente della cultura. 1906, 8-o, 2 t., wyd. 6-e; Il Determinismo nella sociologia positiva. 12-o; La libertà politica nella sociologia cristiana. 12-o; La Famiglia, il Lavoro e la Proprietà nello Stato Moderno. Corso di Sociologia. Novara 1906, 8 o; Concetto dell' autorità politica nella sociologia cristiana. S. Benigno 1900; La Scienza della religione esposta etc. 8-0, wyd. 14-e, i inne. (Por. Hurter, Nomencl. liter, theol. t. V, k. 1879 i nst.; Catalogo gener. No 23 della Libr. Pont. di Pustet. Ro-

Rossini Joachim, sławny muzyk wło- skim. W r. 1695 był deputatem na tryski, twórca nowej szkoły, ur. w r. 1792 w Pesaro, pochodzuł z ubogiej rodziny, śpiewaniem po kłach zarabiał na utrzymanie. Uczył się kompozycyi w Bolonii od slawnego Mattei. Przybywszy w w 1824 do Paryża został mianowany przez Karola X intendentem generalnym muzyki królewskiej i inspektorem generalnym śpiewu we Francyi. Pisał przeważnie dla sceny we Włoszech, a później we Francyi. Arcydzielem jego jest "Wilhelm Tell" wystawiony w r. 1829 w Operze. Z klnych utworów znane są dwa: "Stabat Mater" utwór napisany w 1833 i "Msza żalobna" wykonana dopiero po śmierci autora w 1869 w Paryżu. (Por. Blanc, Dict. de la Pensée. t. II, k. 1492; Orgelbr., Enc. Powsz. t. XIII, s. 77 i nst.):

Rost Antoni Franciszek ks. czech, ur. w r. 1798, był od 1830 profesorem filozofii w Insbrucku, niedługo jednak z powodu zbyt ostrego wystąpienia pko Józefinizmowi musiał te katedre opuś-Został wice-regensem seminaryum Pradze i kanonikiem. † w r. 1879. Z dzieł R-a ważniejsze są: Römisch kathol. Glaubens princip. Praga 1825 obrona prymatu pża i jego powagi; Religions-wissenschaftliche Darstellung der Ehe. Wien 1833, 18-o; Das eine Nothwendige etc. Prag 1848, 4-0, 0 czestej Komunii; Gedanken über Gottes Dasein. Innsbr. 1831; Toż... über Natur und Getst. 1834, i inne. (Por. Hurter, Nomencl. liter, t. V.

Rostkowicz Marcin, norbertanin polski, żył w XVII w., napisał poemat Wezwanie oblubienic nowych na gody... Kraków 1623, 4-o; przypisują mu też: Korony drogie i wieńce nigdy niezwiedłe... od Chrystusa Pana... uwite... za X. Jana Burzyckiego Proboszcza tego klasztoru. Kraków 1614, 4-o. (Por. rękopis Siostry Andrusikiewicz norbert. na Zwierzyńcu w Goovaerts, Ecrivains, Artistes et savants de l'ord. de Prémontré. Bruxelles 1903, t. II, str. 112).

Rostkowski — 1) Adam Franci-szek Ksawery, bp Filadelfii, sufragan lucki, dr. teologii i obojga praw, ur. w 1658, kształcił się w akademii krakowskiej, był archidyakonem plockim, proboszczem warszawskim i pułtu-

bunał Koronny. Będąc proboszczem w Warszawie założył szpital, a przy nim dom poprawczy dla meżczyzn i kobiet t. zw. "Zuchthaus" przy ul. Pokornej, † w r. 1738, pochowany w Warszawie. Napisal: Relatio de obitu Andreae Chryzostomi Załuski... Eppi Varniensis et Sambiensis. Brunsbergae 1711, fol.; Clypeus Cleri Poloni contra tela Fori Saecularis ex Juris Canonici et Civilis, Privilegiorum Regum, Constitu-tionum Regni et Synodalium Rationum ac Praejudicatorum Argumentis et Autoritatibus formatus. Varsoviae 1728. 4-0; Rozprawa o elekcyi królów pol. skich. Tže 1734; O žyciu prywatnem, wierszem, tłum. z franc. Brunsberg 1714, 4-0; nadto wydał ks. Stefana Wielowiejskiego S. J., Opuscula ascetica. Varsaviae 1729, 4-o, objaśnione uwagami R-o, i inne. (Por. Janocki, Polonia litterata. Vratisl. 1750, I, s. 126-127; Orgelbr., Enc. powsz. t. XIII, s. 79; Święcki, Historycz. pamiątki. t. II; Jocher, Obraz bibl. hist. t. III).
2) Antoni ks. dr. teologii, kano-

nik chełmiński, proboszcz w Tarnogórze, mąż nieposzlakowanych obyczajów i wysokiej wiedzy, przygotował do druku w jezyku polskim rozprawę O naukach matematycznych, z wielu rysunkami, in 4-o. Dzieło to napisał wskutek pole-cenia Załuskiego, bpa krakowskiego. (Por. Janocki, Polonia litterata. Vra-

tislaviae 1750, t. I. s. 69).

3) Jan Nepomucen, benedyktyn, ur. w Rostkach Malych, w ziemi zakroczymskiej w r. 1769, uczył się w Pułtusku, następnie wstąpił do Benedyktynów tże, w r. 1791 wyśw. został na kapłana i był nauczycielem w szkolach. † w r. 1836. Napisal: Krótki zbior uwag o stylu i t. d. Warszawa 1822; O przeszkodach dobrej edu-kacyi w "Progr. szkoły Benedyktynów w Pultusku." 1824, 4-o; Rys prawa przyrodzonego, Teologia naturalna czyli dyssertacye o bytności Boga i przymiotach doskonałości Jego, i inne. (Por. S. Orgelbr., Enc. Powsz. t. XIII, s. 79).

4) Maurycy ks. z zakonu Dominikanów, profesor teologii w klasztorze w Podkamieniu. Wydał Zbiór panegiryków na cześć Matki Bożej w kle podkamienieckim wypowiedzianych. † ok

r. 1750. (Por. Janocki, *Polonia litterata*. Vratisl. 1750, 8-0, I, s. 127).

X. J. N.

Rostock miasto uniwersyteckie nad rz. Warnow w Meklemburskiem, niegdyś słowiańskie, opanowane 1161 r. przez Dunczyków, odzyskane przez Przebysława II księcia Obotrytów, zaludnione z czasem przez Niemców, należało do dyec. Szweryńskiej. Życie religijne w R. w ciagu XII-XVI w. rozwinęło się b. pomyślnie. W. r. 1245 osiedli tam Franciszkanie, a w r. 1256 Dominikanie. Pod R., 1393 ufundowano klasztor Cystersów, przedtem zaś 1272 Cystersek dzieki królowej duńskiej Malgorzacie. Akt fundacyjny Beguinek nosi datę 1279. W r. 1462 przybyli do R. Bracia szkolni. Ważnym momentem dla R. było założenie Akademii w 1419 r. przy współudziale miast hanzeatyckich i ksiażąt Meklemburskich, z której wyszło wielu uczonych i sławnych meżów północy. Pod koniec XV w. zaczął tu panować kierunek humanistyczny, który poniekad przygotował podłoże dla protestantyzmu. Pierwszy zaczął tu głosić naukę Lutra Joachim Slüfer, magister szkoly i kapelan u Św. Piotra, który znalazł oparcie w syndyku Janie Oldropie. Skutkiem tego klasztory pozamykano, kościo ly katolikom odebrano i zabroniono im nabożeństw w mieście i okolicy. Z postępem protestantyzmu upadala i wszechnica, tak że w r. 1526 zupelnie opustoszała. Wiele upłynęło czasu zanim ożywiła się ponownie. Obecnie parafia R. ma 700-800 katolików, a nadto proboszcz jej pasterzuje ok. 10.000 katolików wschodniego Meklemburga. Dotad katolicy nie posiadają tam należytych praw, o czem świadczy nieuchylony dotąd zakaz posiadania własnej szkoły i wzniesienia wieży przy kle. (Por Kopman, Gesch. d. Stadt R. Rostock 1887; Eschenbach, Annalen d. R-er Akademie. Rostock 1887; Floerke, Gesch. d. 4 parochial. Kirchen R. 1872).

Rostock Sebastyan bp. wrocławski, ur. w Grottkowie na Szląsku 1607 r. Wykształcenie wyższe otrzymał w akademii Ołomunieckiej. W 1633 r. został wyświęcony na kapłana i był kapelanem a następnie proboszczem w Nissie. Wkrótce dał się poznać ze swych wybitnych zdolności i odegrał wybitną ro-

lę w dziejach Kła szląskiego. W r. 1665 został bpem wrocławskim i oddał się cały pracy nad odrodzeniem duchowem zaniedbanej dyczezyi. † w r. 1671. (Por. Jungnitz, Sebastian von Rostock, Breslau, 1891).

Rostocki Teodozy. Rostoccy h. Juńczyk 2-o byli osiadła szlachta w Słonimskiem; z tych Kazimierz, stolnik slo nimski, nazywany też sędzią grodzkim słonimskim, żonaty z Jeśmanówną, miał svna Tadeusza, ur. w r. 1725, który w mlodym wieku (według niektórych w 15 roku), upodobawszy stan zakonny, wstąpil do Bazylianów pod imieniem Teodozego, a że okazywał zdolności wielkie i cheć do nauki ogromna, więc po skończeniu nauk duchownych w kraju posłano go na wyższe studya do Rzymu, skad miał powrócić w 1754 r., zapewne już na kapłana wyświęcony, bo w połowie tego roku zastajemy go w Chelmie udzielającego tam nauk filozoficznych i teologicznych, co zapewne lat kilka trwało; może też jeszcze gdzieindziej, w szkołach swego zakonu nauczał, ale wiemy z pewnością, że w r. 1762 był już sekretarzem prowincyi litewskiej OO. Bazylianów, co jak się zdaje, trwało dość długo; na kapitule generalnej w Brześciu Litewskim w 1772 r. powolano go na rektora do Włodzimierza. W tych czasach, podług zdania niektórych administrować on mial opactwem żydy-We Włodzimierzu jedno czyńskiem chyba triennium sprawował on urząd i następnie przez lat ośm stał na czele prowincyi litewskiej swojego zakonu (wiec od r. 1775-84 mniej wiecei) i w tych czasach około 1780, Smogorzewski popieral go na opactwo supraskie, ale do tego nie przyszło, lecz zato dnia 12 lipca 1784 r. nastapiła nominacya jego na bpstwo chelmskie i jednocześnie Smogorzewski uczynił go swoim koadjutorem metropolitalnym. Konsekracya odbyła się w rok potem w lipcu; do pełnił jej Smogorzewski w asystencyi bpa łuckiego r. g. Steckiego i Kaczkowskiego sufragana r. l. luckiego; brali też udział w tej ceremonii Czaccy, Szczesny i Tadeusz, ojciec i syn. Szlachta słonimska poslom swoim na sejm w r. 1786 taką dala instrukcyę: że powiernika na szego meża w zakonie bazyliańskim wysoce edukowanego, J. W. Teodozego Ro-

stockiego, Najaśn. Pan dostojeństwem dzono Rostockiego bardzo uroczyście do koadjutoryi metropolii całej Rusi i senatu, a potem miał posłuchanie u króbpstwem Chelmskiem zaszczycić raczył, przeto I. M. posłowie nasi imieniem powiatu naszego wdzięczność oświadcza i dzięki winne złożą; a ponieważ bpstwo ruskie Chelmskie przez zajęcie dyecezyj belskiej i dóbr do bpstwa Chelmskiego należącym kordonem austryackim tak zubožone zostalo, iż tenże i następcy jego mieć uczciwego wyżywienia nie moga, dlaczego raczą Im. posłowie przełożyć stanom Rzeczypospolitej potrzebę opatrzenia dochodami przyzwoitymi takiego bpa, któreby bez uszczerbku skarbu Rzeczypospolitej stać się mogło, nastreczą sposób takowy: pozostale dobra na stronie polskiej przedtem do arcybpa połockiego należące, przez teraźniejszego bpa, od dworu petersburskiego kreowanego, nie zas w posesyi tegoż, jako już zagranicznego prałata, przeto takowe dobra oddać J. W. Teodozemu Rostockiemu. Z ramienia metropolity Smogorzewskiego zaczał zaraz biskup Rostocki swoja działalność: wizytował kanonicznie niektóre części metropolii, co bardzo ducha religijnego podnosilo i uroczystości z tego powodu, w czem szlachta licznie udział brała, miały donośne znaczenie i dodatnio oddziaływały; spotkanie z królem powracającym z Kaniowa, który bardzo Rostockiego uprzejmie przyjął, powiększyło znacznie i powage bpa, ożywionego najlepszemi chęciami i gorliwie pracującego w zakresie swoimjako pasterz i obywatel kraju. na początku wielkiego sejmu metropolita Smogorzewski świat ten opuścil; on już rozpoczał był starania o krzeszło w senacie co się biskupom unickim oddawna słusznie bardzo należało; Rostocki więc objął natychmiast metropolię i kontynuował zabiegi o miejsce w senacie, w czem mu chętnie dopomagali wszyscy dobrze i zdrowo myślący dygnitarze. Wszechwiadny u króla Stępkowski, wo jewoda kijowski, zjednany zostal dla tej sprawy jeszcze przez Smogorzewskiego, teraz wzięła ona lepszy kierunek i uwieńczona była pomyślnym rezultatem. Rostocki otrzymał order sw. Stanisława, potem Orla Bialego, a przy końcu lipca 1790 r.-miejsce w senacie po bpie Smoleńskim; w słynnej jednak procesyi do zamierzanego kościoła Opatrzności szedł przed bi-kupami łacińskimi. Wprowa- Stanisława Angusta i innych położenie

senatu, a potem miał posłuchanie u króla. Senator-metropolita gorliwie uczeszczał na posiedzenia senatu i gdy się odbył zjazd biskupów unickich, t. zw. kongres, też w nim ochoczo pracowal, ale niestety, niebyło już czasu dla wy-konania podniosłych uchwał tak jednej, jak i drugiej instytucyi... Tymczasem na poczatku 1790 r. mianowano biskupem chełmskim r. g. Porfirego Ważyńskiego i tym sposobem Rostocki rozstał się z tem biskupstwem. Dotad od półtora prawie wieku niebyło przykładu, żeby metropolita unicki był tylko metropolita; kiedy bowiem Kijów Rzeczpospolita utracila, arcypasterze uniccy nie postali w nim prawie nogą i jeden tylko Welamin Rudzki bywał jeszcze i mieszkał niekiedy w Kijowie, jego następcy jakby nie mieli własnej dyecezyi, a raczej posiadali tylko jej cząstkę w granicach Rzeczypospolitej i zwykle brali jaką inna dyccezye, był wiec metropolita razem jakim innym jeszcze biskupem, wiec niby, dwie należały do niego dyecezye; tak było z Rostockim do roku 1790; potem nastapila zmiana, za którą miały nastąpić inne reorganizacye w Kle unickim i nowe urządzenia rozmaite, stała płaca (biskupom 50,000 zł., sufraganom 20,000 zł.) etc., ale nie starczyło już czasu Wielkiemu Seimowi, aby to wszystko wykonać; udało się jednak metropolicie Rostockiemu dawny projekt w prawo zamienić na początku stycz. 1792 r. -sufraganie polocką. Takim sufraganem polockim, a raczej sufraganem metropolitalnym ostatecznie był Adryan Butry mowicz h. Topór, wyswięcony na biskupa in partibus kalamińskiego, przez Metropolite w 1792 roku. Po upadku kraju položenie Rostockiego i jego sufragana stało się nader przykre, trudne, niemożliwe nawet. Odebranc Rostockiemu juryzdykcyę metropolitalną i powołano go na mieszkanie do Petersburga, wyznaczywszy mu rocznie 6000 rubli (Butrymowiczowi połowę tego); musiał on tam bezczynne prowadzić życie. Gdy wr. 1798 nanowo urządzano Kościól unicki w Rosyi, to Rostocki, ostatni metropolita dawnego, że tak powiemy, autoramentu, nie powrócił już do władzy, chociaż losy unitów nie przestawały go serdecznie interesować i starał się przez

ich znośniejszem uczynić, ale się to mu

nie udawało...

Raz jeden oficyalnie odzywano się do niego przy końcu 1804 r., gdy chodziło o sakrę dla O. Floryana Korsaka, opata żydyczyńskiego, a wyświęcanie biskupów było przywilejem metropolitów; również korespondowali z nim biskupi t. z. galicyjscy, prosząc o przelanie władzy, delegature na najstarszego z nich. Na poczatku roku 1805 w Petersburgu oddał Bogu ducha Rostocki, metropolita-senator. Sufragan jego, Butrymowicz, poprzedzil go o parę lat. Podobno w 1799 r. był on, czy miał być mianowany sufraganem brzeskim; zamieszkał w klasztorze bazyliańskim w Łohojsku i tam go Bóg powołał do chwały swojej w 1802 r. (Por. Bartoszewicz, w Encykl. Orgelbr.; Stebelski, Ostatnie prace; Naukowy Sbornik halick. rus. maticy, r. 1867; Opisanie dok. metrop. unickich. Petersburg, t. II, 1907; Akty wilensk. kom. t. XVI; Bazylianie we Włodzimierzu, Kraków 1912 et alia),

J. M. G.

Rostowski—nazwisko dwóch jezuitów polskich: 1) Adam ur. w Łomży w r. 1674, wstąpił do zakonu w 1693, był profesorem filozofii i teologii w Wilnie i rektorem w Nowogrodzie, gdzie † w r. 1726. Ceniony wielce przez bpa warmińskiego Chryzostoma Załuskiego przez 3 lata pomagal mu w zbieraniu i tlumaczeniu z polskiego na język łaciński je-go dokumentów historycznych, które wyszły p. t. Chrysostomi Załuski episc. Varmiensis Epistolae historicae familiares sive Acta publica Regni Poloniae ab an. 1667 ad 1710. Brunsbergae 1709-11, fol. 4 t. (Por. Poszakowski, s. 709; Sommervogel, Bibl. t. VII, k. 189 i nst.).

2) Stanisław ur. w Wilnie w r. 1711, wstąpił tże w r. 1726 do Jezuitów, uczył dłuższy czas humanionów, filozofii i teologii, był spowiednikiem, prokuratorem domu profesorów w. Wilnie oraz całej prowincyi, dziejopisem zakonu, prefektem nauk wyższych i biblioteki wileńskiej. † w Połocku w 1784 r. Napisal: Lithuanicarum Societatis Jesu historiarum provincialium. Pars I. Vilnae 1768, fol.; część druga tej pradraestantibus Soc. Jesu Prov. Lit- 136 i nst.).

huanae viris. Vilnae 1770. (Por. Sommervogel, Bibl. t. VII, k. 190; Brown, Biblioteka. 8-o, s. 348; Orgelbr., Enc. Powsz. t. XIII, s. 80).

X, J, N.

Rosiworowski Jan, jezuita współczesny, napisal: Z nowych kierunków myśli katolickiej. (Brosz. o chwili obecnej, z. 1), Kraków 1905, 8-o; Liberalny katolicyzm. (Brosz. o chwili obecnej, z. 2). Tže 1906, 8-o; O L. Mańkowskim; Z nowszych kierunków myśli katolickiej. Warszawa 1909; O potrzebie popierania katolickiego piśmiennictwa. Tže 1911 i inne. Nadto ks. P. od r. 1906 jest redaktorem dwumiesięcznika wychodzącego w Krakowie p. t. "Sodalis Marianus".

Rosweyde Heribert T. J., ur. w r 1569 w Utrechcie, po ukończeniu filozotii w Douai wstąpił w r. 1588 w Tournay do zakonu i stał się jego chlubą i światłem. Już podczas swych studyów filozoficznych R. wykazał wielkie zami-Iowanie i zdolności do studyów historycznych i starożytności klnych. Za pozwoleniem generała zakonu oddał się całkowicie studyom historycznym, co mu nie przeszkadzało być profesorem nauk teologicznych w Douai i Antwerpii, a nawet pracować na polu duszpasterstwa. Pobożny i pracowity odznaczał się wytrawnością sądu i erudycyą zadziwiająca. W celach naukowych zwiedził biblioteki w Belgii, robiąc nich notatki i wyciągi ze źródeł hagiograficznych, czem dal impuls do późniejszych wspaniałych i wiekopomnych prac Bolandystów. † dn. 4 paźdz. 1629 r. zarażony od chorektórego dysponował na śmierć. Z licznych dzieł R-a (Sommervogel wylicza ich 27 pozycyj) ważniejsze sa: Fasti Sanctorum, quorum vitae in Belgicis bibliothecis manuscriptae etc. Antverpiae 1607, 8-o; Martyrologium Romanum ad novam Kalendarii rationem... Tže 1613, fol.; Vitae Patrum. Tže 1615, fol.; Generale legende der Heylighen etc. Tže 1619, 29, 41, fol. 2 t.; Chronicon Canonicorum regularium ord. S. Augustini etc. Tže 1621; Bellum intestinum hominis interioris et exterioris. Tže 1628, fol. i inne. (Por. Som-mervogel, *Bibl.* t. VII, k. 190 — 207; cy zaginęla w rękopisie; Panegyryci de Stang, Historiographia eecl. 1879, s. X J. N.

## Roswitha ob. Hrothsuita.

Rosya. Rus, Rossija (ros.), Russia (łac.) państwo zajmujące terytoryum w Europie i Azyi 1/2 powierzchni kuli ziemskiej. Ziemie dzisiejszej R. europejskiej oddawna były znane Rzymianom i Grekom, gdy tu koczewali Scyci i Sarmaci, Hunnowie i Awarowie, następnie osiedli tu Słowianie, oddający hold religijny silom natury (ob. art. Slowia-nie). Trzej wariascy książęta Ruryk, Syneus i Truwor osiedli w Nowogrodzie, Izhorsku i Bieloozierze, które Ruryk w r. 879 łączy pod swą władzą; jeden z następców Oleg († 912) przeno-si stolicę do Kijowa, znaczenie którego, jako stolicy upada z czasów ks. Andrzeja Bogolubskiego († 1175), który stolicę przeniósł do Włodzimierza. Zona Igora Olga w 957 r. przyjęła Chijańswo, a w 988 Włodzimierz, książe zaprowadza wiare pomiedzy Rosyanami. Chijaństwo na południu rozszerza się prędzej niż na północy. Pierwsi metropolici kijowscy-grecy, mianowani przez patryarche carogrodzkiego. Duchowieństwo miało wpływ na życie kraju, wolne było od sądów świeckich, podatków, powinnoci. Oświata bardo slaba, była w reku duchownych, mieli liczne klasztory, niektóre slawne np. Pieczerski w Kijowie. Wreszcie na R. zjawiają się sekty, w X w. Bogomiłów, w XII w. Marcynianów, Leonidów, w XIV w. Strygolników, w XV w. żydowstwujuszczye, a następnie popowcy, bezpopowcy, jedinowiercy, peremażańcy, czernobolcy, diakonowcy, filiponi, molokanie, duchoborcy, duchowidcy, chłysty, skopcy i inni. Najnowszą jest sekta joanitów, która się utworzyła już w ostatnich latach, a impuls do niej dal światobliwy pop Jeann Kronsztacki.

W 1224 r. Rus wpadła w zależność od Tatarów, w której przebyła przeszło 200 lat. Wpływ Tatarów odbił się demoralizująco na charakterze ludności zabieranej czesto w jasyr; chanom placono daniny, oddawano holdy, wspierano wojskiem. Duchowieństwo wolne bylo od podatków, a w 1261 r. w stolicy chana Saraju zalożono bpstwo. R. szerzy Chijaństwo na północy pomiędzi korelami, żyrianami i permiami. W w. XIV metropolici przenoszą się z Włodzimierza do Moskwy. W Kijowie me-

tewskiego dla Rusi poludniowo - zachod. (pierwszy metrop. serb Cypryan). Jakiś czas urząd metrop, moskiewskiego i kijowskiego był w jednym reku. Za metrop. Focyusza, kijowska metr. znowu sie oddzieliła i na zalecenie ksiecia Witolda w 1415 r. obrano metr. kijowskim bulgara Grzegorza Cemblaka, po śmierci którego Focyusz obie metropolie znowu połączył. Następca Focyusza Izydor uczestniczył na soborze Florenckim i unię przyjął, był pozbawiony godności metr. moskiewskiego a w miejsce jego obrany Jona, bp riazański. W r. 1458 metropolita polud. zach. oddzielił sie od metropolii moskiewskiej i odtąd było przez dwa wieki dwóch metropolitów. Za Iwana III (1462-1505) pomiędzy Litwa i Rusia wynikła wojna z powodu niby ucisku prawoslawia w poludn.zachodn. ezęściach, pomyślna dla Rusi. Moskwa za niego upiększyla się wielu cerkwiami. Za Wasila III (1505 -1533) odczuli gniew księcia mnisi Wa-syan Kosy i Maksym Grek sprzeciwiający się rozwodowi księcia z żona Salomonidą Sabarow i ożenieniu się z Heleną Glińską. Syn Wasila III Iwan Groźny (1533-84) łaczył dewocye mnisza z okrucieństwem strasznem, szczególniej po usunięciu wpływowych doradców popów Sylwestra i Adaszewa. Car (Iwan IV przyjął ten tytuł) wśród wielu wojen, walczył też z Kawalerami mieczowymi i Polską, a nie dostał się na tron polski dla wyznania prawosławnego; jak również i syn jego Teodor (po Batorym) slaby umyslowo, za panowania którego oddano w niewole lud wiejski i utworzono patryarchat. Patryarcha carogrodzki wyniósł w r. 1589 wyniósł w Moskwie na patryarchę Joba. Patryaraha był drugą osobą po carze; nieraz się odznaczał wpływem w czasie nieporządków i wojen np. patr. Hermogen w 1611 r. Po śmierci Teodora zaczął się czas wewnętrznych nieporządków w Rosyi; czasy obranego na cara pod wpływem duchownych Borysa Godunowa, wojen domowych, samozwańców, Wasilia Szujskiego, pretensyi Polski do korony ruskiej dla królewicza Władysława. Słynna była obrona klasztoru Troickiego pod Moskwa, aż w r. 1612 wojska króla Zygmunta zostały usuniete, a 21 lutego 1613 r. na cara powołany Michal Rotopolia založona za Olgierda księcia li- manow, syn metropolity Filareta (Teo-

dora). W 1645 r. (do 1676) wstapił na tron Aleksy rządzący pod wpływem ar-chimandryty (od 1652—patryarchy) Nikona, który po poprawieniu ksiąg cerkiewnych wywołał t. zw. raskoł w Cerkwi prawosławnej, który miał znaczenie nietylko religijne ale i polityczne, jak np. powstanie kozaków pod Stienką, Razinym i Pugaczowem. Powstanie Chmielnickiego zaostrzyło stosunki z Polska i wywołało wojne aż do pokoju andruszowskiego w 1667 r.

Za cara Fiodora założono w Moskwie akademie słowiańsko - grecko - łacińska do szerzenia oświaty i podtrzy-

mania prawosławia.

Pod koniec XVII w. Ruś składała się z ksiestw północno - wschodnich ruskich i chanatów tatarskich: kazańskiego, astrachańskiego i symbirskiego. Car był samowładny, ale była duma bojarska-urząd wyższy publiczny i sądowy -w której czasem uczestniczyło i duchowieństwo i patryarcha. W ważniejszych sprawach zwoływano sobory lub dumę ziemską (XVI i XVII w.). Car mianował też patryarchę i bpów, którzy mieli wpływ na sprawy państwowe. Klasztory były bogate; ale duchowieństwo nizko stało. R. miała metropolie w Nowogrodzie, Kazaniu, Rostowie, Ki-jowie (od 1686) i Moskwie, archpstwa w Wołogdzie, Suzdalu, Niżogorodzie, Smoleńsku, Kazaniu, Twerze i Tobolsku; stan obyczajów, zwyczajów, oświaty był opłakany-stosunki z Zachodem bardzo male, v yłącznie prawie handlowe z Anglia, Niemcami i Francya; demoralizacya stos. z azyatami i wpływ bizantynizmu z doby upadku jego. W rodzinie despotyzm mężczyzny, niewola kobiety; srogie kary cielesne dla wszystkich stanów.

Cywilizacyę państwa dźwiga car Piotr Wielki (1689—1725). W początku panowania rozruchy raskolników pod dowództwem popa Nikity Pustoświata stłumione środkami surowymi. Prowadzi wojny zewnetrzne, a wewnatrz urzadza państwo na wzór zachodniej Europy, gdzie sam bywa, studyuje, przygląda się. Oporny konserwatyzm łamie żelazną wolę (nie szczędzi syna Aleksego zbyt

Dymitr, Stefan Jaworski, Teofan Prokopowicz; na dworze wpływy cudzoziemskie, niemcy-luteranie licznie przyjeżdża-

ją z zagranicy.

Po śmierci Piotra W. rzadzi żona jego Katarzyna, poślubiona w Inflantach podczas jednej z wojen, usposobieniem odpowiadająca dążnościom wielkiego reformatora ustroju państwa rosyjskiego, potem (1727 — 1730) Piotr II syn Aleksego, nie zajmujący się wcale sprawami-rządzi Mienszykow. Od 1730-40 Anna Joanowna księżna kurlandzka, wpływem niemców (Osterman. Münsch, Biron). W 1741 córka Piotra W. Elżbieta (do 1762) oddana prawosławiu i pobożna. Przeciw staroobrzedowcom każe używać "miecza duchownego", gdyż ci prześladowani przez administracyę, nieraz żywcem się palili; następca mianowano syna Anny księżnej Szlezwig - holsztyńskiej Piotra Fiodorowicza. W sprawach wewnetrznych na zaznaczenie zasługuje zniesienie kary śmierci, a wprowadzenie katorgi (1754), lagodniejsze środki przeciwko raskolnikom, szerzenia oświaty. Tron po nielubianym Piotrze III obejmuje żona jego Katarzyna II z ks. Anhalt - cerbckich (1762 -1796) wprowadzająca na podstawie reform Piotra W. w państwie ulepszenia i zmiany, w 1763 r. sekwestruje majatki duchowieństwa i monasterów. Bp Arseniusz Maciejewicz za protest dostał sie do więzienia i został nazwany "Andrzejem Łgarzem". Raskolników nieco łagodniej traktowano. Katarzyna znana jest z obrony dysydentów i absolutyzmu w zarządzeniach dotyczących Kla katolickiego w Rosyi i Unitów w dołączonych częściach po podziale Polski. Przy niej działać zaczął głośny Siestrzence-wicz (por. art. Mohyłowska archidyecezya; Siestrzencewicz; Polski Kościół; Smoleńskie biskupstwo).

Za syna Katarzyny Pawla (1796 — 1801) napróżno unikano wojny; wewnątrz ustanowiony porządek następstwa tronu przez cesarska familie. Zaczeto karać cieleśnie nawet szlachtę i duchownych. Staroobrzędowcom pozwolono budować cerkwie. Odznaczał się rozumem metrokonserwatywnego wroga dążeń ojca). Pa- polita Platon, założono duchowne akadetryachat znosi (po śmierci Adryana) zastę- mie w Petersburgu i Kazaniu, wprowapuje synodem 1721 r. zależnym od ca- dzono cenzurę książek, w 1800 r. zara. Z duchowieństwa słyną metropolici: broniono przywozu ksiażek z zagranicy.

Aleksander I (1801 — 1822) wewnątrz niósł tortury, z nniejszył prawa panów do okrucieństwa nad poddanymi włościanami, ulepszył szkoły duchowne, na zewnątrz prowadził wojny tak samo jak Mikolaj I (1825) który szerzył silna reka w państwie zasady centralizacyi rzadu, wiarę prawosławną (unię w 1839 zniósł) i język rosyjski. Wstąpił na tron zgniótłszy powstanie dekabrystów, na czele których był ks. Trubeckoj, Murawjow, Pestel, Bestużew - Riumin, Rylejew i in. W 1831 r. pokonał polskie powstanie.

Za Aleksandra II prowadzono wojny, m i. turecką, uśmierzono polskie powstanie 1863 r., wewnątrz - podniesiono oświatę, handel, zaprowadzono ziemstwa, granice Rosyi się rozszerzały. Rozwijał się jednak nihilizm, który już za poprzedniego monarchy zapuścił korzenie (dekabryści); robiono zamachy na cesarza, ministrów. D. 13 marca 1881 zamordowano monarche. Na tron wstapil Aleksander III (na koronacyę był przysłany poseł papieski Vanutelli). Sprawcy zbrodni na ojcu zostali powieszeni (Rysakow, Michajlow, Kibalczyc, Perowskaja). Kierunek zarządowi państwa został nadany ściśle monarchiczny, dażono do umocnienia państwa wewnatrz i zewnatrz, tak pod względem politycznym jak i ekonomicznym. Zamachy nihilistyczne powtarzały się (w 1881 r. zabito prokur. wojen. sądu gen. Strelnikowa, 1883 dyr. policyi Sudiejnina); w 1888 (17 kwiet.) rodzina cesarska ocalała szczęśliwie pod Borkami.

1 listop. 1894 r. wstapil na tron Mikołaj II, w 1896 r. uroczyście się koronował w Moskwie, przyczem był przy-słany poseł papieski Agliardi ze świtą. W 1899 odbyła się konferencya pokojowa w Hadze. W 1902 r. wybuchło powstanie bokserów w Chinach, które zniewoliło Rosyę do czynnej interwencyi; w 1904-05 odbyła się wojna z Japonia. Z rak anarchistów zginęli ministrowie Bogolubów, Plewe, Sipiagin, stryj cesarza Sergiusz i bardzo wiele osób sterujacych. Ruch wywrotowy w latach 1905 -1906 przeistoczył się w czynną rewolucyę z powszechuym strejkiem po calem państwie; nieco przycichł po wydaniu 17 paźd. 1905 r. manifestu konstytucyjnego i zwołaniu Dumy, z których I i II trwaly krótko, a III wyznaczona na lat 5, oraz po represyjnych środ- etc.—nim się do dziś rządzą parafie w

kach premiera Stolypina (został zamordowany w 1911 r.).

Z Rzymem zerwala Ruś nie jednocześnie z konstplskim patryarcha Michalem Cerularyuszem. Legaci papiescy z Konstantynopola poszli do Kijowa, czas jakiś bawili. Ksiegi liturgiczne cerkwi ruskiej z XI w. uznają prymat pża. Jaropelk syn Izasława szuka pomocy u Grzegorza VII. Z początku XII w. pod wpływem Konstpla związki z Rzymem ustają, do czego przyczynił sie metropolita Nicefor grek (1104-1121) energicznie występujący pko Kłowi rzymskiemu. Daniel Halicki przycisnięty przez Tatarów zwraca się do Innocentepo IV i zostaje przyjęty do jedności z Kłem, Opizon legat koronuje go w Drohiczynie 1247 r., toż czyni ks. Jarosław II Wsiewołoda syn, Daniel cofa się, Jarosława trują u Tatarów. Aleksander Newski pogardliwie odpowiada na list pża. Za Iwana Groźnego, Grzegorz XIII wysyla Ant. Possewina jezuite dla wviednania pokoju (1581) z Batorym, lecz otrzymawszy żądany pokój Iwan pertraktacye o unię zrywa.

Za Piotra W. czyniono pewne starania do zbliżenia się z Rzymem. Gdy 1717 r. cesarz był w Paryżu profesorowie Sorbony przedłożyli projekt połączenia Kościolów, który Piotr W. miał przedstawić swoim archijerejom, ale przy dworze przeważały luterańskie wpływy Prokopowicza i projekt spelzi na niczem. W Rosyi Piotr Wielki ogło-sił tolerancyę — katolikom pozwolono wyznawać swą wiarę, ale jej nie szerzyć. Po wypędzeniu z Moskwy Jezuitów, nielicznych przybyszów - katolików obsługiwali w Moskwie Kapucyni, w Petersburgu Franciszkanie.

Za następców Piotra W. nie było też mowy o propagan, katolic., chociaż jak i dawniej zdarzały się pojedyncze konwersye (np. dyakon Piotr Arseniew w XVII w. a Mikolaj Lujew (Bulöw), medyk Wasila Iwanowicza zaczeli szerzyć w Moskwie katolicyzm, a Maksym Grek pisał pko katolicyzmowi).

W 1769 r. Katarzyna II wydała regulamin, w febroniańskim duchu z 11 punktów, który nie tykając dogmatu, miał zastąpić kan, prawo w kwestyach administracyi dóbr, wyboru duchownych

glębi cesarstwa, aczkolwiek nie jest zgo- ny, aż w 1897 zaniechano przymusowe dny z kanonami.

Stolica Świeta chciała mieć nuncyusza przy dworze rosyjskim. W 1783 r. naznaczony archp Archetti, następca jego był Litta, za Aleksandra I w 1803 r. mgr Arezzo ostatni. Przy Stolicy Aplskiej rząd ros. utrzymuje stałego przedstawiciela z czasów Aleksandra I (z prawami), a nowsze starania o utworzenie nuncyatury w Petersburgu spelzly na

Pawel I po swojemu sympatyzował z Klem katolickim a szczególniej z Jezuitami, ale nie znosił, iżby prawo klne było sprzeczne z jego wolą. W 1800 r. założono kolegium duchowne w Peterburgu mające być wyższym trybunałem duch. dla katolików, co wywoływało zatargi rzadu z Watykanem i bpami. Zapraszał nawet papieżana zamieszkanie w Rosyi. Za Aleksandra I, podług Pierlinga, był posyłany hr. Mischeau - de -Beauretour w celu porozumienia się w sprawie połaczenia Kłów. Wysłanie specyal, nuncyusza wstrzymała † Aleksandra I. Przy Mikołaju I stosunek do Kła katolickiego nie był przychylny; w 1847 r. zawarty konkordat z Grzegorzem XVI zerwany w 1866, a w 1882 (za ces. Aleksandra III) znowu zawarty. W 1846 r. ks. Onichimowski prob. Carsko - sielski pod Petersburgiem zaczął mawiać kazania po rusku, ale w 1848 15 czerw. używać jezyka rosyjskiego w kłach zabroniono, jako przysługującego wyłącznie cerkwi prawosławnej. W 1870 był wydany ukaz cesarski pozwalający na wprowadzenie języka rosyjskiego do kazań i nabożeństw dodatkowych w kłach katolickich. Bp Staniewski rozesłał rytuał z dodatkami rosyjskimi po wszystkich dyecezych. W dyecezyi wileńskiej i mińskiej język rosyjski zaczęto wprowadzać w klach, w czem odznaczali się rządca dyecezyi Żyliński i jego powiernicy Sęczykowski, Jurgiewicz oraz grono księży zlego życia i podejrzanej prawowierności zwanych "rytualistami". W gubernii Mohylowskiej nigdzie języka rosyjskiego nie używano, w witebskiej w Leplu, w Kownie i grodzieńuberni — po 2 kościoły, w mińskiej i wileńskiej po kilkanaście. Lud odniósł się niechętnie do innowacyi, a gdy rząd wymagał wprowadzenia "rytualów", szereg parafij był nieobsadzo- topczyna, Protassowa i Wa-

ruszczenia.

Stanowisko Kla nieco sie zmienilo po ukazie tolerancyjnym 17 kwietnia 1905 r., pozwolono przechodzić z prawosławia na inne wyznania, budować kly, wykladać religię w języku rodowitym uczniów, urządzać procesyę etc. Ale protest podjęty przez duchownych prawosław-nych i ogólną reakcya dąży do ograniczenia praw tolerancyjnych, zniewala ministervum spraw wewnetrznych do wydawania szeregu cyrkularzy określających życie religijne i akcye oświatowospołeczną, istnienie towarzystw "inorodczych". Pociągani są księża do odpowiedzialności sądowej lub administracyjnej, usuwani ze zajmowanych stanowisk. Wykonanie dekretu "Ne Temere" zostalo zabronione przez ministra Stolypina. Członek Rady Państwa hr. Zygm. Wielopolski w 1911 r. podał rządowi memoryal o stosunkach wyznaniowych, toż uczynili zbiorowo bpi metropolii mohylowskiej, a w Dumie nieraz tę kwestyę poruszali prałat ks. Maciejewicz, Grabski, Parczewski i inni (np. podczas obrad o Chelmszczyzne).

Po Manifeście 17 kwiet, staroobrzedowcy (ob. Raskolnicy) nie są już prześladowani, otwierają swoje kły, a Maryawici doznają opieki sfer rządowych i otrzymują organizacyę religijną.

Manifest 17 kw. zrodził nową kwestyę katolicyzmu rosyjskiego t. j. uwzględnienia potrzeb konwertytów rosyan. Petersburgu urzadzono dla nich dodatkowe nabożeństwa i kazania w kle Maltańskim i otworzono wschodnią kaplice; pierwszym urzędowym rektorem został ks. Dejbner, unita. Kaplica ta w 1913 r. została zamknięta. Konwersye rosyan bywały i dawniej, ale umiejscawiały się zagranica. W XVII stul. dvakon Pietro - Pawłowskiej cerkwi w Moskwie na Nowomieszczańskiej Słobodzie Piotr Artem je w przyjał w Wenecyi katolicyzm i w r. 1698 otwarcie go wyznawał, za co wysł, został do monas. Sołowieckiego (por. Bogorodin "Wiera i Żyźń" n. 1—1912 r.). Arystokracya rosyjska dała sporo wyznawców: ks. Aleksandra Golicyna (z domu Protapowa) ur. w Peters. 1774 r. frejlina Katarzyny II, † nagle 28 października 1842 r., jej pozwolono pozostać w Rosyi; trzy siostry jej Roz-

silczykowa - katoliczki. Dzieci jej syn i córka Elżbieta (Sercan-ka w Paryżu, wizytatorka klasztorów ameryk. † w r. 1843 w Kanadzie)-wygnani w Rosyi (W. i Ż. 1911 r., str. 152). Piotr Jermolow syn Aleksandra Jermołowa i ks. Golicynoj ur. 1792 w Moskwie. Ks. Gagarin Jan, syn Sergiusza, członek rady państwa, ur. w 1814 r., służył w poselstwie w Mona-chium i Paryżu, od r. 1843 — jezuita (por. "W. i Z." N. 10, 1909 str. 8). Z ofia Świeczyna (ur. Sojmonowa) ur. w Moskwie w 1782 r., pod wpływem O. Posewina T. J. i Ksaw d Maistre'a nawrócona w 1815 r. † w Paryżu w 1857 r., gdzie salony jej były centrum konwersyi arystokr. rosyjskiej. Natalia Naryszkina, Siostra Miłosierdzia; o. Jan Martynow S. J. przyjął katolicyzm w kaplicy Swieczinoj w 1844 r.; tam też wiarę przyjał hr. Grzegorz Szuwałow, ur. w 1804 r. w Petersburgu, huzar, ateista, ożeniony z Zofią Soltykowa wyznająca katolicyzm; po † jej 1843 przyjał katolicyzm, a od 1854 r. barnabita. Siostra jego też katoliczka. (Por. W. i Z. 1912, str. 33). † w Paryżu urządzając klasz. Barnabitów; był autorem książki Moje obraszczenie i moje prizwanie, Paryż 1859, 64 i 1901. Babka o. Grzegorza Katarzyna córka Piotra ur. Saltykowa—katoliczka. Ks. Dymitr Golicyn, syn posła w Hadze, ur. 16 marca 1795 r., kaplan, † w Ameryce 1840 r. (por. W. i Z. 1910 r. N. 5—7). Ks. Piotr Golicyn, syn Aleksandra ur. 1792 r., chrzestny syn Katarzyny II, która dala range kapitana na chrzci-Wychowany przez oo. Nikkola i Salandra, przyjał katolicyzm, został wygnany z Rosyi wraz z matka. Jego syn Augustyn ur. 1820 r. literat, autor La Russie au XVIII siècle. Paris 1867 i artykulów w "Correspondant". O. Włodzimierz Pieczerin ur. 15 czerw. 1807 r. w gub. Kijowskiej, był prof. grec. w moskiewskim uniwer., w 1840 r. w Belgii przyjął katolicyzm i wstapił do Redemptorystów, † 1885 ja-ko kaplan szpitala w Dublinie (por. W. i Z. 1912, str. 85). Włodzimierz Solowjow ur. 1853 r. w Moskwie, prof. od 1881 r. pozbawiony profesury, † 31 pisal dzieła filozoficzno - religijne. lipca 1900 r. Ostromow, poznal katolicyzm z książek, był w Rzymie jako

guwerner ministra Uwarowa, wstapil do Soc. Jesu. Ostatnio, psychicznie chory, był prob. kłka św. Stanisława w Rzymie. † 1912 r., bardzo stary (por. Bo-boryjekin, Wiecznyj gorod). Ze współ-czesnych należy się wzmianka książęt. Sergiuszowi Graum-Grzymajl e, który skończył szkołę prawa, był towarzyszem prokuratora w Charkowie, obecnie przebywa w Monachium; ks. Aleksan. der Sipiagin, prof. semin. duch. w Saratowie, ur. w 1875 w Tyflisie, czlonek pierwszej Dumy, był prof. przy u-niwer. charkowskim, naucz. w Sewasto-polu, wdowiec; o. Aleksy Zierczaninow, duchowny prawosławny, przyjał katolicyzm w 1896 roku, w 1898 osadzony w klasztorze Suzdalskim do 1901 r. urodzony w 1847 r. (por. W. i Ž. 1910), mieszka jako ks. w Petersburgu. Mikolaj Tolstoj, pop., przyjął katolicyzm w 1894 r., mieszka w Moskwie, autor modlitewnika Putiewodnaja Zwiezda. Sergiusz ksiaże Rostowski-Wierigin, prob. prawosław. w Po-Biarritz, przebywa jako kaplan katolicki w Rzymie. Eustachy Susalow eks-duchowny staroobrzedowców, literat Mikolaj Trage. ks. Jan Dejbner, o. Leonidas Fiodorow, jako akademik prawosła-wny, nawrócił się na katolicyzm, jest mnichem-studyta w Bośni (ur. 1879 r.).

Literatura: Krynicki, Dzieje Kościoła powszechnego; S. Orgelbr., Enc. Powsz. t. 13; Sergiej Solowiew, Uczebnaja kniga russkoj istorii. Moskwa 1887; P. Pierling, La Russie et le Saint Siège. I-V t; Makarij archiep. moskowskij, Istorija russkoj cerkwi. 12 tom6w. Peterb. 1868-1883; ks. Debiński, Raskoł i sekty prawosławnej cerkwi rosyjskiej ("Bibl. dziel chrz."); Prz. Powsz. 1912. nr. 343, lipiec str. 129 i nst. Kraków; O wolności Kła w Rosyi. J. B., odbitka ż "Czasu". Kra-ków 1912; Golubinskij, Istorija russkoj cerkwi. Moskwa 1904; Pierling, Une problème historique. 1901; Wiera i Zizń. rocz. 1908, 1909, 1910, 1911, 1912; Izwiestija otd. russ. jaz. i slow. Imp. Akad. Nauk t. XI, kn. 3, 1906. Korobka, K woprosu ob ist. russ. christ. str. 307 - 385; Prof. Borodin, Oczerki russ. relig. raznomyslia. S.-Peterb. 1905; por. też art. Raskolnicy.

Ks. Ok.-K.

Rosyjska literatura. Poezya ustnaludowa. Najstarszemi pozostałościami najdawniejszej twórczości intelektualnej Rosyan jest poezya ludowa, która się przechowała aż do dzisiejszych czasów. Należy ona przeważnie do zabytków ustnych doby pogańskiej i spisana zostala w dobie późniejszej, a przechowała się w ludzie, oddawana z pokolenia pokoleniu ustnie, tradycyjnie. miątki te są bardzo ciekawe, bo odtwarzaja wnetrze widzeń i zapatrywań starożytnych Rosyan. Tu należa: pieśnimodlitwy do bożków (t. zw. piešni obrzędowe) śpiewane dotychczas przez lud w Malorosyi; w r ó ż b y izabawy (np. na św. Jana Chrzc., św. Trójce), zaklęcia (t. zw. zamawiania zębów, chorób), zagadki z treścią mityczno-religijną, umiejący zgadnąć dawał dowód znawstwa rzeczy boskich, pieśniślubne (3 rodzaje, stosownie do zwyczaju życia dawnego: o wykradzeniu narzeczonej, o kupnie jej lub o wyjściu zamąż z miłości); przysłowia (mityczne, historyczne, moralne np wstyd nie dym, oczu nie zje; kura nie ptak, baba nie człowiek); bajki-o bogach i walkach ich, moralne, "zwierzęcy epos" (zwierzęta mają rozum, mówią); piesni o bohaterach (t. zw. byliny) jedne fantazyjne, inne późniejszeze spaczonym lub prawdziwym tłem historycznem (te ostatnie miały autorów nawet za czasów Piotra W. i Katarzyny II).

W dobie chijańskiej nowe wierzenia dają watek do nowej poezyi; Pismo św. głównie nasuwa nowe temata. Tworzą się wiersze treści duchownej, śpiewają je ślepi, żebracy (np. o Łazarzu) piękne swą jednostajnością, tesknotą; apokryfy zapożyczone z Bizancyum i Zachodniej Europy "dopełniają" Pismośw. (o Adamie i Ewie, o mękach Matki

Boskiej i t. d.).

Literatura starożytna. Jednocześnie z przyjęciem wiary chijańskiej odczuwa się potrzeba ksiąg liturgicznych i moralnych, więc przywożono je od Bulgarów i Serbów i przepisywaw klasztorach (zajmowali się tem nawet książęta np. Eufrozyna, Włodzimierz Wołyński; Teodozyusz Pieczerski prządł dla opraw niei), przy cerkwiach zakładano księgozbiory (w Kijowie—sofijski, Nowogrodzie; późniejsze: Troicki pod

Moskwa, Wołkołamski, Sołowiecki, Cyryłlo-bielozierski). Potem tłumaczono z bulgarskiego, serbskiego lub greckiego. Najużyteczniejszym był Psałterz (używano go jako elementarza), Paremie czyli wyjątki z Pisma św. i Dziela Oj-ców (Jana Złotous., Bazyl. W., Jana Damasc. i in.). Z Bizancyum przeszły Kroniki (z Bulgaryi w X w. Amartola i Malały), Pszczoły — (krótkie wyjątki z Ojców, Pisma św.). Przechowała się z XI w. Ewangelia (wyjątki podług służby Bożej całego roku) ułożona przez dyakona Grzegorza w Nowgorodzie dla Ostromira (pergamin oprawny w srebro, przechowuje się w publicznej petersburskiej bibliotece) w 1056-57 r. i Izbornik Światosława (1073) tłum z bulgarsk., zawiera wyjatki z Ojców i in. pisarzy. Po tłumaczeniach pewstają prace oryginalne pod wpływem bizantyjkim, aż do XVI w. charakteru religijno - moralnego, a więc kazania, nauki moralne (pouczenja), opisy pielgrzymek, wreszcie kronika. Wsławiły się imiona bpa Łukasza Zydziaty (podawał krótkie zasady moralności), metrop. Illarjona --kazania (za jego czasów Feodozyusz założył kijowsko-pieczerski monaster. Żywot Teodozyusza napisał Nestor, a Teodozyusz-kilka nauk moral., m. i. jemu przypisują (?) "nauke o wierzę łaciń-skiej", w której wrogo powstaje przeciw katolikom "jedzą lwy, osły, niedźwiedzi, nieprawidłowie wierza, brudno żyja—jeśli damy im pie - naczynie należy nietylko wymyć, ale i wyświęcić" etc.).

Wreszcie są kroniki: najpierw notowane były fakta na "tabliczkach paschalnych", następnie dodawano opisy i szczegóły. W XII w. spotykamy już "Powieść współczesnych czasów" kończącą się 1110, a zaczyna się opisem życia i wypadków z przedhistorycznych czasów; język-mięszanina rosyjskiego z cerkiewno - słowiańskim. Około 1113 r.nauka (pouczenje) Włodzimierza Monomacha dla dzieci — ksiaże daje jakby testament życia, obowiązków 1 t. d. Znaczniejsze inne prace Pielgrzymka Daniela do Ziemi św.-nienawiści ku katolicyzmowi nie widać; Kazazania biskupa Cyrylla z Turowa; bardzo piękny poemat opiewający wyprawe Igora Swiatosławowicza na Polowców; Nowo Daniela więźnia.

W XIII w. Kijowsko-pieczerski Pa-

teruk, jakby żywoty staroruskich Świe-

tych.

Przełomowa chwila w życiu Rosvan było ujarzmienie tatarskie w XIII w., w której literatura osłabła, ale zawdzieczając licznym klasztorom, do których Tatarzy odnosili się z szacunkiem, oświata nie zaginela. Wśrod kaznodziej sławny bp włodzimierski Serapion. W XIII i XIV w. powstają historyczne powieści (np. opowiadania o Mamajowem pobojowisku). W XV w. odczuwa się pewne ożywienie: duchowieństwo w porównaniu z innymi było wyksztalceńsze i przewodniczyło innym. Z kaznodziei odznaczał sie Cyryll, z żywotopisarzy — Epifaniusz Przemądry, Pachomiusz Serb. Na Florencki sobór z Izydorem jadą bp Abraamiusz opisujący i zachwycający się mistervami we Florencyi i mpich Symeon wróg Unii. Kupiec Atanazy Nikitin za-brnął aż do Indyi i opisuje ją, tęskniąc za rodzinnem nabożeństwem. Herezya "żydowinów" wywołuje tłumaczenie Biblii przez nowogrodz, arcbpa Gennadyusza i listy pasterskie, a również Józef Sanin Wolocki pisze Proświeciciela. Nil Sor ski, który zaprowadził życie pustelnicze, pisze ascetyczne dzieło, broniące ascezy

i mniszego trybu życia. W XVI w. dwa centra literackie: Moskwa podtrzymująca tradycye Wschodu i Kijów - pod wpływem Zachodu, Polski. Wybitnymi sa w Moskwie: Maksym Grek (albańczyk, bibliotekarz księcia Wasyla, oskarżony, iż szkodzi wierze i psuje stare księgi, więziony, † 1556) - pisał przeciw mahometanom, luteranom i katolikom; asceta Makary autor Czetji-Minei (Żywoty śś.), Sylwester pop autor Domostroja czyli prawideł domowego i rodzinnego życia, Car Iwan Groźny—"List do mnichów Cyryllo - Bielozierskich" (przebija się jego rozum, oczytanie, pobożność, udana pokora i złośliwość); "Listy do ks. Kurbskiego" (K. uważa bojarów jako doradców cara, a J. jako sług); Kurbski napisal Hist. w. ks. moskiewskiego, dzieło pragmatyczne. W 1553 zakładają drukarnię w Moskwie, ale drukarze niebawem uciekają do Polski, oskarżeni "herezyę". (Ostroska Biblia 1581). W Kijowie rozwija się kierunek scholastyczny, wywołany walka katolicyzmu z prawosławiem, pracami Jezuitów nad wnania im. Stad kazania b. staranne, w szkołach piszą wiersze, rozwija się duchowny dramat w literaturze, grywany przez uczniów w szkołach.

W XVII w. scholastycyzm wchodzi do Moskwy przez zawezwanie uczonych z akademii mohylańskiej Epifaniusza Slawinieckiego i Symeona Połockiego - kaznodziei i apologetów prawo-lawia. Znakomite historyczne dzielo Katoszichina, O Rosyi za panowania Aleksego Michajłowicza i powieści historyczne i ludowe.

Literatura nowsza. Okres Piotra W., który Rosye zbliżył do Europy, jeździł dwa razy na Zachód. W Amsterdamie Piotr W. upoważnił Tessinga i Kopiejewskiego (polaka) do drukowania ksiażek dla Rosyi, kupił globus, muzeum anatomiczne i rozmaite kolekcye przyrodnicze, zakładał szkoły, akademie nauk, publiczna biblioteke, muzeum zoologiczne (kunstkamera), kazał tłumaczyć księgi (tłumaczami byli Niemcy i Polacy); car sam poprawiał, usuwał naleciałości języka słowiańskiego; tłumaczono Hugo Grocjusza, Apollodora, Owidjusza — dodawano wstepne komentarze. Piotr W. też kazał układać ksiażki: np. Zwierciadło młodzieńców ("młodzież ma mówić cudzoziemskimi językami, myć ręce, głośno nie kichać, nie śmiać się i nie spluwać"), podręczoiki histor., gram., arytmetyki; zalożył pierwszą gazetę "Wiadomosci". Kazał ulożyć Prokopowiczowi Duchownu reglament-ustawe synodu (w I cz. mówi się, że synod otwiera się z obawy, aby patryarcha nie walczył z carem. by patryarchowie nie byli podobn i do papieży. Literatura tego okresu naśladownicza na wzór europejskiej. Ze znaczniejszych pisarzy odznaczyli się: Stefan Jaworski, wychowaniec szkól katolickich, dobry kaznodzieja, wolał Ruś starą, nieraz ganił nowator-stwa Piotra W. Na katolików nie powstawał, luteranizmu nie przeceniał dzielach przebija myśl o czyścu). Teofan Prokopowicz dobry kaznodzieja, skłaniał się ku luteranizmowi (dowolne tlumaczenie Pisma św.), katolicyzmu nienawidział, pomimo że wychował się w katolickich szkołach. Apologeta reform Piotra W. Pososzkow. samouk, bał się zbliżenia do luteranów. oświata i chęcią prawosławnych doró- Dobry polityk - ekonomista, gani duchoscenicznych sztuk.

wieństwo nie umiejące bronić się pko luteranom, katolikom i raskolowi. + w fortecy 1726 r. Tatiszczew autor Historyi rosyjskiej - gani duchowieństwo, jako ociemniaczy ludu, zwolennik mo-narchizmu. Ks. Kańtemir — satyryk, bicz na współczesnych obskurantów (Satyra do rozumu mego; Na ganiacych naukę). Za Piotra W. utworzony teatr zniewala do układania świeckich

Wokresie Łomonosowskim, autorzy naśladują klasyków francuskich. Geniusz współczesny († 1765) Łomonosow syn rybaka z Archan gielskiej gub. wykształcony w kraju i zagranica, pisze prace naukowe (przyroda, językoznawstwo, historya, sztuka), oraz od y (duchowne, pochwalne, uro-czyste). Syn popa Tretjakowski, slaby poeta, lepszy teoretyk w literaturze, nadworny układacz wierszów na dworskie uroczystości (nieraz strofowany przez ministra dworu za nieudane wiersze) tłumacz Boileau "L'art poëtique", bajek Ezopa, Horacyusza "De arte poetica". Sumarokow ojciec ros. teatru, wykształcony szlachcie (ur. 1718 r.) przed-stawiciel francuskiego klasycyzmu w dramacie, pisywał też satyry (wykpił koniokradztwo, lapownictwo, naśladowanie cudzoziemszczyzny, brak wychowania). Zalożył na wzór angielski czaso-

pismo satyryczne "Pracowita pszczoła". Okres Katarzyny W. cechuje wpływ francuskich encyklopedystów, z którymi Rosyanie mieli stosunki; z Wolterem korespondowała sama Katarzyna W. Po epoce Piotrowskiej, w której wpływ Zachodu już był wielki (a datuje sie on od XV w.), idee zachodnie polityczne i filozoficzne szeroko się roz-chodzą po Rosyi. Współcześni Katarzyny mówili: "Piotr dal nam istnienie, Katarzyna duszę". Idee jednak nieprzetrawione czesto mieszając się z obskurantyzmem wytwarzały śmieszność, przytem wkradał się racyonalizm, deizm, ateizm, materyalizm, sensualizm, egoizm społeczny. Wpływ Rousseau'a rozwija idealy republikańskie, kończące się sądami i deportacyami (np. poety Radiszczewa i in.) Z pisarzy znakomitsi: sama Cesa rzowa (tragedye, rzeczy prawne, komedye, satyry, pedagogika, traktaty pod wpływem Rousseau'a). Fonwizin († 1792) caly przesiąkniety naśladownictwem Za- Jezyk b. piękny, dosadny, czasem tro-

chodu (komedye, satyry; znakomite komedye Niedorośl i Brygadyer), pozostający pod wpływem Rousseau'a, a Diderot'a i d'Alambert'a nazywajacy szarlatanami. Kapnist (zmarl 1823 r.) Satyra Jabieda — wykpiwa łapownictwo i nadużycia. C'h e m n i c e r przerabiał bajki Lafontaina i Hellerta. Dzierżawin zmarł 1816 roku połączył odę z satyrą. Opiewał Katarzynę W. Bardzo zdolny poeta, dużo myśli, ładny język. Mieszkał w pałacyku, w którym dziś się mieści w Petersburgu, rzymsk, katolicki konsystorz duchowny, a sala poczekalna archpa mohylowskiego służy-ła za gabinet Dzierżawinowi, o czem glosi tablica na ścianie, a druga na troncie palacyku. Rzecznikiem masoneryi byl Mikolaj Nowikow; najpierw wydawał satyryczne czasopisma, napadal na pańszczyznę, następnie wydawał pismo masońskie (1777-81) . Poranne światło" ganiąc marność światowa, pychę, próżność, zaborcze chęci. Od 1781 r. ogłaszał pisma filozoficzno-naukowe, a masonerye porzucił. Znany jest też poeta Majkow.

W okresie Karamzinowskim zachodnio - europejskie idee wcielają się i ściślej się zespalają z uczuciami i dążeniami narodowo - rosyjskiemi. Znaczniejsi pisarze Karamzin (1766-1826) członek kółka Nowikowa, inauguruje kierunek w literaturze zw. sentymentalizmem (dotad literature cechowała suchość); autor powieści, wierszów, znakomitej "Historyi Rosyi", pracowitego i krytycznego, czasem trochę stronnego dziela, oczyszcza styl od słowianizmów, germanizmów, grzeszy gallikanizma-Dmitrijew sentymentalista wierszopis; Ozierow-dramaturg; Żukowski (1783 — 1852) wychowawca Aleksandra II i w. ks. Aleksandry, twórca rosyjskiego romantyzmu, naśladowca i tłumacz Szyllera, Bajrona, Götego, Walter - Scotta. Gniedzicz tlumacz Illiady; Batius zkow † 1855 tłum. Horacego, Petrarki, Tassa—forma piękna, uczucia religijne; wreszcie znakomity bajkopisarz, "rosyjski Krasicki", I wan Krylow (1768—1844), typ prawdziwie rosyjski, humor narodowy, dobroduszność, spostrzegawczość, znawstwo życia. Wyszydził w swych Bajkach prostactwo, naśladownictwo, łapowniciwo itd. chę sentymentalizujący, zlekka trąci pseu-

du - klasycyzmem.

Okres Puszkinowski. Do Puszkina rosyjscy pisarze starali się rozwijać przyswojone zagraniczne zasady na naturze rosyjskiej. Teraz już pisarze przetrawili kulturę zachodnia i dają prace oryginalne, swojskie, acz nie zupełnie wolne od wpływów pisarzy Aleksander Puszkin (1799—1837) wielki rosyjski poeta, po kądzieli miał trochę krwi afrykańskiej, którą zdradzała jego twarz. Już w liceum, gdzie się kształcił, pisywał wiersze (wpływał nań Wolter, Żukowski i in.). Zesłany do Ekaterynosławia, potem na Kaukaz i Krym, tworzy pod wpływem pięknych okolic, bajronizuje. W 1824 r. osadzony na wsi zżywa się z rosyjską naturą i wykształca się na poetę narodowego (kształci się na Szekspearze), tworzy najlepszy swój utwór Eugeniusz Oniegin, odtwarzający wszystko co było istotnego w ówczesnem spoleczeństwie rosyjskiem. Puszkin był żywem echem ros. życia, poeta piękna, harmonii, artysta słowa, w większości utworów moralny, czysty, w wielu nastrojowo - religijny. Gribojedow † Wsławił się komedyą Gore od Uma-galerya typów, daje obraz stosunków współczesnych, ostra satyra. Lermontow (1814-41) poeta pięknych form, naśladowca Bayrona (tłumaczył go nawet), Szyllera, Puszkina i in. Ginie młodo, pojedynkując się z kolegą, rokujac wielkie nadzieje dla literatury, szczególniej w utworach lirycznych. Gogol (1809-52) poeta, nautura wraźliwa, czuła, odrysowywał ujemne strony współczesnego życia. Na mogile jego wyryto słowa Jeremiasza proroka "Gorzkiem słowem mojem śmiać się będą". Watku mu dostarczała przeważnie rodzinna Mala Ruś. Kolcow († 1842) poeta ludowy, pisał pieśni i dumki. Jazykow, Delwig, Poleżajew – dramat; Pisarew, Polewoj, Lwow, Pisiemskij, Sollogub, Dali inni.

Nowszy okres. Rewolucyjny ruch europejski 1848—49 odbił się w Rosyi na ustroju społecznym, po ruchu rewolucyjnym nastąpiła reakcya z unikaniem nowych idei, obawa nauki i w ogóle życia umysłowego. Trwało to ok. 7 lat i odbiło się twardo na rozwoju społeczeń-

stwa rosyjskiego. Reakcya trwala do 1855 — 56 r., až wojna Sewastopolska rozbudziła społeczeństwo i przypomniała o potrzebie życia bardziej intensywnego. Reformy zaczely sie w r. 1861 od uwolnienia włościan z pańszczyzny. Ukazał się szereg nowych literatów. Zjawia się nowy typ w literaturze - nihilisty. Z pisarzy wybitniejsi. Gregorowicz (Antoni Goremyka—powieść z czasów pańszczyzny); Turgeniew (Notatki myśliwego -- powieść ze stosunków włościan i obywatelstwa); Gonczarow, Niekrasów (poeta nieszczęść narodu), Dostojewski (Biedni ludzie i in.). Leon Tolstoj, Soltyków, O-strowski, poeci: Czernyszewski, Dobrolubow, Pleszczejew, Aleksy Tolstoj, Majkow, Tiutczew, Poloński, Szenszin (Fet), którzy w najnowszym okresie szerzyli postępowe idee, gdy życie narodu weszło w nowe fazy i wymagalo nowych ludzi i nowych działa-

Ok. 1880 r. w społeczeństwie ros. pewne ożywienie odbiło się na literaturze. co wywołało po 1883 r. reakcyę i trwało prawie 1/4 stulecia. Myśli społeczeństwa nie mając ujścia do szerszego polotu, zaczęły się koncentrować w studyach filozoficznych, przeważnie niemieckich-Szopenhauera, Hartmana, szukano ucieczki w Nitzschem, buddyzmie i nirwanie, wyłaniają się teorya Lwa Tołstoja. Calą tę smutną epokę życia rosyjskiego po mistrzowsku odtworzył pisarz Antoni Czechow (1860-1904). W najnowszym okresie zjawia się cały zastęp pisarzy - dekadentów, podejmujących pod swe pióro i męty życiowe (Gorkij, Arcybaszew, Andrejew, Kupryn, Garszyn i in.), a doba rewolucyjna zrodziła mnóstwo pism malej wartości obliczonych na podniecenie czytelników i zyski dla wydaw-

ców.

Manifest 17 kwietnia ułatwiając przechodzenie rosyanom na katolicyzm przyczynił się do zapoczątkowania, na razie słabego, literatury religijnej katolickiej po rusku dla Rosyan katolików. W r. 1908 wyszły w Moskwie dwa numery pima "Cerkowno-Obszczestwennaja Żiźń", wyd. prez popa – konwertytę Tołstoja i w r. 1908—1912 wydawał w Petersburgu ks. Około-Kułak (ob). czasop. "Wiera i

Žiźń". Na Morawach wydają "Velehradzki Vestnik" po rusku łacińskimi czcionkami, w Moskwie przy kle par. wychodzi miesięcznik informacyjny "Prichod św. Pietra i Pawła w Moskwie" (od r. 1912). Książki: Modlitewnik Hospodu pomolimsia (1913, 2-ie wyd. w Petersburgu); Sierdcam Iisusa i Marii (pieśni dodatkowe); Katechizm ks. Okolo - Kulak (4 wydania); apologetycznych: Zabużnyj, W zaszczytu wiery; Szmitza, O Cerkwi, rozmyślania; Lourdes i Don Bosco, Ketteler, Wie czera nad Limanom; Akta zjazdów welehradzkich; Łunina, U wrat Twoich, oraz dzieła u Herdera we Fryburgu niemieckím i podreczniki szkolne ks. Baczkowskiego; Hist. Kła, ks. Kowalewskiego i in.

Z doby przedtolerancyjn e j mieliśmy kilka książek małej wartości, głównie podręczników szkolnych Cottmana, Szustera, Stacewicza, Tumanowa lub Złoty ołtarzyk po rusku; Rytuał z pytaniami po rusku, używany ongi przez księży rusyfikato-rów na Białej Rusi.

Literatura prawosławna cerkiowna jest dosyć bogata i obejmuje rozmaite działy, a więc dogmatyke zasilił w 1631 r. Piotr Mohiła dziełkiem Prawosławnoje izsliedowanje wiery; Prokopowicz, Platon Lewszin (1763-1765), arcb. Makary (1744-60), protojer. Ternowski (1838), metrop. moskiewski Makary (1849-93), arcb. czernichowski Filaret (1764). W 1884 r. dogmat. teogie napisal bp Sylwester rektor akademii w Kijowie; moralna teologie Innocenty bp penzeński, Koczetow, Bażanow, arc. Platon, prot. Janyszew (Czytania o chijańskiej moralności 1888). Jako norme kladzie się nauka de offi-cio, de jure, actus hum., virtus, finis hominis.

Pasterska teologia: w 1867 roku w miejsce pasterskiej w seminaryach wprowadzono "praktyczny kurs dla pasterza cerkwi" (liturgika i kanoniczne przepisy); autorzy nowsi - Pokrowski, Piewnicki, Gramaczewski i in.).

A pologetyka: w czasach dawniejszych pisano refutacye blędów heretyckich: pierwsza refutącya przeciw żydowinom (Proświeciciel, Józefa Wołkołamskiego i inoka Oteńskiego). W XVIII w. Prokop, Platon arcb. moskiewski i in. No-

wsi Golubiński, arcb. Makary, arcb. Augustyn (podręcznik seminaryjny z r. 1886); Tichomirow, Petersburg; Jeleoński, 1895 r. i in.).

Teologie polemicza, mająca za cel zbijanie nauk innych wyznań i trzymająca się już to porządku dogmatów, już to rozmaitych wyznań uprawiali Innocenty arch, rektor uniwers, kazańskiego (Kazań 1863), Pierow, Epifaniusz, Truskowski (Podręcznik seminaryjny) i in.

Homiletykę w XVII w. w Kijowie, napisał dzielo Joannikij Golatowski, Nauka słożenja kazanja; Prokopowicz, Retorika; Sperański, Prawidła krasomówstwa (1844); Barsow,

Historya Kazania.

Liturgikę. W. 1855-56 wydano dużo tłumaczeń Cyryla Jerozolimskiego, Sofroniusza patr. Jerozolimskiego, Germana patryarchy Konstplskiego; w 1872 —74 r. w Petersburgu wydano "Zbiór starożytnych liturgij". Z podręczników lepsze: Lebiediewa, Smolodowskiego, Alchimowicza.

Bibliografia: Niezielonow, Istorja russkoj słowiesnośti, 2 cz. Moskwa 1910; Galachowa, Porfirjewa, Pypina, Istorja literatury; Skabiczewskij, Istorja nowiejszej literatury; Aleksandrowskij, Cztienja po nowiejszej russkoj literaturie; S. Orgelbranda, Encykl. Powsz. illustr. t. XIII, Warszawa 1902; P. Dwornikow, Kratkij kurs istorji russkoj literatury. Moskwa 1908; Koban, Oczerki po istorji nowiejszej literatury. Moskwa 1910 - 12; Polewoj, Istoria russkoj słowiesnosti. Petersburg wyd. Marksa; Encyklopedja (po rosyjku), wyd. Brockhausa. Petersburg.

Ks. Ok. - K.

Roszka Stefan ks. urodz. w Kamieńcu Podol. 1670 r. Nauki teologiczne pobierał w Rzymie w kolegium De Propaganda Fide. Następnie pracował przez jakiś czas jako misyonarz w Wenecyi wsród Ormian tamtejszych. W r. 1701 otrzymał probostwo stanisławowskie. Wiele zrobił dobrego dla Kła Ormiańskiego na Podolu i w Siedmiogrodzie. Powszechnie też był czczony wśród swoich. Pozostaly po nim dziela: Philosophia Aristotelis, 2 r.; Theologia scholastica, 2 t.; Słownik ormiańskopolski i polsko-ormiański; Zywoty biskupów ormiańskich; Rytuał po ormiańsku. Prawie wszystkie te dziela | darzu latosowym. 1604, 4-0; Ad brevem pozostały w rękopisach po różnych bi-bliotekach. (Por. X. Sad. Barącz, Żywoty slawnych Ormian w Polsce. Lwów, 1856).

Roszkowski Gustaw, współczesny, prawnik, ur. w r. 1847 we wsi Syrniki pod Lublinem, po ukończeniu wydziału prawnego w warszawskiej Szkole Głównej ze stopniem magistra praw, pozyskał we Freiburgu stopień d ra filozofii, w r. 1871 habilitował się w uniwersyt. krakowskim, w r. 1878 został profes. prawa narodów i filozofii prawa w uniwersyt. we Lwowie. Napisał m. i. O istocie i znaczeniu filozofii prawa. Kraków 1871; O komuniźmie i socyaliźmie. 1871; O wiecznym pokoju. 1873; O procesie kanonicznym w sprawach malżeńskich. 1877; O pojęciu prawa natury. 1879 i w. in. (Por. Orgelbr., Enc. powsz. t. XIII, s. 98; Rocznik nauk. literacki. Warszawa 1905, str. 217).

Rościszewski — 1) Jan T. J. ur. w r. 1698, wstąpił do zakonu w 1717, uczył gramatyki i humaniorów, był przez lat 7 kaznodzieją, rektorem w Polocku, superyorem misyi, trzykrotnie rektorem w Plocku i w Warszawie, Napisał: Datum optimum... 1750; Sermo panegyricus ad Ad. Ign. Komorowski Primate Regni. Vilnae 1752, fol.; Mowa d. 12 stycz. Warszawa 1789; Mowa d. 21 stycz. Tże 1789. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VII, k. 134).

2) Tomaszks. dominikanin, przeor

bocheński napisał Puklerz złoty na obronę obrazów katolickich wysta-wiony. Przytym lza krwawa obrazu Bocheńskiego N. Panny. Kraków 1639, 4-o. (Por. Wiszniewski, Histor. lit. pols. t. IX, s. 148 i 188; Jocher, Obraz bibl.-

hist. t. I.I., n. 8766).
3) Wojciech T. J. ur. ok. r. 1556 we wsi Borkowo w Płockiem, wstąpił do zakonu w 30 r. życia w r. 1586, uczył humanionów, w Kaliszu filozofii, w Poznaniu teologii. Odznaczał się talentem oratorskim i prowadził pomyślne polemiki z różnowiercami. Przez lat 10 mawiał kazania w Poznaniu, Lublinie i Krakowie. † w Sandomierzu w r. 1619. Pisywał dużo bezimiennie lub pod zmyślonemi nazwiskami. Główne dziela R-o sa: Latosie ciele albo dyalog o Kalen-

demonstrationem ... Andreae Miedzybosz responsio. Cracoviae 1605; Disputatio de Ecclesia haud inutili contra Faustum Socinum arianum; Brevis de Ecclesia et missione Ministrorum tractatus etc. Cracoviae 1611, 8-o Minister wytkniony a Papież obroniony prze-ciwko niewstydliwemu Ministra Zygrawiusza skrypt wi i t. d. Tże 1611, 4-o; Ad Senatum Equitesque polonos oratio, in qua refelluntur ea, quae... thorunenses Jesuitis objecerant. S. l. 1614. 4-0; Ad calumnias cujusdam, qui patrocinum Thorunensium... suscepit responsio. Tže 1615, 4-0; Defensio missionis sacerdotum in Ecclesia catholica. Tže 1617; Ad orationem Andreae Volani, qua et errores in Ecclesia romana... responsio. S. l. et a., i inne. (Por. Sommervogel, Bibliot. t. VII, k. 133 i nst.; Brown, Biblioteka. s. 347; Orgelbr., Enc. Powsz. t. XII, s. 100; Wiszniewski, Hist. lit. pol. t. VII, 373; t. VIII, 245; t. IX, 102, 116, 517).

X. J. N.

Rota Piotr arcbp tebański, ur. w r. 1805, był rektorem seminaryum w Reggio, następnie mianowany bpem w Gwastalli, w r. 1871 w Mantui, w r. 1874 został wtrącony do więzienia, zrzekł się bpstwa i udal się do Rzymu, gdzie w r. 1879 mianowa y został arcybpem tebańskim, gdzie † w opinii świątobliwości w r. 1888, wiele w ciągu życia wycierpiawszy, jak świadczy bp. Józef Sarto, nastepca R. na stolicy mantuań-kiej (obecny pž Pius X). R. založył będąc bpem mantuańskim dziennik Il Vesillo cat-tolico. Napisał m. i. Il Sillabo di Pio IX commentato. Milano 1884; Enchiridion Confessarii et judicis ecclesiastici. Torino 1884, 8-o.

Rota Romana ob. Kurya Rzymska.

Rotger arcbp Trewirski od 915—931 Dokładniejsze szczegóły z jego życia nieznane. Wiadomo tylko, że po hodził ze znakomitego rodu. To przyczyniło się do wyboru jego na arcybpstwo Trewirskie. Rotger wiele się zasłużył wobec Kła przez swą gorliwą pracę nad odrodzeniem religijnem swej dyecezyi i wyzwoleniem Kła z pod zależności od władców świeckich. Dla duchowieństwa swego ułożył zbiór kanonów i ogłosił je na synodzie prowincyonalnym w Trewirze. 929 r. (Por. Görz, *Mittelrhein. Rege*sten I. Coblenz, 1876; W. W. X, 1818).

Roth — 1) Jan, jezuita współczesny, napisał Forma zawarcia zaręczyn i małzeństwa w prawie kość. katolickiem. Kraków.

2) Jan IV bp wrocławski, pochodził z Wembdingen, kształcił się w Rzymie i w Padwie, był sekretarzem króla Władysława III, a potem doradzcą ces. Fryderyka III. Był posłem do Wenecyi W r. 1482 obrany i innych państw. bpem wrocławskim, gorliwie obowiązki pasterskie spełniał, karcił występnych, w r. 1497 zwolał synod. Za jego pasterzowania powstał spór, wynikły wskutek mianowania przez R-a koadyutorem syna jego kolegi Turzona w r. 1502, zakończony układem kolowrack i m w1504, na mocy którego postanowiono nie dopuszczać obcokrajowców na stolice bpią wrocławską. † R. w r. 1506. Napisal: Annotationes de rebus suis temporibus primariis. (Por. Orgelbr. Enc. powsz. t. XIII, s. 103).

3) Karol filolog i archiwista, ur. w r. 1802, napisal na podstawie dokumentów archiwalnych Deutsche Predigten des XII u. XIII Jahrh. Leipzig 1839; Freisinger Urkunden (724–839). München 1855 — 57; Leben des hl. Anno. Tže 1847 i inne. † w r.

1880.

- 4) Michał T. J. ur. w r. 1721 w Ilłukszcie w Inflantach, wstąpił w r. 1737 w Wilnie do Jezuitów, poświęcił się całkowicie pracy misyjnej wśród rodaków i dlatego nazywany był apostołem łotewskim. Przez lat kilka był kaznodzieją w Dynaburgu, a następnie przez 36 lat misyonarzem. † w Dagdzie 1785. Napisał: Katechizm łotewski; Książ ka do nabożeństwa połotewsku; Podręcznik historyi św. Star. i Now. Test. oraz Elementarz w tymże języku. (Por. Brown, Biblioteka. 1862, 8-0, s. 348; Sommervogel, Bibliothèque. t. VII, k. 212 i nst.; Orgelbrand, Enc. powsz. t. XIII, s. 103).
- 5) Wawrzyniecks. ur. wr. 1814, był profesorem teologii pastoralnej i inspektorem konwiktu teologicznego w Bonu. † w r. 1877. Napisal De stella quae magis apparuit. Coloniae 1856;

De stella a magis conspecta. Moguntiae 1865; Fundamenta artis catecheticae: s. August., liber de catechisandis rudibus unacum J. Gersonii tract. de paroulis ad Christum trachendis. 1865; Die Zeit des letzten Abendmahls. 1874, i in. Pisal też o nieomylności pskiej pko Döllingerowi w r. 1870. (Por. Huzter, Nomencl. liter. theol. t. V).

Rothe Tankred, współczesny, profesor na fakultecie katolickim prawa w Lille, napisał obszerne, obliczone na 6 wielkich tomów in 8-o dzieło Traité de droit naturel théorique et appliqué. Paris 1892—1904, wyszło dotąd 4 tomy.

Rothensteiner Jan ks., proboszcz w St. Louis w Stanach Zjednoczonych, współczesny, ur. w 1860 tże, napisał: Catholicism and patriotisme. 1890; The catholic church and civil liberty. 1892; pisze też poezye w jezyku niemieckim i angielskim jak np. Hoffnung u. Erinnerung, lieder aus America. 1903; Heliotrop. 1908, i inne. (Por. Keiters, Kath. Liter.-Kalender. 1910, s. 357).

Rotigni Konstanty, benedyktyn z opactwa Monte-Cassino, ur. w 1696 w Trescorio, erudyta, biegły w znajomości Pisma św. i kanonów, był kolejno profesorem filozofii i prawa kanonicznego, magistrem nowicyuszów i wizytatorem generalnym prowincyj cisalpińskich. Niestety, uwikłal się w doktrynę Port-Royal'u i przejął się duchem sekty. Podobno przed śmiercią odwołał wiele ze swych blędnych opinij wobec swego przełożonego i prosił, by powiadomić o swej retraktacyi bpa, co też publicznie ogłoszono. † w r. 1770. Z licznych dzieł R-o wyliczamy: De canonibus vulgo apostolicis... epistola critica. Venetiis 1734; Lo Spirito della Chiesa nell'uso de Salmi... 2 t. in 12-o; Trattato della confidenza christiana etc. Venetiis 1751; Della necessita dell'amor di Dio per essere con lui reconciliati nel sacramento della penitenza etc. Roveredo 1750, i w. in. drukowanych i w rękopismach pozostających. R. miał liczne polemiki z Jezuitami, z Muratori'm i in. (Por. Feller, Biogr. universelle; Glaire, Diction. t. II, s. 1989).

Rotkiewicz Sylwester Koncess, kano-

nik regularny od Pokuty S. Mariae de r. za zgodą księcia prymasa Karola v. Metro de poenitentia sanctorum Martyrum, był drem filozofii i profesorem w akad. krakowskiej, przeorem w klasztorze trzecińskim i proboszczom w Bogoryi. Oddany obowiązkom zakonnym i pracy naukowej z powodu ciaglego śleczenia nad księgami utracił wzrok w podeszlych latach, nie przestał jednak w dalszym ciągu pracować naukowo. † w r. 1703. Zostawił wiele prac teologicznych i kaznodziejskich, które pozostaly w rekopisie. Z drukowanych zna-ne są: Altitudo domus Dei et sapientiae. Cracoviae 1686, fol.; Columba gemens Bolesna Panna Marya Kazaniem ogłoszona. Tże 1688, 4 o; Królowa cnót Kunegunda Święta Królowa Polska. Tže 1689, 4-0; Abyssus plena Deo albo przepaść pelna Bogiem Seraphicki Oyciec Franciszek Świety. Tże 1689, 4-o. Juszyński powiada, że R. w drugim roku swojej ślepoty (1699) wydał Historye zakonu Kanoników Regul. de Poenitentia. (Por. Jocher, Obraz bibliogr. hist. nauk i liter. t. II, n. 1459; t. II, n. 4836, 4837, i 4839; Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. t. II, s. 331 i nst., Juszyński, Dykcyon. poetów polskich. t. II, s.

X. J. N.

Rottenburg bpstwo górno-Reńskiej prowincyi klnej obejmujące wszystkich katolików król. Wirttenberg, złożone z cześci dyec. Konstancya, Augsburg, Würzburg, Worms i Spira oraz b. probostwa wyjętego (exemptum) Ellwangen. Dla licznych Polaków zamieszkujących Württenberg, od początku XIX prawie wyłącznie protestancki, miał być usta nowiony osobny rząd klny. Celem zabezpieczenia praw supremacyjnych państwa (circa sacra) weszło w życie 1806 duchowna katol, rada klna, która od r. 1816 nosiła tytuł "Katol, Rady klnej", złożonej z członków świeckich i duchownych. Projektowano też erekcya 2 bpstw Ellwangen i Rossweil, a nawet osobna prowincyę klną z arcybpstwem i 2 sufraganiami. Kiedy prowadzone w tym duchu rokowania r. 1807 w Stuttgardzie z nuncyuszem Hanibalem della Genga, a następnie duchownego Jana Bapt. v. Kellera 1808 r. w Rzymie pozostały bez ältere Deutungen des Wortes "Misskutku, ustanowił król Fryderyk I 1812 sa". 1889; Der Augustininus. Mün-

Dalberg, a następnie 1816 i Rzymu, wikaryat generalny w Ellwangen, oraz seminaryum duchowne i uniwersytet krajowy z jednym fakultetem teologicznym. W r. 1817 wikaryat został przeniesiony do R., a uniwersytet do Tybingi. Cyrkumskrypcya i erekcya nowego bpstwa R. nastąpiła 1821, właściwie 1827 r. Pierwszym bpem (1828-45) został wikaryusz gener. wyżej wspomniany v. Musiał on rządy poniekad dzie-Keller. lić z Radą klną, co wywoływało ustawiczne starcia. Za następcy Kellera Józefa v. Lipp'a (1846 — 69), po zamecie spowodowanym cofnieciem 1857 r. konwencyi na mocy prawa z 30 stycz. 1862 stosunki klne zostały znośnie uregulowane. Nie przeszkodziło to jednak "Zamieszkom Rottenburskim". powrócił dopiero za 3-go bpa Karola Józefa Hefelego (ob.) (1869-93). Dyec. R. liczy 695,800 katol., 713 parafij podzielonych na 29 dekanatów i 1182 kapłanów świeckich (zakonników rząd W. niedopuszcza) oraz kongregacye żeńskie zajmujące się nauczaniem, a posiadające 2500 profesek i 300 nowicyuszek. Wykształcenie kleru odbywa się w utrzymywanych kosztem państwa 2 konwiktach niższych w Rottweil na fakultecie teol, w Tybindze, wreszcie w seminaryum bpiem w R. (Por. F. d. Funk D. kath. Landesuniwers. in Ellwangen u. ihre Verlegung nach Tübingen. Tüb. 1889; W. W. X. k. 1319 - 24; Golther. D. Stadt u. d. Kath. Kirche in Königr. Württenberg. Tüb. 1874; Buchberger K. H. L., II, k. 1835).

(Ch.).

Rotterdamezyk Erazm ob. Erazm z Rotterdamu.

Rottmanner Odylon, benedyktyn, ur. wr. 1841, kaznodzieja i bibliotekarz w opactwie św. Bonifacego w Monachium, wielki erudyta i pracownik niestrudzony, dla wszystkich uprzejmy i gotowy do pomocy, stad lubiany przez uczonych. † w r. 1907. Nie tworzył wielkich dzieł ale mnóstwo pisał artykułów i rozpraw z dziedziny Pisma św. i patrystyki, drukowanych w czasopismach literackich. Ważniejsze z nich sa: Ueber neure und chen 1892; Ein letztes Wort über die clavis Melitonis. 1896 i t. d. Nadto zbiorowe wydania: Predigten u Ansprachen. 1904; 1908. 2 t. wyd. 2-ie; Geistesfrüchte aus der Klosterzelle. München 1908. (Por. Hurter, Nomencl. lit. theol. t. V, k. 1972 i nst.).

Rottner Jan, teolog niemiecki, benedyktyn, ur. w r. 1667, był w swym zakonie prefektem studyów. † w r. 1725. Napisał De formali peccato, distinctione specifica peccatorum et macula peccati. Frisingae 1712, 8-0; De poenitentia. Monachii 1714, 8-0; De restitutione honoris et famae. Ratisbonae 1715, 8-0; Status religiosus. Augustae 1719, 4-0.

Rotulus (rotula) zwój pisma z papirusu lub pergaminu wykonany, zazwyczaj na jednej stronie zapisany. Wiele takich R-ów znaleziono w Egipcie i Herkulanum. W w. IV i V zamieniono je na forme książkową. U Greków zachowały się R-y w pismach klnych, w dolnych Włoszech dla ant. Exultet, oraz przy wyobrażeniach proroków i ewangelistów, wreszcie dla dokumentów składanych uniwersytetom lub pżom. Przedewszystkiem na R-ach pomieszczano spisy osób zmarłych przynależnych do pewnego kła lub klasztoru. W w. IX do XVI z tego rodzaju R-ami wysylano do dostojnych osób specyalnych posłów (rotuliferi) którzy często wędrowali po odleglych krajach i przynosili odpowiedzi (tituli) czesto wierszem pisane. (Por. R. s. Brunona w Acta sanct. Bolland, na 6 paźdz., 736-65). Żydzi do dziś dnia posiadają swoje Megillot (na zwojach pisane ksiegi Biblii, odczytywane przy większych świętach np. Paschy). (Por. Delisle, Roulaux des morts du IX-XV 8. Paris 1866; Wattenbach, Schriftwesen im Mitt. Alt. 1896.

Rouard de Card ks. z XIX w. napisal: De la Falsification des substances sacramentelles. Paris, 8-0; Jérôme Savonarole et le statue de Luther à Worm. Tže, 8-0; Miracle de S. Dominique à Soriano. Tže, i inne.

Rouen stolica depart. Niższej Sekwany arcybpstwo (dioec. Rothomagensis). Jako pierwszego bpa wymieniają św. Nikazyusza (III w.); historycznie stwierdzony jest św. Mello i jego następca

dzie w Arles; św. Wiktrycyusz (406-8) znany jest jako autor pisma De laude Sanctorum; św. Pretekstat został 586 na żądanie Fredegundy w swojej katedrze zamordowany; ś. Remigiusz (763-93) był synem Karola Martela; arcbp Franko (911-19) ochrzeił 912 ksiecia Normandz kiego Rollo; Maurilius (1055 — 67) poswiecił 1063 kł katedralny; Piotr Roger (1330-38) wstąpił jako Klemens VI na stol, aplska i in. W nowszych czasach zaslyneli arbp. Karol I Bourbon (1550 – 82), Dominik de La Rochefoucauld od r. 1759, który podczas rewolucyi uciekł do Monasteru i tam † 1800 r. Jako sufraganje naležaly do R. Evreux, Bayeux, Lisieux, Séez, Coutances, i Avranches; potem Avranches zostalo polaczone z Coutances, a Lisieux z Bayeux. Z kościołów wyróżniają się wspaniała katedra (XIII - XVI w.) w stylu gotyckiem z wspaniała fasada i 2 wieżami wysokości 148 metrów, oraz kl opactwa St. Quen (1318-1550). Archid. liczy obecnie 863,879 wiernych, podzielona na 5 archidyakonatów, 45 dekanatów, 16 parafij pierwszej, 47 drugiej klasy, 599 sukursali i 53 wikaryatów; obsługuje ją 800 kaplanów świeck. W R. odbyło się 27 synodów dyec.; pierwszy 650 r., ostatni za arcybpa Bailleua 1850. (Por. Gallia christ. t. XI; Pommeraye, Hist. de archev. de R. Rouen 1667; (tże synody); Vacandard, St. Quen. Paris 1902; Mgr. Fuzet, Le manoir de R. Paris 1908; Buchberger, K. H. L. t. II, k. 1837).

Rouët de Journel J. jezuita współczesny, autor cennego zbioru p. t. Enchiridion Patristicum locos SS. Patrum, Doctorum, Scriptorum ecclesiasticorum in usum scholarum. Friburgi Brisgoviae 1912, 8-0; 1914, wyd. 2-ie.

Rougerie Piotr Eugenjusz bp. Pamiers, ur. w r. 1832 w Aixe-sur-Vienne; już podczas swych studyów seminaryjnych R. z upodobaniem oddawał się pracom naukowym w zakresie przyrodoznawstwa; wyświęcony na kapłona w r. 1885, następnie został archiprezbyterem w Rochechouart; mianowany bpem w r. 1881; był pociągany przez radę państwa do odpowiedzialności za list pasterski dn. 23 listop. 1885 r. Ks. R. we wrześniu r. 1885 przedstawił francuskiej akademii

nauk memoryał o wynalezionym przez statnich prac zasługują na uwagę: Fisiebie aparacie wytwarzającym wiatr. Aparat ten nazwał "Anémogène"; przedstawiał on w miniaturze naszą ziemię; składał się z kuli puszczonej w ruch wirowy naokoło swej osi; kula ta wytwarzała mechanicznie prądy powietrzne i morskie podobne do tych, jakie wieją na wielu punktach oceanów, jak o tem świadczą żeglarze. R. † w 1907. Zostawił wiele dziel z historyi religii i z badań nad prądami atmosferycznymi i morskimi. (Por. Vapereau, Dict. des Contemp. 1893, s. 1372; Battandier, Annuaire 1907, s. 675).

Rouillon A. M. dominikanin francuski, współczesny, napisał: Sainte Hélène. Paris, Lecoffre. 12 o; La Croisade pour les églises de France. Tre 12-0; Le Père Ollivier (1835-1890). Notes et souvenirs. 8-0.

Rounseville Alger Wilhelm ob. Alger Wilhelm.

Roupain Eugeniusz. ks., współczesny, magister konferencyj w fakultecie teologicznym w Lille, napisał m. in. Leçons et Lectures d'Apologétiqué. La vraie Religion. Cambrai, Masson, 8-0; Nos lectures. Principes et indications. Tze, 8-0; Les petits enfants a la Sainte Table. Tournai 1910, 32-o i inne.

Rouquette J., współczesny, napisał Les victi-L'Inquisition protestante. mes de Calvin. Paris, 12-o; L'Inquisition protestante. Les Saint-Barthélemy. Calvinistes. Tze, 12-o. (Science et Religion. n. 391-2).

Roure Lucyan ks., jezuita wspołczesny, redaktor czasopisma "Etudes", napisal: Doctrines et problèmes. Paris 1900, 8-0; Hipolite Taine. Tre 1904: Anarchie morale et crise sociale. Tże 1903, 12-o; Un chretien, journal d'un néoconverti. Tže 16-o; En face du fait religieux. Paris, Perrin, 1908, 16-0; Testament philosophique de Sully Prudhomme w "Etudes" 20 déc. 1907, p. 785-801; Scolastiques et modernistes w "Etudes" 1908, 5 févr. p. 289-307; 20 mars, p. 767-789; Autour de la question religieuse. Tze 5 juil. p. 97-113; Mysticisme, prophétisme délirant, subconscience. Tże 5 août, p. ku obyczajów i jest przyczyną nieszczęść 360-373 i w in. art. w "Etudes". Z o- ją trapiących. Pismo to pełne paradok-

gures franciscaines. Paris 1913, 16-0: Religion spirite. L'etat present w "Etudes" 1913, 20 juin.

Roussaux (Du), współczesny, profesor fakultetu filozoficznego w instytucie św. Ludwika w Brukselli, napisał m. Ethique. Traité de philosophie morale. - Bruxelles 1908, Dewit, 8-o.

Rousseau Jan Jakób, filozof francuski, ur. w r. 1712 w Genewie z rodziny francuskiej, która emigrowała do Szwaj-caryi w XVI w., wychowany w protestantyzmie przez ojca zegarmistrza w zupełnem zaniedbaniu umysłowem i religijnem, sam przykładał się do nauki czytając bez żadnego przewodnictwa żywoty Plutarcha, biografie Wirgiliusza, Descartes'a, Racine'a, Newtona, Fenelona i in. równocześnie zarabiając na utrzymanie w rozmaity sposób: prowadzac awanturniczy żywot, przerzucał się od zajęcia do zajęcia; czesto znajdował przytulek u rozmaitych osób, m. i. u pani de Warens w Annecy, do której dwukrotnie powracał, mieszkając za drugim razem u niej lat 8. W młodoc anym wieku przyjał katolicyzm. Niespokojnego ducha i wraźliwego umysłu szukał co raz to czego innego, zawiązywał stosunki, przyjmował obowiązki nauczyciela, staral się wystawić swą operę "Les muses galantesa, lecz mimo poparcia Diderota i Grimm'a do tego nie przyszło; moralne życie nie było lepszem, żył przez dłuższy czas ze służącą z oberży Teresa Levasseur, którą potem poślubił; o dzieci swe żadne z nich jednak nie troszczyło się i w końcu porzucili je oboje, umieszczając w przytułkach publicznych. W r. 1732 udal się R. do Paryża, niejednokrotnie jednak zmieniał miejsce pobytu, szukając coraz to nowych wrażeń i przygód i uciekając od nieprzyjaciół, których sobie ciągle stwarzał. Slawę początkowo zdobył R. w 1750 przez wystosowanie do akademii nauk w Dijon Mémoire. w którem odpowiadając na postawione przez akademię pytanie: "czy postęp sztuk i nauk przyczynił się do udosko-nalenia obyczajów?" staje na stanowisku nauczyciela ludzkości i z wymowa przekonywającą wykazuje, że właśnie cywilizacya doprowadzila ludzkość do upad-

ło wielkie wrażenie. Inna praca wyd. w r. 1753 również jako odpowiedź na pytanie akademii w Dijon: Discours sur l'origine de l'inégalité parmi les hommes. Dijon 1753, (polskie tlum. Warszawa 1784) była wystąpieniem pko ustanowionym prawom i zwierzchności. Jedynem lekarstwem według R. pko zlemu jest powrót do stanu natury. W tym okresie R. wraca do protestantyzmu, za co mu przyznano prawo- do obywatelstwa genewskiego. Po upływie roku jedzie do Francyi; w willi pani d'Epi nay w Montmorency przebywa 3 lata i pisze w r. 1759 romans Nouvelle Héloïse; Lettres à d'Alembert sur les spectacles oraz Contrat social i Emile ou de l'Education. 1762. W Contrat social" R. apoteozuje życie pierwotnego człowieka w stanie dzikości, uważając stan natury za jedynie zapewniającej człowiekowi szczęście; odkad po-wstały państwa i ludzie przestali być równymi, zaczyna się dla nich smutna dola. Ksiażka ta była zacheta do rewolucyi, a zasady tam głoszone przyczyniły się bezwatpienia do jej wybuchu we Francyi w r. 1793. O wiele niebezpieczniejszą okazała się książka "Emile" traktująca o wychowaniu; burzy on w niej podstawy rodziny i społeczeństwa i propaguje wychowanie bez Boga i religii. Podstawa systemu wychowawczego R-a jest samowychowanie, samorozwój dziecka pod okiem nauczyciela, którego obowiązki redukuje do roli obserwatora i stróża bez najmniejszego pozytywnego na ucznia wpływu. Natura sama wychowa i udoskonali młodzieńca; rozwinie się on fizycznie i umysłowo przez hartowanie ciała i zdobywanie wiedzy, nie za pomocą książek lub ustnego nauczania, lecz przez doświadczenie nabyte przez obserwacyę faktów zewnętrznych. Moralnie wychowa się uczeń przez wolne, zgodne z natura postępowanie i wysnuwanie samodzielne pewników etycznych tkwiących w glębi wlasnej duszy każdego. Religijne wychowanie dziecka według R. polega na pozostawieniu go do 15 roku życia w zupełnej niewiadomości pojęć o Bogu, duszy i nieśmiertelności; pojęcia te w 18 roku życia same wy-tworzą się w uczniu pod wpływem roz-ważania natury. Dalsze wychowanie re-chette'a w 13 t. Tże 1865; nowe wyd. ligijne powierzone być winno wychowaw- 1900 i nst. Od r. 1905 istnieje w Gene-

sów, ale i wielu niezbitych prawd, zrobi- cy uznającemu tylko 3 podstawowe dogmaty: Bóg, cnota, nieśmiertelność. Tylko odpowiednio do zasad R-a wykształcony i przygotowany nauczyciel może pomyślnie dokonać sprawy wychowania w wyżej przytoczony sposób określonego.

P-ko doktrynom R-a wystąpił ze stanowczościa Kl i społeczeństwo. Archp paryski Beaumont i Sorbonna potepili "Emile'a", a parlament kazal uwiezić R. i książkę spalić w r. 1762. R. uciekl przed wyrokiem do Berna, ale i tu wystapiono pko niemu, wolna Genewa po-tepila R., a nawet Wolter był zdecydowanym przeciwnikiem jego. Dopiero miasto Motiers w kantonie Neuchatel udzieliło schronienia filozofowi genewskiemu. Tu napisal on obrone "Emila" w swych Lettres de la montagne oraz Lettre à Mgr. de Beaumont. Wypędzony przez ludność miejscową z Motiers udal się do Anglii, zaproszony przez historyka D. Hume, gdzie zamieszkal przez kilka miesięcy w Londynie. Stad wrócił potajemnie do południowej Francyi, gdzie pod przybranem nazwiskiem Renou czas jakiś przebywał. W r. 1770 przybył do Paryża i tu napisał swe Les Confessions. Zgorzkniały i zniechęcony do ludzi, odsunał się zupelnie od świata, wpadł w melancholie graniczącą z szaleństwem. Resztę dni swoich przebył w uroczem ustroniu pod Paryżem zw. Ermenonville, ofiarowanem mu przez markiza de Girardin. † tże d. 3 czerwca 1778 r. rażony apopleksyą. Niektórzy twierdzili, że skończył samobójstwem. W 1794 Konwencya przeniosla zwłoki R-a do Panteonu, a w 1907 wystawiono mu w Montmorency pom-nik. Oprócz wyżej wymienionych dzieł R. napisal nadto: Profession de foi du vicaire savoyard, który właściwie stanowi 4 rozdział dzieła "Emile"; Considérations sur le gouvernement en Pologne et sur sa reformation projetée en avril 1772 (po polsku Warszawa 1779); Lettres sur la musique Réveries du Promeneur solitaire; Pygmalion (są w przekł. pols. Wegierskiego i Boduena) i parę utworów scenicznych. Zostawił nadto wiele dziel niewydanych. Zbiorowe wydania dzieł R. sa: du Peywie "Société J. J. R." do krytyczn. wyd. dzieł jego oraz "Archives J. J. R." z czasopismem "Annales etc." Dodać należy że prawie wszystkie główniejsze dziela R. dostały się na Indeks.

Wpływ R. na społeczeństwo był ogromny. Zasady społeczno-redagogiczne przyjęte zostały z uznaniem we Francyi, Niemczech a nawet i w Polsce, z różnym jednak skutkiem, stosownie gruntu, na jaki w danem spoleczeństwie trafily, Ulegli im filozofowie: Kant, Fichte, Hegel, Herder nawet Goethe i Schiller; pedagogowie: Basedow, Salzmann, Pestalozzi, Froebel; socyaliści: Marx, Lasalle, Herzen i in. Z drugiej znów strony doktryny R. wywołały nie mniej stanowczy protest i oburzenie trzeźwo patrzącej cząstki społeczeństwa, broniacego się odruchowo pko bezreligijności i anarchii, zręcznie propagowanych w dzielach filozofa genewskiego. Zasady głoszone prze niego były tym nie-bezpieczniejsze, że w formie pieknej, stylem porywającym podawane i oparte w wielu razach na danych, których rzeczywistość aż nadto dawała się wyczuwać i o reformę prosila; przytem tyle tam było rzeczy naprawde dobrych i godnych uznania, że w chaosie sprzeczności i sofizmatów trudno się było zoryentować, więc wszystko brano za dobra monetę, upatrując w R. wybawiciela społeczeństwa, rzecznika prawdy i obrońcę upadającej moralności. Sam R. jednakże był zupełnie o sobie i swych pismach innego zdanie. Rozważając swa robotę i owoce jakie wydała, nie wahał się wydać na siebie samego surowego sadu. W wydanej przez siebie później ksiażce, która jest dopelnieniem "Emi-la" p. t. Sophie et Emile ou les solitaires, R. potępia i ostro krytykuje swa metode edukacyjna, a widok zlego, którego był sprawca, wywołuje mu na usta gorzkie słowa: "Jestem gwałcicielem si oleczeńctwa!"

Kluczem do zrozumienia zagadkowości, tego gubiącego się w paradoksach i sprzecznościach, a jednak bądź co bądź niepospolitego umysłu, który wywarł tak wielki wpływ na całe stulecie, a i dziś, choć w ograniczonej mierze działającego na umysłowość współczesną, jest jego chwiejność charakteru, ulegającego wpływowi chwili i ślepo działającego pod wrażeniem jakiejś myśli.

chwytającego ja bez zastanowienia, bez porównania krytycznego, czy i o ile ma ona związek z tem, co już przedtem o danej idei powiedział, lub napisał; olśniony jej slusznością i przekonany o jej prawdzie natychmiast ją wypowiadał tak jak mu się ona w danym momencie przedstawiala. Wykluczywszy nawet zła wole i brak rozsadku, o co czesto R-a obwiniano i posądzano, przyznać trzeba, że pycha i zmysłowość tak ten umysł bezkrytyczny zaślepiały, iż nie czuł i nie widział, jak rzekomo w ime słuszności i prawdy, wielką krzywdę sprawiedliwości i prawdzie wyrządzał. Odnośnie do Kła katolickiego R. był zdecydowanym jego wrogiem. Odrzucał on dogmaty chijańskie i podkopywał zasady życia rodzinnego i społecznego; zwalczał Objawienie a głosił religję naturalna; przyznajac człowiekowi doskonałość pierwotna, w której jakoby się rodzi, odrzucał przez to grzech pierworodny; w imię Ewangelii uderzał na jej prze isy, uznawał potrzebę cnoty, a szerzył wyrafinowana niemoralność i rozpuste. Dodać należy, że R. okazywał się przyjacielem Polaków; uwielbiał naród polski, ale tylko dla zbytniej wolności szlacheckiej i "liberum yeto", które podkopało jego byt. Wielki wpływ doktryn R-a na umysły współczesnych tłumaczy się jeszcze i tem, że R. mimo skrajności swych pogladów tak umiał je osłonić pozornem poszanowaniem dla religii i jej zasadniczych dogmatów, iż nie mogły one oburzyć i do odrzucenia ich skłonić; w gruncie rzeczy nie zrywał z Kłem, ale swa niedopowiedziana i niewyraźna religia, zaszczepiał jad obojetności na jej nakazy, stopniowo i powoli wykluczając ją z życia jednostki, rodziny i narodu; niczego nie wymagał, do niczego nie zobowiązywał, ale swą bierną moralnościa wysuszając w sercach źródło siły i wpływu jakie z Kła na dusze płyną, gdy się one z jego powagą liczą i jego zbawczemu działaniu poddają, wpływ ten paraliżował i unicestwiał. Rozdział miedzy wiarą a czynami z wiary płynący-mi R. doktrynami swemi wyraźnie zarysował i w umysłach słabych, leniwych, niezdolnych do czynu, do poświęceniautrwalił, sumienia do reszty uśpił i w bezwładności pogrążył.

ulegającego wpływowi chwili i ślepo O R. pisali m. i. o. Gerdil barnabidziałającego pod wrażeniem jakiejś myśli, ta, Anti-Emil, ou réflexions sur la thé-

principes de Rousseau. Turin 1763; St. bharata. Traduites du sanscrit. Paris, M. Girardin. Paris 1875, 2 t.; Mahrenholtz. Leipzig 1889; Beaudouin, La vie et les oeuvres de J.-J. R. 1891; J.-J-Rousseau et les origines du cosmopolitisme littéraire. 1895; Chuquet, J.-J R.; Nourrisson, Rousseau et le Rousseauisme. Paris 1902; C. v. Sallwürk u. Th. Vogt w przeki. Emila. Langensalza 1907, wyd 4-e, 2 t.; Le maitre, Paris 1907, Ducros, Paris 1908; Geiger, J. J. Rous. 1907, s. 130 i nst., gdzie zebrana jest bogata literatura o filozofii i historyi, prawie i religii, nauce wychowania i t. d. R-a; Hensel P., Rousseau 1907, przedmowa; L. Roure, La Religion de J.-J. Rousseau, w "Etudes" 1907. 5 juin; Bredit, Du caractère intellectuel et moral de J.-J. Rousseau, étudié dans sa vie et dans ses ecrits. Paris 1906, 8-o Hachette; Rod, L'affaire Rousseau. Paris, Perrin, 1906, 8-o; F. Macdonald. London 1906, 2 t.; Kircheisen, Rousseau in seinen Werken 1909; de Girardin, Iconographie de Jean-Jacques R. Paris 1909; C. Champion, Rousseau et la revolution français. Paris 1909, i inne. Z polskich prac o R. Holzwarth, Hist. powsz. t. VII, t 2, s. 470; Chmielowski, Warszawa 1878; Krzemiński, Wolter i Rousseau w "Bluszczu" 1878; Höffding H. dr., Jan Jakob Rousseau. Życie i dziela. Warszawa, 1900, 8 o; M. Szyjkowski; Myśl J. J. Rouusseau w Polsce. XVIII w. 1913, i inni. (Por. Glaire, Diction. t. II, s. 1990; S. Orgelbr., Enc. powsz. t. XIII, s. 108; Herder, Kono. Lexik. Ergnzbnd, 1910, k. 119; Buchberger, Kirch. Handl. 1910, k. 1838 i nst.; Revue prat. d'Apolog. 1912, 1 juill.; Blanc, Dict. de la Pensée. t. II, k. 1394).

X. J. N.

Roussel Alfred ks., współczesny, oratoryanin z Rennes, napisal Lamennais d'après des documents inédits. Rennes 1893, 16-o, 2 t., Lamennais, sa correspondence inconnue 16-o; Lamennais et David Richard. 12-o, napisal wraz z ks. Ingold; Lamennais intime, d'aprés une correspondence inédite. Paris 1897, 16-0; Cosmologie hindoue d'après le Bhâgavata Purana. Paris 1898; Légendes morales de l'Inde emprun-

orie et pratique de l'education contre les tées an Bhâgavata Purana et au Maha-Maisonneuve 1901, 16-o; Etude sur le Mahabharata. Paris, 8-0; Correspondence de Le Coz, évêque constitutionel d'Ille et-Vilaine. Paris, Picard, 1900, 8-0; Un évêque assermenté. Le Coz. évêque d'Ille-et-Vilaine, metrop. du Nord-Ouest (1790—1802). Tže, Lethielleux, 1902, 8-0; L'abbé Lamennais á la Chénaie, Superieur génér. de la Congr. de S. Pierre. (3828-1833). Paris, Tequi, 1909, i inne. (Por. Blanc. Dictionnaire de la Pensée. t. I, s. 788; Tze, Répert. bibliogr. 1902, 8-o, s. 343; Katalogi Lethielleux i Pusteta).

> Rousselot-1) Jan Piotr ks., fonetyk francuski, od r. 1887 profesor filologii w Instytucie katolickim w Paryżu i dyrektor laboratoryum fonetyki doświadczalnej, stworzonego przezeń przy College de France w r. 1896, współczesny, po ukończeniu seminaryum duchownego w Angoulême otrzymał licencyat z literatury w r. 1878. Ogłosił drukiem prace Les modifications phonétiques du langage etudiées dans la patois d'une famille de Cellefroin (Charente). Thése. Paris 1892; Mémoires sur l'origine du langage, présenté au Congrés scientifique international des catholiques de 1888; Principe de phonétique expérimentale. 1897, i inne. (Por. Blanc, Dict. de la Pensée. t. 1, str. 978; Tenze, Répertoire bibliogr. 1902, 8-0, s. 343 i nst.; Orgelbrand, Enc. powsz. t. XVIII. Supl. s. 503).

- 2) Ksawery, profesor francuski i filozof, ur. w r. 1805 w Metz, po ukończeniu nauk obrał zawód nauczycielski i był przez lat 25 profesorem filozofii w kolegium w Troyes. Główne dziela R-a sa: Etudes sur la philosophie dans le moyen âge. 1848—42, 8.0, 3 t.; Analyse des auteurs philosophiques. 1852, 12-0; Etudes d'histoire religieuse aux XII et XIII siécles. Paris 1861, 8-0; 1867, wyd. 2-gie i inne. (Por. Vapereau, Dictionnaire des Contemporains 1893, 4-o, s. 1575).
- 3) Pawel, pedagog francuski, syn poprzedniego, ur. w Sarreguemines (Moselle) w r. 1833; karyere nauczycielska rozpoczał jako repetytor w liceum w Nantes i Brest, później został agregowa-

nym filozofii, profesorem w Troyes, Vesoul i Dijon, następnie był inspektorem akademii w różnych miastach, emerytowany w r. 1883. Napisał: Etudes sur les mystiques espagnols. Malon de Chaïde, Jean d'Avila etc. Paris 1867, 8-0; Leçons de choses et lectures. 1877, 18-0; L'Ecole primaire. Essai de Pédagogie élémentaire. 1877, 8-0; Histoire de l'éducation des femmes en France. 1883, 18-0, 2 t.; Pédagogie historique d'aprés les principaux pédagogues, philosophes et moralistes. 1890, 18-0, i inne. (Por. Vapereau, op. et. l. cit.).

4) Piotr ks., współczesny pisarz francuski, napisał: L'intellectualisme de saint Thomas. Paris, Alcan, 1908, 8-o; Pour l'histoire du probleme de l'amour au moyen âge. Têe 8-o; nadto pisuje artykuly do dwumiesięcznika, Recherches de Science religieuse" np. w r. 1912, n. 5: Vertu et probabilité. Une théorie nouvelle, i inne.

X. J. N.

Rousset Mateusz Józef, dominikanin francuski współczesny, napisał: Intérieur d'un cloitre dominicain, le Monastère de Sainte-Praxède à Avignon. Paris, 12-o; La Venérable Mère Julienne Morelle, dominicaine. Paris, Beauchesne. 12-o; Oeuvres spirituelles de Ju lienne Morelle. Tže 12-0; L'ascétisme dans l'Ordre de St. Dominique. Les traités de la vie et perfection spirituelle de S. Vincent Ferrier et du B. Albert le Grand. Paris, 12-0, 2 t.; Traité de la véritable oraison d'après les principes de St. Thomas d'Aq. Paris, Lethielleux, 18-0, 2 t.; La doctrine spirituelle d'après la tradition catholique et l'esprit des Saints. Tze, 18-0, 2 t.; Directorium asceticum, in quo de viri spirit. eruditione tutissima sanctorum Patrum docum. traduntur. Tže 1893, 16-0; Directions pratiques dans les différents états de l'oraison et de la vie interieure par la R. P. J. B. Rousseau O. P. Tze 1902, 18-0, wyd. nowe; Opuscula ascetica s. Vinc Ferrerii; acced. B. Alb. M. aureus liber "de adhaerendo Deo" et "de Unione Divina" L. Blosii tract. Tże, 18-o; Le livre de la Perfection spirituelle ou intime union avec Dieu du B. Alb. le Grand. str. 2378).

Tže 18-o, wyd. nowe, i inne dzieła wchodzące w skład wyd. przez o. R. "Bibliothèque ascét. dominic" w Paryżu u Lethielleux.

X. J. N.

Rouvier Fryderyk, współczesny jezuita francuski, napisał: Devant l'ennemi. Paris 1893, 8-0; Les saints confesseurs et martyrs de la Comp. de Jésus. Lille et Paris, Desclée, 1794, 8-0; Au berceau de l'autre France. Le Canada et ses premiers martyrs. Paris 1895, 8-0; Loin du Pays. Les religieux français et l'influence de la France dans les missions. Tze 1895, 18-0; Les Grands Sanctuaires de la T. S. Vierge en France. Tours, Mame, 1899, folio, illustr.; La Tr. S. Vierge, d'après Bossuet. Nouv. mois de Marie. Tze; L'époux de la Tr. S. Vierge d'après Bossuet. Nouv. mois de S. Joseph. Tze 1901, 8-0, i inne.

Rouville Aleksander Józef ks. T. J. po zniesieniu zak nu przyjął nazwisko l'abbé d'Hérouville (ob. d'Hérouville ks.).

Roux Józef ks., literat francuski, ur. w r. 1834 w Tulle, po ukończeniu nauk średnich w Brives i Tulle i seminaryum tže, byl przez dwa lata profesorem seminaryum w Brives, przeszło 10 lat pracowal jako proboszez w ubogiej parafii Saint-Hilaire-Peyroux, wolny czas obracajac na studya literackie zwłaszcza nad narzeczem prowansalskiem, które dały go poznać jako jednego z wybitnych badaczów na tem polu. Pierwszą pracą literacka która wydał na widok publiczny był zbiór poezyi Hymnes et poèmes en l'honneur de la Vierge Marie, 1865, 8-o. Następnie napisał w dyalekcie miejscowym rodzaj poematu epicznego La chanson limousine, który ukazał się w druku dopiero w 1888 r. in 8-o. Wydane dwa zbiory p. t. Pensées, zwłaszcza pierwszy z nich, zwrócił powszechną uwagę na ks. R. i został od-znaczony przez akademię francuską. Drugi zbiór p. t. Nouvelles Pensées. 1887, 18-o, mniejsze zrobił wrażenie. Ks. R. został potem mianowany kanonikiem katedralnym w Tulle. (Por. Vapereau, Diction. univ. des Contemporains. 1893,

Roux-Lavergne Piotr Celestyn ks., filozof i polityk francuski, ur. w r. 1802 w Figeac, był uczniem Bouchez'a zanim wstąpił do stanu duchownego, nauczał filozofii w seminaryum w Rennes i teologii w Nîmes. † w r. 1874 w Rennes. Napisał: Philosophia juxta D. Thomae dogmata. Parisiis 1850—59; Philosophie de l'histoire. 1850; Compendium philosophia juxta doctr. s. Thomae Aq. Parisiis 1856; wydał La Philosophie sławnego Goudin'a. Paris 1850; ost. wyd. 1886, t. 4. (Por. Hurter, Nomencl. lit. theol. t. X, k. 1426).

Rouzic Ludwik ks., współczesny, kapelan szkoły św. Genowefy w Paryżu, napisał: Essai sur l'amitić, Paris, Lethielleux, 32-0; La Sainte Messe. Tże 82-0; La Sainte Communion. Tże 32-0; Se connaitre. L'examen. Tże 32-0; Se perfectionner. L'Idéal, Tamże 32-0; Se vaincre. La Lutte. 32-0; Se dèvouer. L'Apostolat. Tże 32.0, Le journée sanctifiée. Tże 12-0; La jeunesse catholique française au XIX siècle. Paris Beauchesne, 8-0; La Très sainte Vierge Marie. 31 lectures pour le mois de Mai. Tże 16-0; La Distinction. Paris, Lethielleux, 32-0 i inne.

Revériè de Cabriéres de, kardnl. wspólczesny, ur. w Beaucaire w r. 1830, kształcił się u Assumpcyonistów w Ni-mes, bóźniej u św. Sulpicyusza w 1849, wyśw. na kaplana w Nimes w r. 1863 zostal dyrektorem kolegium de l'Assomption i sekretarzem bpa Plantier w 1873 r., następnie kanonikiem i wikaryuszem ge-neralnym honorowym, wybrany na bpa Montpellier w r. 1874 został w r. następnym konsekrowany. W r. 1880 z odwagą bronił zgromadzeń zakonnych żeńskich i nie wahał się osobiście pójść do prefekta departamentu, który współdziałał w wykonaniu niesprawiedliwych praw, dla oznajmienia mu, że zostaje ekskomunikowany! Mianowany asystentem tronu pskiego i obdarzony palliuszem w r. 1890. W r. 1911 kreowany krdlem-dyakonem z tytułem Najśw. Maryi Panny Zwycięzkiej. Jest bpem Montpellier. Ogłosił drukiem m. i. Instructions pastorales i Mandements; Deux histoires vraies Tournai 1861, 18-o; Notice sur la R. M. Marie-Elisabeth de la Croix, carmélite de Nîmes. Nimes Forcade, archevêque d'Aix. Aix 1885, 18-0; Mongères. 1877, 8-0; Les Projets de loi de M. Jules Ferry. Montpellier 1879, 8-0, i inne. Nadto przełożył z angielskiego i pomnożył dodatkami i uwagami książkę R. P. Rawes'a, Le Disciple bien aimé. Montpellier 1874, 18-0. (Por. Vapereau, Dictionnaire universel des Contemp. 1893, s. 1379).

X. J. N.

Rovigo-Adria bpstwo (dioec. Adriensis) należące do prowinc. Weneckiej w północnych Włoszech, sufragania Wenecyi, z rezyd. w Rovigo. Bpstwo założone w r. 649 łącznie z Gallionistus; dokładna lista bpów, których było 91, rozpoczyna sie od r. 920. Niegdyś było sufragania Rawenny, następnie poddane zostało metropolii weneckiej w r. 1818. W r. 1909 kurya bpia została przeniesiona do Rovigo. Katolików liczy dyecezya 190,400 w 78 parafiach, obsługiwanych przez 250 kapłanów świeckich i 12 zakonnych; seminarzystów jest 72; kłów i kaplic 300. (Por. A. Speroni, Adrianensium episcoporum series. Padovae 1789; Battandier, Annuaire pontif. 1913).

Roxolanus Pater, neofita, potem dominikanin, † w klasztorze w Samborzu w r. 1512. Napisał: De Genealogia Christi Domini; Summa Divi Thomae Aquinatis; Super quatuor Evangelias expositiones sub titulo Monotessaron. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. pols. t. V. s. 33; Nowowiejski, Phoenix. s. 40.)

Roy (Le) Aloksander ob. Le Roy.

Roy (Le) Edward ob. Le Roy,

Royaards Herman Jan, ur. w. r. 1794 w Utrechcie, w 1823 został profesorem teologii tże, † w1854, Napisał, Ueber das Buch Daniel. 1821, dzieło premjowane; Compendium historiae eccl. christ. 1840—45, 2 t.; Geschedienis van het. Christendom en de christ. kerk. in Nederland gedurende de middeleeuwen. Tże 1849—53, 2 t.; Chrestomathia patristica. 1831–37, 2 t. i inne.

tions pastorales i Mandements; Deux histoires vraies. Tournai 1861, 18-o; Północuej Ameryki, przywódca szkoły Notice sur la R. M. Marie-Elisabeth de la Croix, carmélite de Nîmes. Nimes w Grass Valley (Newada), jest od roku 1861, 18-o; Oraison funébre de mgr 1885 wraz z James'em profesorem filo-

zofii w uniwers. Harvard'a. W r. 1908 R. przedstawił na III kongresie międzynarodowym filozoficznym w Heidelbergu memoryał "O naturze prawdy w świetle rozpraw współczesnych", w którym dowodził istnienia prawdy bezwzględnej. Napisał: Religions Aspect of Philos Boston 1885; The Spirit of Modern Philos. Tże. 1892; The Conception of God. Tże 1896; Studies of Good and Evil. New-York 1898; The Conception of Immortality. Boston 1900; Outlines of Psychol. Tże 1902; Herb. Spencer. Tże 1904; Philos. of Loyalty. Tże 1908; The World and the Individual. New-York 1900 i nst., 2 t. — główne i ważne dzielo. (Por. Herders Koncers.-Lexikon. 1910, Ergänz. Bnd. k. 1196).

Royer Collard, polityk i filozof francuski, ur. w r. 1763 w Compuis, poczatkowo był adwokatem; podczas rewolucyi swem umiarkowaniem ściagnał na siebie prześladowanie i musiał uchodzić z kraju. Po powrocie zwrócił się do studyów naukowych, zwłaszcza filozofii. Pod wpływem szkockiej filozofii Reida stanął w opozycyi pko sensualizmowi i zostawszy profesorem historyi filozofii w Sorbonie w r. 1811 zapoczątkował prelekcyami swemi zwrót ku spiritualizmowi, rozwijanemu później przez Cousin'a i innych. W r. 1827 został członkiem akademii. Po rewolucyi Lipcowej usunal się z polu pracy politycznej i † r. 1845 w Châteauvieux. O R.-C. pisali: Philippe. Paris 1857 i Barante. Tže 1863, 2 t., wyd. 2-ie. (Por. Orgelbrand, Enc. powsz. t. XIII, s. 112).

Royer (le) Joanna ob. Joanna od. W cielenia.

Royer Jakób ks., współczesny, dr. teologii. ur. w r. 1860 w Berlingen, napisał Die Eschatologie des Buches Job. 1901; Das Problem des Leidens im Alt. Test. 1908, i inne. (Por. Keiters Kath. Liter.-Kalend. Essen 1913, s. 488).

Royer Klemencya autorka francuska i feministka, ur. w Nantes w r. 1830, wychowywała się w Sacré-Coeur i dała Graz 1781—85, 4 t. prymatowi pskiemu i utworami, następnie udała się do Szwajcaryi i tu w ciszy oddała się studyom filozofii, ekonomii politycznej i nauk ologie. t. IV, s. 112).

przyrodniczych i wystapiła do walki z religia w swych dziełach: Origines de l'homme et de sociétés. Paris 1869: Les Phases sociales des nations. Tze 1877; Le Bien et la Loi morale. Ethique et Téléologie. 1881; La question religieuse. 1897; Nouveaux principes de philosophie naturelle. 1900: La Constitution du monde. 1900, 8-o, i inne. Opróch tego przełożyła na język francu-Darwina L'Origine des dzieło espèces. Paris 1862; dodajac od siebie przedmowę, w której wysnuwa konsekwencye wypływające z teoryi darwinistowskiej. Była też współpracowniczka dziennika feministycznego "La Fronde" czasopisma "Journal des économistes" i in. R. + w r. 1902 w Neuilly-sur-Seine. (Por. Orgelbrand, Enc. powsz. t. XIII, s. 111 i nast.; Blanc, Rèpertoire bibliographique, 1902, 8-o, s. 345).

Royko Kasper, józefiński historyk klny. ur. w r. 1744 w Meuburgu w Styryi, po odbyciu studyów w Leoben a potem w gimnazyum w Grazu u Jezuitów oraz filozofii tže i teologii w uniwers, wiedeńskim otrzymał doktorat teologii; wyśw. na kaplana w r. 1766, został kooperato-rem w Zellnitz i Witschin. Wszystek wolny czas zbywający mu od pracy duszpasterskiej poświęcał na studya historyczne. Po usunieciu Jezuitów z Grazu został profesorem filozofii w r. 1773, a potem w 1774, historyi klnej, w 1777 dyrektorem seminaryum studyów tże, w r. 1782 profesorem historyi klnej i prawa klnego w uniwersytecie w Pradze, w 1790 dziekanem fakultetu teologicznego tże, w 1793 gubernialnym radcą w czeskim wydziałe krajowym, w 1797 rektorem uniw. pragskiego, w 1807 kanonikiem kolegiaty WW SS. tže. † w r. 1819 w Pradze. Napisał w duchu józefińskim Synopsis historiae religionis et ecclesiae christ. methodo system. adumbrata. Pragae 1785. Oratio inauguralis de studio historiae ecclesiasticae. Graecii. 1776; Einleitung zur christl. Religions -und Kirchengeschichte. Prag. 1788; Geschichte der Grossen allgemeinen Kirchenversammlung zu Kostnitz. Graz 1781—85, 4 t. wymierzona pko prymatowi pskiemu i inne. Było mniemanie, że R-o należał do massoneryi. (Por. Schäfler, Handl. der kath. The-

Sycylii, córka Sinibalda spokrewnionego z Karolem W. oraz z Rogerem pierwszym królem Sycylii. W młodym wieku wzgardziwszy bogactwami i zaszczytami, ukryla się z natchnienia Bożego w odludnej jaskini na górze Quiquina w okolicy Palermo, o trudnym dostępie, gdzie mężnem sercem z wielką stałością zwyciężając przeszkody, pustelnicze, pełne umartwień życie wiodła. Dowodem jej tam pobytu napis odkryty 1624: EGO ROSALIA SINIBALDI QUIQUINE ET ROSARUM DOMINI FILIA AMO-RE DOMINI MEI JESU CHRISTI INI HOC ANTRO HABITARI DE-CREVI. Ztad później idac również za natchnieniem Bożem, przeniosła się do innej jaskini, polożonej w górze Peregrino na pólnoc od Palermo, okolicy lesistej i odludnej jeszcze bardziej, niż poprzednie schronienie, gdzie pędząc życie pełne umartwien, w Bogu zatopione, † ok. 1160 r. Cześć R-i wcześnie jęla się krzewić; napotykamy ja już w XIII w. na Sycylii. Wzywano pomocy jej skutecznie zwłaszcza czasu grasującej zarazy jak w Bivonie 1348, w Palermo 1474. Na górze Quisquinie w pierwszych wiekach po zgonie R-i wzniesiono ku jej czci oltarz, a na górze Peregrino kl, ale choć wiedziano, iż ona w tej górze spoczywa, zwłok jej, mimo poszukiwań, nie można było odnaleźć, o czem była przepowiednia, że dopiero się to stanie czasu wielkiej zarazy. Jakoż rzeczywiście, gdy r. 1624 Palermo nawiedzone zostało morowem powietrzem, d. 15 lipca znaleziono zwłoki R-i, poczem je przewieziono do pałacu kard. Doryi arbpa palermitańskiego, który zarządziwszy urzędowe zbadanie ich autentyczności, wystawił je d. 22 lut. 1625 r. ku czci publicznej. Spoczywają one obecnie w katedrze palermitańskiej, w kaplicy ś. R-i; złożone w srebrnej trumnie 1298 funtów ważącej, wystawianej trzykrotnie w roku, oraz czasu niebezpieczeństwa zarazy. Urban III polecił wpisanie dwukrotne wzmianki do Martyrologium rzymskiego o ś. R i: d. 15 lipca w rocznice znalezienia jej zwłok i d. 4 września, dniu poświęconym wspomnieniu jej śmierci. Pacierze kapłańskie i Maze ś. o ś. R-i rozciągnał Aleksander VII r. 1666 na cale królestwo Sycylii, Innocenty XI w r. 1689 na terytoryum zależne od cesarza rzymsko-niemieckiego, rewolucyi opuścił ojczyznę i przybył na

Rozalia ś. Żyła w XII stuleciu w | Innocenty XII w r. 1693 na królestwo hiszpańskie. Cześć jej szerzyła się i w innych krajach, jak w Belgii, Portugalii, przeszla też do Ameryki i Afryki, a wszędzie wzywano ją pko zarazie. Do Polski sprowadzeno relikwie ś. R-i za staraniem Jezuitów 25 lipca 1630 r. a 21 września wystawiono je ku czci publicznej w kle ś. Barbary w Krakowie; gdzie był jej oltarz z nastawa w ksztalcie groty, mieszczącą w sobie jej obraz. Uroczystość o ś. R-i w tym kle (Pruszcz, Kleynoty miasta Krakowa) dla większego konkursu ludzi, z wystawieniem Najśw. Sakramentu, z dwoma kazaniami obchodzono w 1 niedziele września, gdzie i relikwia tej ś. daje się do pocałowania wiernym po nieszporach. Czasu odnowienia kla ś. Barbary w 1897 r., oltarz ten zniesiono i odtąd cześć jej w tym kle znacznie się zmniejszyla. Również i kł. ś. ś. Piotra i Pawła w Krakowie otrzymał jej relikwie, a te, które dostała królowa Konstancya przechowywano w kaplicy zamku w Warszawie. W wielu naszych dyecezyach aż do reformy kalendarza w r. 1914 obchodzono uroczystość ś. R-i d. 4 września. W parafii szelkowskiej (dyec. plocka) jest kaplica ś. R-i z jej obrazem cudownym. Przyjaciel Ludu (Leszno 1839) podaje str. 239, pieśń dawną do ś. R-i, rozpoczynającą się od słów: "Rozalio, pustelnico! Chrystusa Oblubienico", malująca okropność klęski zarazy. Już w r. 1630 wydał o. Fryderyk Szembek T. J. Rosa coelestis (życie ś. R-i) Kraków i Informacya krótka o nabożeństwie do ś. R-i, Toruń. W Acta Sanctorum Bollandystów pod d. 4 września jest obszerna rozprawa o życiu, relikwiach, cudach ś. R-i i czei jej oddawanej. (Per. Encykl. Nowodw.).

M. B.

Rozan Karol, literat francuski, ur. w r. 1824 w Nantes, † w 1905 r., napisal: Petites ignorances de la conversation. 1856; La Bonté. 1869; A travers les mots. 1876; Au terme de la vie. 1891; De l'ordre dans les idées. 1893, i in.

Rozaven de Liessegues Jan Ludwik T. J., bretończyk, ur. w r. 1772 w Quimper, we wczesnej młodości zdobył niepospolitą wiedzę; w r. 1792 z powodu wyspę Jersey, a potem do Londynu, Clèves i Paderbornu, gdzie wstąpił do zgromadzenia Ojców Najśw. Serca Je-Wysłany do Anglii do konzusowego wiktu w Kensington, wkrótce opuścił to zgromadzenie i wstapił w r. 1804 do Jezuitów w Połocku; w r. 1814 śluby cztery w Petersburgu złożył. Zajmował stanowisko rektora konwiktu w Petersburgu, profesora filozofii i prefekta studyów. Wydalony w r. 1814 z Petersburga udał się do Połocka, tu uczył teologii dogmatycznej i był dziekanem fakultetu teologicznego w akademii połockiej. Wypedzony wraz z braćmi z Rosyi w r. 1820, udal się do Rzymu i tu mianowany asystentem Francyi, zajmowal to stanowisko do śmierci w r. 1851. R. de L. był niezwykłej miary teologiem. Dupanloup stawiał go na pierwszem miejscu po Bossuecie. Napisal: La vérité défendue et prouvée par les faits. Polock 1817, 8-o; 1825, 12 o; L'Eglise catholique justifiée contre les attaques d'un ecrivain, (Aleksandre de Stourdza), qui se dit orthodoxe. Lyon et Paris 1822, 8 o; Monita secreta Soc. Jesu. Paris 1828, 8-o, pko insynuacyom redaktora Gazety Petersburskiej 1818 r.; Examen d'un ouvrage intitulé: Des doctrines philosophiques sur la certitude etc. Avignon 1831, 8-o; L'Eglise russe et l'Eglise catholique. Paris 1862, 12-0, i w. in. Zostawił też w rekopisie: Histoire de la Comp. de Jésus conservée dans la Russie Blanche. R. de L. nie umial po polsku, ale jego art. tłumaczone na język polski z "Miesięcznika Polockiego" drukowane były w tym czaso-piśmie: Uwagi nad wychowaniem młodzieży. 1818, t. I i II; Herodot i Diodor sycylijski i t. d. Tże, t. II i III; Uwagi nad uwagami o ludziach stoletnich. Tze, t. III; Uwagi nad przywroceniem Jezuitów do Fryburga. Tže, t. III. (Por. Sommervogel, Bibli othėque, t. VII, k. 264 67; Brown, Biblioteka, s. 348 i nst.; Hurter, No. menct. lit. t. V, I165 i nst.).

X. J. N.

Rozbój Efeski ob. Efeski rozbój Rozdziały trzy, spór, ob. Capitula tria.

Rozesłania apostołów święto ob. Apostołów rozesłanie. Rozeznania wiek ob. Annus discretionis.

Rozgraniczająca buila (b. circumscriptionis) pismo pskie, określające granice nowej dyecezyi, lub nowe granice dawnej. Pierwsza zazwyczaj me miejsce przy utworzeniu dyecezyi wśród niewiernych, lub wskrzeszeniu istniejacej niegdyś w kraju akatolickim. Druga wydana bywa po pewnych zamieszkach państwowych, gdy wypadnie zgodnie z interesem państwa ściśle zorganizować hierarchie klna, jak np. mialo to miejsce w Niemczech po wojnach Napoleońskich lub we Francyi po rewolucyi. Ta ostatnia jest nastepstwem układów przeprowadzonych miedzy rządem a Stolica aplską i często wypływa z zawartego konkordatu, chociaż może być wydana i bez niego. Takie bulle m. i. wydane były np. skutkiem utworzenia archidyecezyi Mohilewskiej (ob.), Warszawskiej (ob.)

Rozgrzeszenie ob. Absolucya.

Rozier Jan ks., dr. filozofii, współczesny, protonotaryusz aplski, ur. w r. 1852, jest kanonikiem tytularnym w Gap od r. 1897 i misyonarzem aplskim, obecnie jest dyrektorem generalnym iustytutu "L'oeuvre de l'Adoption". Mapisał: L'Art d'etre Maman. Paris, Gabalds, 1912, 8-; Panégyriques. 870.

Rozmyślanie jest to rodzaj modlitwy wewnętrznej, polegającej na rozpamiętywaniu prawd wiary i doskonałości Bożych przykazań i obowiązków stanu i na pobudzaniu się do uczuć i postanowień, jakiesię z danego rozmyślania wyprowadzaja. Rozmyślanie jest modlitwa w ścisłem znaczeniu, gdyż w niem dusza wznosi się ku Bogu, obcuje z Bogiem. Zowie się modlitwą wewnętrzną, gdyż wszystkie jej akty dokonywują się wewnątrz duszy, bez wyrażenia jej słowami. Chociaż rozmyšlanie nie jest środkiem koniecznym do zbawienia, jednak niezbędne jest dla duszy, zwłaszcza powołanej doskonalcści, która pragnie zerwać z grzechami i wadami, postąpić w enocie dojść do wyższej doskonałości. Aby zerwać z grzechami i wadami, trzeba je obrzydzić, a obrzydzić je można tylko przez rozpamiętywanie Boga; aby zapragnać postępu w cnocie, trzeba rozmyslać; aby dojść do prawdziwej doskonalości,

trzeba się oderwać od stworzeń, a zjednoczyć ze Stwórca. Wiele jest metod rozmyślania, wszystkie jednak można sprowadzié do dwóch głównych: Ś. Ignacego i Sulpicyańskiej. Pierwsza ma nazwe od swego autora, druga od seminaryum paryskiego S. Sulpicyusza, gdzie jest w użyciu, i według O. Fabera jest wiernem odbiciem tradycyi dawnych ojców i św. pustelników. Metoda św. Ignacego jest więcej zastosowana do ducha czasu, lepiej odpowiada usposobieniu wiekszości rozmyślających; jest łatwiejsza choć na pozór zdaje się trudniejszą; wszystko w niej jest proste, mądre, praktyczne – prowadzi wprost do zamierzonego celu. Pierwszy sposób modlitwy wewnętrznej może mieć za przedmiot przykazania Boskie, kościelne, grzechy, cooty grzechom przeciwne, i t. p. Sposób odbywania tego rodzaju modlitwy jest następujący: najpierw skupienie ducha bezwarunkowe, modlitwa przed rozmyślaniem, polegająca na stawieniu się w obecności Bożej, ofiarowaniu siebie I rozmyślania Bogu, czyta się odpowiedni tekst rozmyślania, dalej pobudza się do aktów pobożnych i czyni się odpowiednie postanowienie. Przedmiotem drugiego sposobu rozmyślania jest modlitwa ustna. Trzeci sposób rozmyśłania ma przygotowanie dalsze, jako wstęp do rozmyślania i przygotowania bliższe, jako samo już wprowadzenie do właściwego roz-, myślania, Chodzi tu ś. Ignacemu o rozbudzenie działania pamięci, rozumu, woli. Ozwarty sposób polega na ścislej kontemplacyi, gdzie działa tylko sama wyobraźnia, uzmysławiając sobie jakiś moment z życia Pana Jezusa, Matki Boskiej etc. Metoda sulpicyańska, jest wiernem odbiciem tradycyi ojców i świetych pustelników. Metoda ta jest przydatna dla osób nie posiadających wyższego daru modlitwy wewnetrznej. Podług tej metody trojakie jest przygotowanie: dalsze, bliższe i najbliższe: przygotowanie dalsze polega na usunięciu przeszkód do rozmyslania, bliższe ma na celu dopełnienie warunków potrzebnych do dobrego rozmyślania, najbliższe zaś składa się z trzech aktów: stawienia się w obecności Bożej, upokorzenia się przed Bogiem i zjednoczenia się z Nim. Środek rozmyślania stanowia punkty: uwielbienia, zjednoczenia się z Bogiem, współdziałania. W zakończeniu mamy modlitwe dziękczynna za otrzy-

mane łaski i oświecenie, przebłagalną za oziębłości i roztargnienia jakich dopuściliśmy się w samem rozmyślaniu, rachunek sumienia, oraz podziękowanie Matce Boskiej. Wiele mamy dzieł, mogacych poelużyć jako podręczniki do odbywania medytacyi, np. Schouppe, Meditationes sacerdodales, Parisiis, 2 t.; Lancicius. Puncta meditationum, Cracoviae, 1890; Schnaider, Lectiones quotidianae, Ratisbonae, 1887; Młodzianowski, Rozmyślania, Lublin; Benisławski, Rozmyślania dla osób duchownych... Warszawa 1859; Pelezar, Rozmyślania o życiu kapłańskiem, Kraków, 1897, 2 tomy: Chaignon, Rozmyślania dla kapłanów, tłum. przez ks. bpa Kossowskiego i t. d.

X. M. S.

Rozniatowski Abraham ks. z końca XVI i początku XVII w., piszący gładkim stylem i dobrym wierszem, napisał: Pamiątka krucawey Ofiary Pana Zbawiciela naszego Jezusa Chrystusa. Wedle mieysc Hierozolimskich nad Zebrzydowicami wykonterfektowanych. Kraków 1610, 4-0; Zwierciadło smutne wyrażatące wizerunek okrutney meki y śmierci Pana Zbawiciela naszego Jezusa Chrystusa. Tże 1618, 4-0. (Por. Wiszniewski, Historya liter. pols. t. VIII, s. 167 i 214).

Rozpacz jest do dobrowolna utrata na iziei osiągnięcia upragnionego celu. Terminu tego zwykle używa się na określenie występku przeciwnego cnocie teologicznej, nadziei, wtedy R. jest dobrowolna utrata nadziei osiągniecia zbawienia wiecznego. W tem ostatniem znaczeniu rozpacz jest bezwzględnie - ex genere suo toto -grzechem ciężkim, gdyż wyrządza wielką zniewagę Panu Bogu, Jego dobroci. Grzechem powszednim rozpacz jest wtedy tylko, gdy jest chwilowa niecałkowita. Przykladem smutnych następstw rozpaczy jest Judasz zdrajca, ktory po dopuszczeniu się zbrodni wzglę-dem Boskiego Mistrza zamiast żalu za grzech i błagania Boga o przebaczenie zwatpił o dobroci Bożej i pozbawił się życia. (Por. E. Génicot, Theologiae Moralis Institutiones, Lovanii, ed. 4, 1902, vol. I, p. 185, Gury-Palmieri-Ballerini, Compendium Theologiae Moralis, Prati, 1894, I t., 211, 213, 215, 216). X. R. J.

Rozrażewski albo Rozdrażewski. 1) Franciszek, polak, kapucyn w prow. czeskiej od r. 1614, mąż uczony i pobożny gorliwie pracował nad nawróceniem heretyków. Był lektorem, definitorem, gwardyanem. † w r. 1658 w Styryi. Pisal po czesku i po lacinie: Tractatus de quibusdam controversiis etc. Raudonici 1620; Directorium pro noviter ad fidem catholicam conversis, 1633: Exercitia spiritualia. Pragae 1647, 8-v; Scala spiritualis. Olomucii 1636. (Por. S. Orgelbr., Enc. powsz. t. 13, s. 118; Jocher, Obraz bibl. hist. nauk. t. II, passim). - 2) Hieronim bp kujawski, herbu Doliwa, ur. w Krakowie w r. 1535 r. Otrzymał staranne wychowanie w duchu katolickim, dla dokończenia zas edukacyi udał się za granice; powróciwszy był czas jakiś na dworze Zygmunta Augusta, niedługo jednak idac za rada kardia Commendoni'ego poświęcił się stanowi duchownemu i w Rzymie, po ukończeniu studyów teologicznych i prawa kanonicznego, święcenia kaplańskie otrzymał. Wysłany przez pża Piusa V w poselstwie do króla Henryka do Francyi świetnie się z powierzonego obowiązku wywiązał. Gdy potem obrano Henryka królem polskim prymas Karnkowski wyslał w poselstwie R-o po króla do Francyi, i przybyłego wital uroczyście w Krakowie w imieniu narodu. Był też sekretarzem koronnym, rercem calem služac królom Henrykowi i Stefanowi. Mianowany został bpem kujawskim w r. 1581. Jeździł też w poselstwie od króla Stefana do cesarza niemieckiego. Powróciwezy do kraju oddał się z całą gorliwością sprawom bpstwa swego. Dyecezya kujawska była pod każdym wzgledem zapuszczona; niedbalstwo poprzednich pasterzy odbiło się tak na duchowieństwie, jak i na wiernych. Upadek wiary, liczne odstępstwa spowodowane propagandą protestancką, utrata wielu kłów, rozluźnienie karności duchownej i zakonnej, to były smutne owoce rozprzężenia, jakiego widownią był obszar dyecezyi, na której czele stanał R. Ufny w pomoc Bożą zabrał się energicznie do dziela. Rozpoczał od reformy klasztorów meskich i żeńskich i wkrótce, powoli i z wielkiemi trudnościami reformę przeprowadził i obserwę zakonną przy-

Rozproszenie Żydów ob. Diaspora, wrócił. Walka z zepsutem duchowieństwem również niemało kosztowała go wysiłku i pracy. Sprowadzał uczonych i pobożnych kapłanów. Odbył kilka synodów dyecezyalnych i ułożył statuty dla dyecezyi. W tem wszystkiem gorliwie pomagali mu Jezuici. Szczególnie łaskawym był dla ludu, zbliżał się do katechizował osobiście dzieci i doroslych. Łaskawy i uprzejmy dla heretyków, nienawidził ich błędów, starał sie o nawrócenie bładzacych ale z cała stanowczościa występował, gdy chodziło o nieprawnie zabrane przez protestantów kly, których wiele odebrał. Zakładał szkoły, dbał o oświatę, o uregulowanie spraw majatkowych dóbr klnych. Był to wiec pasterz w całem znaczeniu gorliwy i ducha aplskiego. † w Rzymie dn. 9 lutego 1600 r. dokad udal się na jubileusz. Pochowany w kle al Gesu u Jezuitów. Janocki pisze o nim że był "theologus atque orator aevo suo praestantissimus", pisma jednak kaznodziejskie jego zaginęły. Zostawił po łacinie: Synodus dioecesana Vladislaviensis celebrata anno 1586 mense Septembris. Posnaniae 1589; akta niektórych synodów w rekopismach, które wydał ks. Zenon Chodzyński w zbiorze Statuta synodalia dioecesis Vladisl. et Pomeraniae. Vars. 1890; nadto Acta Curiae Episcopalis; Liber privilegiorum Episcopatus Vladislav; De regendo episcopatu; Orationes i Epistolae. (Por. S. Orgelbr., Enc. powsz. t. XIII, s. 119; Pelezar, Zarys dz. kazn. t. II, s. 99; ks. St. Chodyński, art. w Enc. Nowodworskiego). — 3) Jan ob. No-womiejski Jan. — 4) Stanisław T. J., brat Hieronima bpa kujawskiego, pierwszy jezuita polski, ur. w r. 1538, wstapil do Towarzystwa w Rzymie już jako kaplan w r. 1560, profesyę 4 ślubów złożył w r. 1569, rządził kolegium pultuskiem przez lat 7 i był pierwszym superiorem domu profesów w Krakowie, gdzie † w r. 1619. Napisał: Życie Hieronima Rozrażewskiego Biskupa Kujawskiego. (Por. Sommervogel, Bibliothéque. t. VII, k. 268; Wielewicki S. J. Hist, domus professae S. J. Cracoviae, t. III, s. 285-6; Brown, Biblioteka. s. 350).

X. J. N.

Rozwadowski Jakób Jordan ks., kapłan dyecezyi tarnowskiej, ostatnio proboszcz w Starym Sączu, ur. w r. 1835, wyśw. na kaplana w 1856, napisał: Mowa przy obchodzie żałobnym za duszę s. p. Wincentego Pola. Tarnów 1872; Nauki katechizmowe na wszystkie niedziele roku całego. Kraków 1873; Mowa na pogrzebie ś. p. Aloizego Józefa Pukalskiego bpa tarnowskiego, Tarnów 1885, (Por. Pelczar, Zarys dziejów kazn. t. II, s. 385).

Rozwód ob. Małżeństwo.

Rozwód u żydów ob. List rozwodowy.

Róża złota – jest to dar papieski' udzielany zasłużonym osobom z domów panujących lub korporacyom calym. Poświęcana bywa taka róża w czwartą niedziele postu wielkiego podług specyalnego ceremonialu. Zwyczaj ten udzielania przez papieży złotej róży sięga dawnych czasów, prawdopodobnie pochodzi od czasów Innocentego IV. (Por. Pagi. De antiq. eccles. ritibus. III, Antverpiae, 1737, p. 190). Wiele takich róż od Stolicy Apostolskiej dostało się Polsce. O-trzymali ją: 1) Kazimierz Jagiellończyk 1448, 2) Aleksander Jagiellończyk 1505, 3) Henryk Walezy 1574, 4) Anna Jagielonka, 1585, podarowała ją do skarb ca Kolegiaty św. Jana w Warszawie, 5) Anna Austryacka 1592, 6) Zygmunt III 1607, 7) Konstancya, druga żona Zygmunta III, 8) Marva Ludwika 1651, 9) Eieonora, żona króla Michala, 10) Marya Kazimiera 1683, 11) Marya Józefa, żona Augusta III, 1757, podarowała ją do skarbca katedry krakowskiej i tam się obecnie przechowuje, 12) Halszka z Radziwiłłów Sapieżyna około 1600 r. – (Por. Ks. St. Zalęski T. J., Złota Róża w Przegl. Powsz., 1898, 6, p. 413) X. R. J.

Róża z Limy św. dziewica z trzecie go zakonu sw. Dominika ur. w r. 1586 w Limie, stolicy Peru, z rodziny hiszpańskiej. Od lat dzieciecych okazywała wielkie upodobanie w modlitwie, umartwieniu i cierpliwości. Z powodu niezwyklej urody chwalono często R-ę, co ją

bań. Gdy rodzice jej nieszczęśliwym zbiegiem okoliczności stracili majatek, R przyjęła obowiązki służącej, co jednak wcale jej nie przeszkodziło nieustannie być złaczona z Bogiem. W r. 1606 wstąpiła da trzeciego zakonu św. Dominika i tu podwoiła swe umartwienia, czuwania i modlitwy. Między innymi sposobami umartwienia praktykowała R. zwyczaj noszenia na głowie korony z cierni, dla naśladowania Zbawiciela świata. -Ostro doświadczana ze strony świata, który opuścila, i wewnętrznemi udręczeniami, trwała mężnie przy Panu, wreszcie dotknieta bolesna choroba zwykła była mawiać: "Przymnażaj, o Panie, cierpień, abyś przez to pomnażał i mi-łość Twą w mem sercu!" † dn. 24 sierpnia 1617 r. Cale miasto wzieło udział w jej pogrzebie, a cuda zdziałane za jej przyczyną, postawiły ją w rzędzie Świetych. Kanonizował ją pż Klemens X w r. 1671. Święto 30 sierpnia. Żywot Św. pisali: Feuillet, Vie de sainte Rose; Oliva, Panégyrique de Sainte Rose, Dominicaine. Année Lyon 1898. Aug. II, s. 951 i nst. (Por. Pétin, Dict hagiogr. II, k. 912; Glaire, Dict. II s. 1984).

X. J. N.

Róża z Viterbo św. tercyarka zakonu św. Franciszka. ur. ok. r. 1235 w Viterbo z ubogich rodziców. Odznaczała się duchem modlitwy i milosierdziem dla ubogich. Obdarzona od Boga niezwykłemi łaskami wywierała wielki wpływ i na współczesnych, szczególniej celowała umrtwieniem i darem nawracania grzeszników. Do darów i lask we-wnętrznych dolączył Pan Bóg dar czynienia cudów, to też tak za życia jak i po śmierci w dniu 6 marca ok. 1252 r., otoczon była wielką czcią rodaków, a zwłaszcza mieszkańców Viterbo, którzy jedna z bram miejskich ozdobili jej statua. Pż Aleksander IV kazał w r. 1258 przenieść ciało R., dotad nienaruszone, do klasztoru N. M. P. należącym do Klarysek. Swięto 6 marca i 5 września. Żywoty dawne św. R-y zaginęly, późniejsze, mimo obfitego materwału biograficznego, duże mają zabarwienie legendarne. Z nowszych biografów znaczniejniewymownie martwiło; w końcu zeszpe-ciła twarz swoją, by nie być komuś o-kazyą do próżności i grzesznych upodo-ryż 1902, wyd. 3-cie; de Kerval, Vannes 1896. (Por Pétin, Dictionnaire hagiogr. II, k. 912; Glaire, Diction. t. II, s. 1984; Buchberger, Kirch. Handl. 1910, k. 1820).

 $\lambda$ . J. N.

Różanego krzyża bracia, nazwa wrze komego stowarzyszenia tajemnego, mającego na celu reformę calego świata. Początek legendy o jego istnieniu sięga czasów, kiedy na poczatku XVII w. roilo się w Niemczech od różnych marzycieli, astrologów, fabrykantów złota, wynalazców kamienia madrości i eliksiru długiego życia, i in. tego rodz. szalbierzy. Wiadomość pierwszą (1614) o niem przy niosly dwa pisma anonimowe: "powszechna i ogólna reforma calego świata" oraz "Fama fraternitatis". Według tego źródła jeszcze w r. 1378 jakiś szlachcic niemiecki miał się udać na Wechód, gdzie poznal różne tajemnice uszcześliwiające świat i ludzi i w tym celu założył stowarzyszenie w klasztorze ś. Ducha. Stowarzyszenie to miało być tak tajemne. że sami st warzyszeni o sobie nic wzajemnie nie wiedzieli. W sto z górą lat w zamurowanej celi owego klasztoru odnaleziono jakoby pismo założyciela 1 jego tajemnice i zawartość jej w wyżej przytoczonych pismach. Wielu wobec współczesnej łatwowierności przyjęło całą baśń na seryo i poczęły się na tych szalbierczych zasadach tworzyć stowarzyszenia i bractwa. Według poważniejszych badaczy była to satyra na zbyt łatwowiernych skreślona przez Jana Walentego Andreä, który w herbie swoim posiadal "Krzyż z różami" i sprawą ogólnej reformy żywo się zajmował. Przypuszczenie to potwierdza i ta okoliczność że owa "Fama fraternitatis" jest prawie dosłownem przekładem satyry Boccaliniego († 1617) p. t. "Raguoli di Perosso", którego Andreä w swojej "Mitologia christiana" bierze sobie za wzór. Zapominać też nie na leży iż krzyż i róża był ulubionym symbolem ówczesnych alchemików i szalbierzy. Powoli cała ta basń poszła w zapomnienie a i niedobitki łatwowiernych braci R. K. przepadły bez wieści. W sto lat póżniej powstało nowe stowarzyszenie R. K. ok. r. 1756 a 1768 z pomieszania wolnomularstwa z dawnemi praktykami braci R. K. I tu rownież łączono reformę ludzkości z różnemi szalbierczemi praktykami, które zwabily rzesze latwo-

wiernych. Założycielami byli lekarze B. J. Schliess v. Löwenfeld z Sulzbach i Doppelmayer z Hof. Do stowarzyszenia tego naležal i nadal mu pewne znaczenie ulubieniec króla pruskiego Fryderyka Wilhelma II i minister oswiaty Wöllner († 1800). Wśród głośnych na caly świat krzewicieli stowarzyszenia, w gruncie rzeczy szalbierzy, byli hr. A. Germain († 1780) i Cagliostro († 1795). Ten ostatni był twórcą wysokiego stopnia w masoneryi – koptyjskiego, który dotąd nie stracił swego znaczenia. - (Por. Murr, Ueber d. wahren Ursprung d. R. Cie Freumauerei Sulzbach 1803; E. Stierke, Schwärmer u. Schwindler am Ende d. XVIII Jahrh, Leipz, 1874; Waite, The Real History of the Rose. crucians, Lond. 1887).

(Ch.).

Różaniec jest to modlitwa ustna, szeroko w Kle katolickim rozpowszechniona, zasadzająca się na odmawianiu pietnastu dzie-iatków Zdrowaś Marya. z poprzedzającem każdy dziesiatek O i cze nasz, z towarzyszacem tej modlitwie rozmyślaniem tajemnic Odkupienia, zastosowanych kolejno w pewnym porzadku do każdego dziesiatka. Na wstępie zwykle odmawia się Ojcze nasa i trzy Zdrowaś Marya, po każdym dziesiatku Chwała Ojcu..., choć zreszta do istoty R. uależy tylko odmówienie w każdym dziesiątku jednego Ojcze nasz i dziesięciu Zdrowaś Marya. Różaniec cały dzieli sie na trzy części: radosną, bolesną i chwa-lebną. Tajemnice radosne są: Zwiastowanie N. M. P., Nawiedzenie ś. Elżbiety przez N. M. P., Narodzenie Chrystusa Pana, Ofiarowanie Chrystusa Pana w kle, znalezienie Pana Jeznsa w kle. Część bolesna zawiera tajemnicę następujące: modlitwę i krwawy pot Chrystusa Pana w Ogrójcu, biczowanie, koronowanie, dźwiganie krzyża i ukrzy-Wreszcie tajemnice chwalebne żowanie. sa: Zmartychwstanie, Wniebowstapienie Chrystusa Pana, Zesłanie Ducha św., Wniebowzięcie N. M. P., Ukoronowanie N. M. P. w niebie. Podczas odmawiania Różańca trzeba go trzymać w reku, przesuwając jego paciorki w miarę odmawiania zdrowasiek, a to dla pozyskania odpustów, jakie do tego nabożeństwa przywiązali papieże. Nazwa róświęte tajemnice naszego Odkupienia są dla Najśw. Panny nieustającem źródłem coraz to nowej czci i radości, które od najdawniejszych czasów były symbolizowane kwiatami róży. Jest on jakby różną mistyczna, przypominającą nam tajemnice Pańskie, z któremi Najświetsza Pannajest tak ściśle związana, a dzieki czemu Różaniec łatwym się staje do zrozumienia dla każdego, choćby najprostszego człowieka. Początek R-a zdaje sie być taki: od najdawniejszych czasów istniał zwyczaj odmawiania przez pustelników pewnej liczby pacierzy, że-by się jednak nie pomylić w liczeniu, coby zresztą wpływało ujemnie na skupienie, potrzebne do modlitwy, składano zwykle pewna liczbę kamyków odpowiacająca liczbie pacierzy i po każdym pa-cierzu odrzucano po kamyku. Potem Potem używano odpowiedniego sznurka z supełkami, mającemi podobne znaczenie, a zw. pospolicie Paternoster od modlitwy tejże nazwy, a potem, kiedy Pozdrowienie anielskie poczęło wchodzić w użycie, dodawano je do O j cze nasz i w ten sposób powstal R., rozpowszechniany z wielkiem powodzeniem, następnie przez św. Dominika w walce duchowej z albigensami. Heretycy masami porzucali biędy i powracali do jedności klnej. Po śmierci ś. Dominika R. idzie w zapomnienie, dopiero w w. XV Alanus mnich z Bretanii wznawia to nabożeństwo i odtad jest ono w użyciu codziennem w Kle, otrzymuje od Stolicy Aplskiej wiele przywilejów, a nawet zostaje wprowadzeny przez Leona XIII jako publiczne nabożeństwo, przyczem wiele odpustów zostało do niego przywiązanych. Wśród wielu z nich wyróżniają się odpusty tak zwane krzyżackie, dające 500 dni odpustu za odmówienie każdego Ojcze nasz i Zdrowaś Marya, bez względu czy się odmówi cały R, czy chocby jeden dziesiątek, inne zaś odpusty zyskuje się po odmówieniu całej cząstki. Przy wspólnem odmawianiu R-a obdarowanego odpustami św. Brygidy wszyscy zyskują i to jednakowo odpust, jeżeli choć jedna osoba między niemi będzie miała R., wzbogacony temi odpustami, do innych R-ów indult ten nie rozciąga się. Nie wolno pod utratą odpustów pożyczać ko-

żańca opiera się na pobożnej myśli, że żeli się R. rozerwie, wolno go nawlec święte tajemnice naszego Odkupienia są dla Najśw. Panny nieustającem źródłem coraz to nowej czei i radości, które od najdawniejszych czasów były symbolizowane kwiatami róży. Jest on jakby różna mistyczna, przypominająca nam Praedicatorum).

X. M. S.

Różaniec nieustający ob. Bractwa. 22.

Różaniec żywy ob. Bractwa. 23.

Różańca św. bractwo ob. Bractwa. 21.

z Różany Maciej ks. kanonik warszawski i pleban czerski z XV w., był pisarzem skarbowym książąt mazowieckich, przełożył ok. r. 1450 na język polski zbiór praw mazowieckich, które później wydał Lelewel w dziele Historyczne pomniki języka i uchwał polskich i mazowieckich. Wilno 1824. Tłumaczenie to wiernie oddaje myśl prawa, ale pomija wyrazenia techniczne. (Por. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XIII, s. 132: Wiszniewski, Hist. lit. polsk. t. II, s. 449; t. III, s. 437; t. V, s. 180).

Rótański Feliks ks. dyrektor biblioteki królewskiej w Eskorialu, za gorliwą prace i zasługi położone ok. biblioteki mianowany został przez króla Alfonsa kanonikiem kapituły metropolitalnej w Tarragonie w r. 1884. Napisal: Izraelici, ich religia, obyczaje t zwyczaje. I.wów 1879, wyd. 2-e, 2 t; Andrzej Towiański, jego cele polityczne i socyalna religia. Poznań 1882, jest to surowa krytyka nauki i charakteru Towiańskiego pod względem religijnym. (Por. Orgelbr., Enc. Powsz. t. XIII, s. 124; Struve, Historya logiki. Warsz. 1911, s. 269).

Różycki Jacek, muzyk polski z XVII w., dyrygent kapeli królewskiej, napisał kompozycye: Magnificat na sola i chór mieszany czterogłosowy. Dixit Dominus na chór mieszany czterogłosowy. Utwory te znajdują się w Gdańsku w bibliotece miejskiej, w rękopismach. (Por. Poliński A., art. w "Kurj. Warsz." p. t. Nieznany skarb muzyczny).

R-ów indult ten nie rozciąga się. Nie wolno pod utratą odpustów pożyczać komusia R-a, obdarowanego odpustami; je- twa mogilnickiego, proboszczem w Ko-

ścianie i Gnieźnie; bpem mianowany w r. 1669 w tymże roku †. Zostawił waż ne pod względem historycznym kazania i panegiryki. Cenniejsze z nich są: Wąż J. O. X. Jana Wężyka A. B. Gnieżnieńskiego i t. d. ziemi oddany. Kraków 1638, 4-o; Obrona doświadczona z Boga przytomnego, kazanie. Poznań 1643, 4-o, i inne. (Por. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XIII, s. 115; Jocher, Obraz bibl. hist liter. t. III, n. 9411).

Różycki Kazimierz, współczesny literat i bibliograf w Monachium, ur. w r. 1869 w Konstplu; napisal: Die Kupfer-Danzigs. 1893; Der Huma-in Polen. 1879; Słowacki, stecher nismus in Polen. 1879; Mazepa w przekładzie niemieckim, 1905: Index chronologicus typographorum qui in Polonia ab a. 1473 usque ad a. 1880 floruerunt. 1907; Wyspiańskiego, Der Fluch, (przekł. niem.) 1908: Tegoż, Gericht (przekł.) 1909; Die Inku-nabeln des Druckes des Turrecremata in Krakau. 1911, i in. (Por. Keiters, Kath. Liter. - Kalender. 1913, 16-o. s. 488 i nst.).

Rua Michał general Salezyanów, ur. w r. 1837 w Turynie, szkoły elementarne skończył u Braci szkół chijańskich w Porta Palatina, średnie w 1851, w 1852 wstępuje do Salezyanów w Becchi, w r. 1858 towarzyszy o. Bosco do Rzymu, w sprawie zgromadzenia Salezyanów, Wyśw. na kapłana w 1660, otrzymuje w uniwers, turyńskim dyplom profesorski na gimn. niższe w 1863, a w 1870 takiż dyplom na gimnazyum wyższe. W 1885 r. wybrany przez o. Bosko wikaryuszem generalnym zgromadzenia, pozostawał na tem stanowisku do śmierci założyciela w 1888 r., którego był prawą ręką. Towarzyszył mu w jego podróżach do Francyi, Hiszpanii, Lombardyi, Genui i Rzy-Wybrany przełożonym generalnym po śmierci o. Bosko rządził zgromadzeniem przez 22 lat, powtórnie wybrany na te godność w 1898. Wierny nasladowca i uczeń o. Bosko, duchem jego ożywiony rozwijał błogosławioną działalność w instytucyach kierowanych przez Zgromadzenie, które rozszerzały się i przynosiły obfite owoce i korzyści dla Kła i społeczeństwa. Ks. Rua niezmordowany był w pracy; dobroczynnie zwłaszcza wpływała na rozwój zbożnego dziela gruntowna znajomość stanu instytu- przekł. z włos. Lwów 1745, 4-0; Meka

cyj, nabyta przez ciagłe nawiedzanie ich osobiste; corocznie zwiedzał on pewną ich liczbę we Włoszech, Anglii, Austryi, Belgii, Szwajcaryi, Północnej Afryce, Turcyi i Ziemi św. Z domami w Ameryce utrzymywał szczególowa korespondencyę. Za jego też rządów powstały pierwsze domy salezyańskie w Polsce. mianowicie w Oświecimiu, Przemyślu i Daszawie w Galicyi; o. R. dwukrotnie je w 1901 i 1904 r. zwiedzał. Był on szczerym przyjacielem Polaków. † d. 6 kwiet. 1910 w Turynie. Obejmując obowiązki generała o. Rua zastał 800 Salezyanów, umierając zostawił ich 4 tysiace. (Por. Battandier, Annuaire pon-tif. 1911, s. 768; Wiadomości salezygńskie. z r. 1910, n. 6),

X. J. N.

Ruarus. Marcin socynianin. Ur. w 1587 r. w Holsztynie. Na studyach w Niemczech zarazil się blędami antytrynitar-skimi. W r. 1633 stanal na czele szkoly socyniańskiej w Rakowie. + w 1657 r. w Straszynie niedaleko Gdańska. Pozostały po nim dziela: Notge in cate-chesin Ecclesiarum polonicarum. 1605; Epistolarum selectarum Amsterd. 1677; Fausti Socini Senensis ad Andream Duditium Epistolae ex italico in latinum conversae. Raków 1638. (Por. M. Wiszniewski, Hist. liter. polsk. Kraków 1840, t. I, str. 60).

Rubat du Merac, współczesny, profesor prawa w Instytucie katolickim w Paryżu, jest redaktorem naczelnym dwumiesięcznika założonego przez Caulet'a p. t. L'Avocat du Clergé, recueil de législation et de jurisprudence ecclésiastique; wychodzi nakładem firmy Lethiel. leux w Paryżu, in 16-o. Napisał m. in. Premièrs principes d'Economie politique. Paris 12-o, w kolekc. "Science et Religion" n. 197; Premièrs principes d'Economie sociale. Tże n. 206.

Rubczyński-1) Marcin, karmelita trzewiczkowy, dr teologii, maż uczony i pobożny, głośny kaznodzieja i teolog, pełnił różne obowiązki zakonne w kla-sztorach swego zakonu, był też prowincyalem prowincyi ruskiej, ostatnio przeorem klasztoru lwowskiego. † w 1793 r. Zostawił dzieła: Żywoł Wielebnej Ró-ży Maryi Serio. Zak. Karmelit. i t. d. czterdzieści medytacyi podzielona i t. d. Tže 1759, 4-0; Glos Pana cedry kruszącego albo Rekolekcye. Berdyczów 1762, 8-0; Pamięć chrześcijańska na ostatní dzień życia. Tže 1762, 8-o; Ofiara sprawiedliwości dusz czyniących zadość... czyli traktat o Czyscu i t. d. Tže 1763, 4 o; Chrześcijanin cierpliwością uzbrojony. Tże 1765; Grzesznik nawracający się. Lwów 1773; Kościół Chrystusów wojujący itd. Berdyczów 1777, 4-o; Śmierć żyjącym tudziom wiele dobrego czyniaca y pożyteczna, dla dobrego przyjęcia przydane są przygotowania. Łowicz 1778, 8 o; Rok zbawienny i i. d. Łuck 1738; 8-o; (Por. Orgelbrand, Enc Powsz. t. XIII, s. 137; Janocki, Polonia litterata Vratis. 1750. 8-0; s. 69; Jocher, Obraz bibliogr. hist. lit. t. II, n. 4016; t. III, n. 5710, 5724, 5978, 6331, 6335, 8153).

2) Witold, filozof polski, ur. wr 1864 we Lwowie, studya filozoficzne i prawne odbywał od r. 1882 do 1894 w Krakowie, Lipsku, Rzymie, Florencyi, Bolonii, Wenecyi i Wiedniu. Od 1895 do 1910 był urzędnikiem namiestnictwa we Lwowie, przy starostwie w Rawie ruskiej, nadto radcą prokuratoryi skarbu. Habilitował się jako docent historyi filozofii przy uniwers. lwowskim, w r. 1909 został profesorem tytularnym, a w 1910 prof. zwycz. uniwers. jagiellońskiego. Napisał: O stałych czynnikach w rozwoju duchowym człowieka. 1890; Traktat o porządku istnień i jego autor Vitellion, 1891; Rzut oka na wływy nowoptatońskie w wiekach średnich. 1891; Studya neoplatońskie w "Przeglad. Filozof.". 1900; O poglądach filozoficznych Sebastyana Petrycego z Pilzna, Kraków 1908; Teodycea Mateusza z Krakowa w "Sprawozd. Akademii Um. 1900; Kryteryum prawdy w teoryi poznania pierwszych stoików i u Kartezyusza w "P. zegl. Filozof."; Walka o wszechstronny pogląd na świat w "Sprawozd. Akad. Um." 1910; Stosunek filozofii do nauk szczegółowych. Tże 1911 i in. (Por. Orgelbr, Enc. Powsz. 1912, t. XVIII, Supl. str. 50.; Struve, Historya logiki. Warszawa 1911, s. 26—28).

X. J. N.

i smierć P. N. Jezusa Chrystusa na Kanoników Lateraneńskich, bp Kremony, † wr. 1618. Napisal: Super quatuor libros sententiarum lucidissimae distinctiones. Venetiis 1621, w dziele tem R. zestawił obok tekstu "Sentencyj" szereg wybranych z różnych autorów rezolucyj, które stanowią jakby komentarz na dzielo Lombarda.

> de Rubeis Azaryasz ob. Azaryasz de Rubeis.

Rubeis de Bernard Marya (de Rossi) dominikan n włoski, ur. w r. 1687 w Cividal di Friuli, w 17 r. życia wstąpil do Do uinikanów, po odbyciu studyów w Wenecyi, był przez lat 3 profesorem filozofii w tem mieście, następnie przez 12 lat teologii; w 1722 towarzyszył jako teoleg przyboczny senatorom Toscarinie'mu i Tiepolo w misyi dyplomatycznej do Francyi. Przebywając przez kilka miesięcy w Paryżu wszedł w stosunki z uczonymi Lequien'em, Jakóbem Echardem, Montfaucon'em, Hardouin'em i in. Po powrocie do kraju oddał się całkowicie studyom naukowym i pisaniu dzieł, w tym celu zrzekl się w 1730 r. katedry profesorskiej. Oddany pracy i modlitwie nic poza tem nie widział; chwili czasu nie stracił, przytem był ścisłym w zachowaniu obserwy zakonnej, wstrzemięźliwym w używaniu pokarmu. Ceniony przez ziomków, często pytany o radę przez przedstaw cieli republiki wenecki j, przez patryarchów, legatów pskich, przez krdłów Quirino, Gotti, Garampi i in., utrzymywał korespondencye z uczonymi różnych krajów. Umarł poniekąd z piórem w ręku, bo jeszcze na 5 dni przed śmiercią wykończył dzielo o rzeczywistej obecności Chr. Pana w Eucharystyi. † 2 lutego 1775 r. w 88 r. życia. Zostawil ogromną liczbe dzieł, zwłaszcza o św. Tomaszu i jego pismach wiele napisal. Wydał dziela Doktora Anielskiego: Opera theologica. Venetiis 1745—60, 28 t. in 4-o. Okazał się tu mistrzem, z erudycyą bo-wiem zadziwiającą i pięknym stylem skomentował i obronił naukę jego zwłaszcza pko Ryszardowi Simon, Erazmo-wi i in. W każdym tomie dał objaśnienia wykazujące zasługi św. Tomasza. autentyczność jego utworów, prace podjęte przez niego przy pisaniu dziel, metodę i sposób wykładu i zasługi dla Rubeis de Archaniol, ze zgromadzenia nauki katolickiej polożone. Wiele to-

mów dzieł św. Tomasza, oraz objaśnień i komentarzy wyszło oddzielnie m. in. De Gestis et scriptis ac doctrtna S. Thomae Aquinatis. Venetiis 1750, in fol. Objaśnienia i komentarze de R-a na św. Tomasza użyte zostały przy po-mnikowem wydaniu dzieł Doktora Anielskiego, rozpoczętem pod opieką Leona XIII pża w r. 1882 w Rzymie. Z innych dzieł uczonego dominikanina godne sa zaznaczenia: Monumenta selecta conventus s. Dominici Venetiarum. Venetiis 1729; Synodus quae acta est in civitate Mantua a. 1327, z objasn. wyd. w IX t. Collection des Conciles. Tze 1729; Monumenta ecclesiae Aquilejensis Tze 1740, in fol. De Theophylacti Bulgarice archiep. gestis et scriptis ac doctrina. Tzs 1754; De tribus in coelo testibus... dissert. adv. Crellium. Tže 1755; De peccato originali ejusque natura ac traduce etc. Venetiis 1757, 4 o; Wirceburgi 1857, podlug nauki św. Tomasza; De caritate virtute theologica, i w in. (Por. La Nuova Raccolta Calogeriana. t. 28; Le Giornale de'letterati, t. IX; Fabroni, Vitae Italorum. t. XI; La Nouv. Biogr. génér.; Glaire, Dictionnaire. t. II; Hurter, Nomencl. liter. theol. t. V).

X. J. N.

Rubeis de (Giffoni) Leonard; jeneral Franciszkanów. Zył w XIV w. W r. 1373 został generalem zakonu. Przez ja-kiś czas był stronnikiem antypża Klemensa VII, ale potem powrócił do jedności Kła. † 1405 r. na stolicy bpiej w Ostyi. Pozostały po nim pisma: In Canticum canticorum; Summa theologiae Moratis: Comment. in libros IV Sent. (Por. W. W. X. 1340).

Ruben – najstarszy syn Jakóba z żony Lii (Gen. XXIX, 32; XXX, 14; XXXV, 23, 46, 8; XXXVII, 21; Num. XXVI, 7-7). Za karę kazirodztwa popełnionego z Balą nałożnicą ojca swego został pozbawiony przez ojca pierworodztwa; utracił podwójny dział dziedzictwa, który się dostał synom Józefa Efraimowi i Manassesowi; utracił władzę zwierzchpiczą, która się dostala Judzie; utracił kaplaństwo, które przeszło do Levi. (Genes. XXXV, 22; XLIX, 3-4; I Par. V, 1; Jud. I, 2; Deut. X. 8). † R. w do Wloch, gdzie Tycyan, Verouese, a

Egipcie (Gen. XLVI, 8; Ex. 1, 6). Miał czterech synów: Henocha, Phalu, Hezrona i Charmi, którzy znacznie się rozmnożyli w Egipcie (Gen. XLVI, 9; Num. XXVI, 5—7). Stanowili oddzielne pokolenie, które otrzymało w dziale kraine zajordańską, zdobytą na amorejczykach i amonitach, obok działu Gada (Num. XXXII, 59-33). Z tego pokolenia pochodzili dwaj buntownicy: Datan i Abiron (Num. XVI, 1). Rubenici stale zajmowali się pasterstwem. Poważniejszej roli nigdy nie odegr li wśród Izraelitów (I Par. V, 10; XII, 87—38; IV Reg. X, 23).

X. R. J.

Rubeni Dawid ob. Dawid Rube-

Rubens Jan Chrzciciel, karmelita, ur. w Rawennie, erudyta, mianowany przez Pawla III profesorem teologii w kelegium Sapienza w Rzymie, przez Piusa IV używany do różnych ważnych spraw. w r. 1562 był wikaryuszem generalnym zakonu. Przyjmował w Avila św. Teresę i zgodził się na reformę zakonu przez nią podjetą, którą zaczęła wprowadzać do swego klasztoru; utrzymywał on później ze Św. stosunki listowne. Zaszczycony również zaufaniem Piusa V i Grzegorza XIII, † w r. 1578. Napisał m. i. Mowy i Komentarze na dzieła To-masza z Waldo. Wenecya 1571, 3 t in fol. (Por. Biogr. univers.; Glaire, Dictionnaire. t. II, s. 1995).

Rubens Piotr Pawel najwybitniejszy przedstawiciel flamandzkiej szkoły malarskiej i twórca własnej szkoly brabanckiej, ur. 28 czerw. 1577 r. w Siegen. Ojciec Jan rajca miejski w Antwerpii, matka Marya Pypelincks. Utraciwszy w 10 r. życia ojca zostaje oddany przez matke na dwór księżnej Małgorzaty de Ligne-Aremberg i tu jako paź honoro-wy stawia pierwsze kroki swego przyszłego dworackiego żywota. Nie tylko jednak szcześliwym dworakiem miał zostać R. i muzy dlań łaskawe były: oddano go na nauke malarstwa najpierw Tomasza Verhaechta, a potem do Adama Noorta i Ottona van Veena. Wybitne zdolności młodzieńca miały się jeszcze kształcić na wielkich mistrzach włoskiej sztuki. R. udaje się w 1600 r.

poniekąd i Michał Aniol znaczny nań wpływ wywierają i byłby się zmaniero. wal, gdyż jako malarz nadworny Wincentego Gonzagi księcia Mantui, podróżujac po miastach włoskich Wenecyi, Florencyi, Rzymie ze sztuka włoska ciagle obcował i jej wpływom zbytnio ulegal; lecz na swoje i ojczystej sztuki szczeście śmiertelna choroba matki zmusiła go do porzucenia ziemi włoskiej. Wraca 1608 r. do Antwerpii i odrazu zostaje mianowany malarzem nadwornym arcyksięcia Alberta wielkorządcy Niderlandzkiego Wkrótce potem pojmuje za żonę Izabelę Brant, córkę senatorska, a po śmierci tej Helenę Fourment, obiedwie uwiecznione przez artystę na licznych obrazach. Okres antwerpski to spokojne chwile nateżonej i olbrzymiej pracy artysty, której wkrótce kres położyć miała karyera dyplomatyczna: misye pokojowe do króla hiszpańskiego Filipa IV i angielskiego Karola I.

W tym samym czasie wzywa R. do Paryża Merya de Medicis, aby ozdobił wielką galeryę w pałacu Luksemburskim małowidłami historycznemi. Podczas pobytu w Paryżu spotyka się z ks. Buckingham, który staje się przyjacielem R. i doradcą; jemu to zawdzięcza pomyślne zawarcie pokoju miedzy Anglią i Hiszpanią, oraz tytuł sekretarza tajnej

rady królewskiej.

Syt bogactw i sławy zarówno artystycznej jak dyplomatycznej, chociaż ta ostatnia pod koniec cokolwiek przyćmiona została, nabywa 1635 r. pałac w Steen, gdzie spędza ostatnie lata swego życia, wyłącznie oddany artystycznej pracy i mimo silnej podagry, która go okulawiła, nie porzuca pędzla, ale tworzy, i nawet dużo tworzy. † 30 maja 1640 r. w Antwerpii, gdzie go pochowano w kle św. Jakóba.

W r. 1840 wzniesiono R-wi w Antwerpii pomnik według modelu Geefsa. Rubens, to, jak go nazywano "książe malarzy", artysta z łaski bożej, utalentowany, człowiek o zdumiewającej energii, pracowity nie do uwierzenia. Wziął sobie R. za hasło twórczości malarskiej zasadę, którą postawił Caravagio, co wielki wpływ wywarł na R. "powrót do natury"; ukochał ją, a twórczością swoją w życie wcielił. Naturę przedstawia tak jak ją oko jego widziało: płomiennie i bezpośrednio, łącząc podniosłość z po-

spolitościa; odtwarzając ją z poetycznym zapałem; przytem ruch i akcya w całej swej żywości, sile i napięciu to dominujący pierwiastek w twórczości R. Kochał sztukę całą duszą, całe życie jej poświęcał i tylko k nieczność zdołała go od umiłowanej pracy oderwać; a pracował z podziwu godną pilnością: wszak jego dorobek artystyczny dochodzi do dwu lub nawet 3 tysięcy obrazów.

Prawda, że uczniowie R., których miał wielu, iż nie mógł już więcej przyjmować, ci zwykli byli mu pomagać, ale oni tylko podrzędniejsze szczegóły w obrazach wykonywali; istota treści była własnością mistrza. Więcej się jeszcze mieć będzie podziwu i uwielbienia dla R. skoro się weźmie pod uwagę te liczne sprawy dyplomatyczne, któremi go obarczano. Dziw doprawdy, skąd temu człowiekowi starczyło tyle czasu na stworzenie tylu i takich pięknych arcydziel sztuki.

Zarzucają wprawdzie R. pewną teatralność, zbytni sentyment, nieuza adnione ruchy, brak spokoju, co jednak trzeba poczytać nie tyle za winę R-wi, ile raczej wspomnieć na tak powszechnie wówczas panujący barok, któremu wszyscy ulegali, a otrząsnąć się zeń nie umiały nawet duchy tak potężne i samodzielne jak R.

Do najsłynniejszych uczniów R należą A. van Dyck, J. Jordaens, Teniers i van Thulden; podrzędniejsi: de Crayer. van Diepenbeek, Schut, Pepyn, Wildens, van Uden, Snyders i t. d.

Spuścizna artystyczna R. jak to z liczby wymienionych obrazów widać, przedstawia się bogato; arcydziela wszechświatowego uznania to dwa obrazy w katedrze antwerpskiej "Podniesienie Krzyża" i "Zdjęcie z Krzyża". Oprócz tych wymieniamy kilka jeszcze jak "św. Helena u stóp Krzyża", "Marya unoszona przez aniołów", "Grzech pierworodny", "św. Ambroży i Teodozyusz", "Rzeź niewiniątek", "Ukoronowanie cierniem", "Trójca Przenajświętsza", "Chrzest", "Przemienienie Pańskie", "Obrzezanie", "Św. Ignacy", "Mistyczne zaślubiny św. Katarzyny", "Królowa Niebios z trzema świętymi" i mnóstwo innych obrazów religijnych, rodzajowych, krajobrazów, portretów. Z całych cyklów wybitniejsze są: 39 obrazów dla Jezuitów Antwerpii i 21 alegorycznych obrazów dla

Maryi Medicis w Luwrze. (Szczególy do życia R. por. Gachet, Lettres inedites de Rubens (Bruksella 1840); Enc. Powsz. Orgelbr., t. XIII, str. 139; Haldane Mackfall, Hist. Malar. t. IV, str. 173. 2 16; Zmigrodzki, Hist. Sztuki. t. II, str. 209; S. L. Bensusan, Rubens).

X. E. D.

Rubicond bpstwo istniejące od 1353 r. na wyspach Kanaryjskich, mające seryę bpów aż do r. 1485. Niezależnie od tej s olicy istnialo bpstwo Canaries (dioec. Canariensis) w archipelagu wysp Kanaryjskich (Afryka), sufragania Sewilli, erygowane w r. 1404 przez antypża Benedykta XIII z rezydencyą w Lanzarote, następnie w r. 1406 przez Innocentego w 1435 rezydencya bpa została przeniesiona do Las Palmas, tranzlacya jednak faktycznie dokonana została w 1485. Dyecezya Canaries obejmuje wyspy Gran - Canarien, Fuerte - Ventura i Lanzarote. Katolików liczy 83,378 w 42 parafiach rozdzielonych miedzy 5 archiprezbyteratów; kaplanów jest 103, kłów 42, kaplic 113.

Rubio y Ors Joachim, rektor uniwersytetu w Barcelonie, dziekan fakultetu literatury, kawaler orderu królowej Izabelli Katolickiej, prezes honorowy akademii barcelońskiej, † w r. 1899. Napipisał m. i. Manuel de eloquencia sagrada. 1858; Los supuestos conflictos entre la religion y la ciencia. 1881 i in.

Rubrycela (Directorum v. Ordo Divini Officii) inaczej kalendarz liturgiczny informacyjny dla duchowieństwa, zawierający wskazówki co do odmawiania Brewiarza i odprawiania Mszy św. Obejmuje więc R. porządek świąt całego roku, wykazuje wigilie, posty, przypomina zwyczaje klne, jest prawdziwem Directorium Divini Officii - wskazówką czyli informatorem siużby Bożej. Każdy kapłan mający odmawiać Brewiarz lub odprawiać Mszę św., musi się we wszystkiem stosować do Rubryceli (S. R. C. 13 jun. 1899, n. 4031 ad IV), a jeżeliby przypadkowo znalazł się jakiś błąd w R-li, ma poprawić według rubryki i dekretów, lecz jeżeli jest dostatecznie przekonany o blędzie. (S. R. C. 27 Augus. 1836, n. 2748), w przeciwnym razie powinien stosować się do rubryceli.

Wszyscy kapłani w dyecezyi maja sie stosować do dyecezyalnej Rubryceli, ci zas, którzy zaliczeni są w poczet duchowieństwa pewnego kła mają w miejscowej dyecezyalnej R-i uwzględnić tytul, dedykacya i Patrona miejscowego. im bowiem przysługuje wyższy ryt (ob.), mianowicie zdwojony I klasy z oktawa. Kapłani mieszkający czasowo poza dyecezya, maja obowiązek stosowania się do własnej R Zakonnicy, o ile nie posiadają własnego kalendarza, również maja obowiązek stosowania się do R., dyecezyalnej z uwzględnieniem jednak własnych świąt zakonnych. Skoro zakonnik zostaje bpem, ma obowiązek przyjecia R-i dyecezyi, do której zostaje aplikowany. Zazwyczaj R. bywa układana przez specyalistę rubrycystę, biegłego w liturgice, przepisach i dekretach klnych i podlega aprobacie miejscowego ordynaryusza i jego powagą bywa wydawana (auctoritate et mandato), stanowi zatem niejako dokument prawny dla dvecezyi. Biblioteka Jagiell. posiada jedna z najstarszych naszych drukowanych Rubrycel, zatytułowana: Rubrycella Poznaniensis. Ad annum Dni 1518; obejmuje jeden arkusz druku w 16-e i posiada bardzo skapo informacyi. (Por. Jocher, Obraz bibl. III, str. 99).

X. M. S.

Rubryki sa to przepisy prawno - liturgiczne, normujące obrzędy i ceremonie klne. Nazwa ich pochodzi od wyrazu łac, rubrum—czerwone, gdyż zazwyczaj są drukowane czerwona farba. a to dla latwiejszego oryentowania się. Od V w. spotykamy już takie rubryki w brewiarzu, a następnie we mszale, pontyfikale, rytuale i t. p. księgach liturgicznych. Koleja czasów rubryki byly reformowane, zmieniane. Leon XIII rozpoczał reforme rubryk w 1882 r., a obecnie Pius X począwszy od r. 1911 reformę swoją posuwa dalej, upraszczają je jeszcze bardziej, gdyż przed tem były bardzo skomplikowane, zwłaszcza przed r. 1882. Jedne z rubryk sa zasadnicze, bez których obrzęd nie byłby obrzędem, np. polanie wodą przy chrzcie wymówienie słów sakramentalnych konsekracya we Mszy św., inne zaś dodatkowe, np. przyklękania podczas Mszy św., nachylania głowy i t. p.; jedne ogólne, drugie szczególowe, nakazujące,

kierownicze i t. d. (Por. ks. A. Nowo- nieznana. Z pism pozostałych po nim wiejski, Wykład liturgii Kła kat. t. I, str. 43; Rubr. gener. Mis. et Brev.). Od r. 1887 wychodzi w Rzymie miesięcznik p. t. Ephemerides Liturgicae, omawiający rozmaite rubryki, obecnie wskazówką dla całego świata pod tym względem są Acta Apost. Sedis, organ urzędowy Kuryi Rzymskiej.

X. M. S.

Rubus Jan ob. Buison Jan.

Rucieński Jan Chrzciciel, magister filozofii, żył w XVII w. Zostawił: Flos Castitatis pulcherrimus ex amoeno D. Josephi Lilieto excerptus. 1685, fol.; Vas electionis in honorem Dei consecratum Divus Paulus Apostolus... in Conversione sua celebratus. Cracoviae 1686, fol., Votum perenne XXV pro gradu Magisterii in Philosophia Licent. Tze 1686, fol. (Por. Jocher, Obraz bibl. - hist. liter. T. I, n. 1457; T. II, n. 5352 i 5358).

Rückert Karol Teodor ks., dr. teologii dogmatyk i egzegeta, profesor uniwersytetu we Fryburgu Badeńskim, ur. w r. 1840 w Beckstein pod Königshofen, - we Fryburgu w Bryzgowii w 1907 r. Napisal: Quellen der Apostelgeschichte, 1865; Die Religion vom apologetisch. Standpunkt 1874; Nach Pa-lästina u. üb. d. Libanon. 1881; Nach Afrika. 1884; Die Lage des Berges Sion. 1898, i in. (Por. Keiters, Kath. Liter - Kalend. 1902, s. 258; Herders, Konv. - Lexikon. Ergnzbnd 1910, k. 1197).

Rudalski Marcin T. J. ur. w Wielkopolsce w r. 1662, wstąpił do Towarzystwa w 1677, był profesorem i kaznodzieją, † w Brześciu Litewskim w 1726 r. Napisał: kilka panegiryków; Dolentis Europae Societas Joanni III luctus et triumphale funus. Lublini 1697; Elogia de Societate, w rekopisie. (Por. Sommervogel, Bibliothèque, t. VII, k. 286; Brown, Biblioteka, 8-0, s. 350).

Rudawski Jan Wawrzyniec ks. ur. 1617 r. w Warszawie. Kształcił się w kolegium jezuickiem w Brunsbergu. Poswiecił się stanowi duchownemu. Około r. 1657 wyemigrował do Austryi. Tam został kanonikiem olomunieckim i rad-

zasługują na uwagę: Historiarum Po-loniae ab excessu Vladislai IV ad pacem Olivensem usque Libri IX, Lipsk 1755; Repertorium iuris civilis et pontificii ad usum et praxim sem quotidianum accomodatum. Vien. 1660; Lugubris panegyricus in solennibus exequiis augustissimi Ferdinandi III Romanorum Imperatoris, pie ac religiose ex hae caduco imperio ad immortalem evolantes. Viennae 1657. Wł. Spasowicz przełożył Historyę Polski Rudawskiego na język polski i we wstępie podał życiorys autora. Wydane to tlumaczenie w Petersburga 1855 r.

X. R J.

Rudkiewicz Jan ks. T. J. z XVII w. Napisal: Mors Jesu Christi a rhetoricae auditoribus in alma univers. vilensi S. J. deplorata. Vilnae 1665, 4-o. Zachodzi watpliwość czy R. był jezuita czy uczniem w szkołach jeznickich. Dzieło mu przypisywane również niektórzy odnoszą do właściwego autora, którym ma być Szymon Ugniewski S. J. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VII, k. 286; De Backer, t. III, s. 414).

Rudnicki-1) Dominik T. J., ur. w Wilnie w r. 1676, wstapil do Jezuitów w 1691 tże. Był kaznodzieją w Słucku i Warszawie, rektorem w Pułtusku i Łomży, prokuratorem prowincyi. † w r. 1739 w Warszawie: Napisał: Kazanie na wotywie w dzień św. Hieronima. Warszawa 1750; Relacya o cudownym Ukrzyżowanego Obrazie w Warszawie w kle S. J. Tże 1824, 8-o; Głos wolny w wiązaney mowie, trojaka różnych kantów sonatą wdzięczny, dobra z Bogiem harmonia i t. d. w różnych aplauzach wyrażający... Tże 1741. 8-o; Poznań 1743, 8-o; Orationes in laudem Principum virorum iisdem publicae recitatae—chwalone przez Tromlera S. J. pod względem treści i stylu: Kazania miane w Warszawie; Pieśni różne nabożne i świeckie, na nuty polożone. 1719, manuskrypt w Bibliot. Petersburs, n. 31; Varia carmina polonica et cantica cum notis musicis. Tże n. 97; Intermedia ludicra. Tże n. 51; Poemata łacińskie i polskie. R. ca ces. Leopolda. Data jego śmierci celował szczególniej w poezyi, Tromlor nazywa go znakomitym mówca i poetą De polonis latine doctis Diatribe). Przypisują mu też tłumaczenie dziela Balde'go T. J., Somnium vitoe humanae. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VII, k. 286 i nst.; t. IX, k. 825; Brown, Biblioteka. s. 350; Poszakowski,

s. 721 i 958).

2) Jakób T. J., ur. w Przemyślu w r. 1585, przyjęty do Towarzystwa w 1601, był profesorem filozofii i teologii, nauczycielem Jana Kazimierza króla polskiego, rektorem w Krakowie, Jarosławiu, Lwowie i Przemyślu, gdzie † w r. 1650. Był poetą uwieńczonym. Ofiarowanych sobie wyższych godności klnych nie przyjął. Zostawił w rękopisie cenne utwory. (Por. Sommervogel, Op. c. k. 287; Brown, Op. c. s. 350).

X. J. N.

Rudnicki Sylwester ob. Lubienie cki Rudnicki Sylwester.

Rudnicki Lubieniecki Teodozy ob. Lubieniecki Rudnicki Teodozy.

Rudigier albo Ridiger filozof sensualista, ur. w r. 1673, był uczniem Thomasiuss'a w uniw. w Halli, gdzie studyował filozofię naprzemiany z teologią, prawo i medycynę. Jego poglady filozoficzne były zmienne, przeważnie jednak skłaniał się ku sensualizmowi. † w r. 1731 w Lipsku.

Rudigier Franciszek Józef, ur. 7 kwiet. 1811 r. w Parthenen, w wiosce nad r. Ill w dolinie Montafon w Voralbergu. Po ukończeniu gimnazyum w Insbrucku, wstapił do semin, duchow, w Brixen, wyśw. na kapłana 12 kwiet. 1835 r. przez wiel. sługę bożego Jana Nepomuc. Tschiderera, wówczas sufragana vorarlbergskiego. Zrazu miał beneficium simplex we Vandans, a w 1836 otrzymał takież w Bürs. W 1838 r. udał się do wyższego zakładu teol. św. Augustyna w Wiedniu a w 1839 polecono mu wy-kład historyi kluej i prawa kanon. w seminaryum w Brixen; wykładał je tam 2 lata, poczem objął katedrę teol. moialnej i pedagogii. W 1841 zostaje kapelanem nadwornym w Wiedniu i dyrektorem duchownym zakładu teolog. św. Agustyna, a w 1848 proboszczem w Innichen w dyec, brixeneneńskiej, skąd w 2 lata później przeniósł się na kano-

również zarząd seminaryum duchownego. Bpem w Lincu został mianowany 19 grud. 1852 r., prekonizowany 10 marca. a konsekrowany 5 czerw. 1853 r. przez Karola Michała Viale Prela u ś. Augustvna w Wiedniu. Jako bp odznaczał się działalnością niestrudzoną, pełną pa-sterskiej żarliwości: staranność o kły i o służbę Bożą, o katolicką prase, popieranie zakonów i nieugięta walka z liberalizmem - oto najważniejsze pola jego zasług. List pasterski z 7 wrześ. 1868 r., w którym wystąpił przeciw niegodziwości ustaw austryac. z 1868 w sprawach małżeńskich, szkolnych i międzywyznaniowych był powodem wytoczenia R-i procesu karnego o rzekome zaburzenie spokoju publicznego. Wzywany do sadu, bp odmówił odpowiedzi z powodu, ich sad ten według konkordatu był niekompetentnym, skazany zaocznie d. 12 lipca wieczorem na 2 tygodnie wiezienia ale zaraz nazajutrz ces. Franciszek Józef, którego R-i był nauczycielem, pi-smem odręcznem te karę darował. Ta meżna obrona praw Kła przez R-a stała sie powodem wielkich owacyj w Austryi i po za jej granicami. Prowadził również walke z rządem o uposażenie stolicy bpiej i zakończył ja zwyciezko. Wielki czciciel Maryi, ogłaszając w swej dyece. zyi dogmat Jej Niepok. Poczęcia zapo-wiedział budowę nowej katedry pod Jej wezwaniem, a 1 maja 1862 r. polożył pod budowe kamień wegielny; za jego życia prawie całe prezbyteryum ukończono. Kl ten w stylu gotyckim jest wielka ozdoba Linca. Goraco przywiazany do Stolicy ś., dobry patryota † 29 list. 1884 r.; pochowany w podziemiach swej nowej katedry. 5 grud. rozpoczęto w kuryi rzymskiej jego proces beatyfikacyjny. Wielebny ten sługa Boży pozostawił liczne pisma, które jego sekre-tarz, a później drugi z kolei następca, bp Doppelbauer wydal w 8 t. Sa to: kazania, listy pasterskie, mowy polity-tyczne, życie ś. Piotra Apostoła w 36 czytaniach głównie dla kleru, ćwiczenia duchowne. (Por. Meindl Konrad, Leben u. Wirken des Bischofes Franz Joseph R. von Linz. 2 t. Line 1891 1893, dzielo to bardzo obszerne zawiera wspomniany proces, w całej rozciągłości; Scherndl Baltazar, Der Ehrwürdige Diener Gottes Franz Joseph R. Bischof von Linz, Linc 1913; Zöhrer Fer- chlubnie sie odznaczał. Za staraniem dynand, Am Hirtenstab. Erzählung aus dem Leben des Dieners u. Bischofes Franz Joseph R. von Linz. Innsbruck 1901).

M. B.

Budnicki Szymon h. Lis, ur. 1552 r., syn Stanisława i Anny z Parzniczewskich h. Grzymała. Uczeń Jakóba Górskiego i Stanisława Sokołowskiego w akademii krakow., sluchał później w Bononii trzy lata filozofii, a w Rzymie teologii i prawa kanonicz. Za protekcyą Hozyusza, który go polubił, został koadvutorem swego stryja Klemensa, który był kustoszem gnieź. Z powrotem do Polski zyskał sobie względy hr. Stefana, który go mianował swym sekretarzem, a cie-zył się również i łaską Zygmunta III. Od 1582 rzeczywisty kustosz gnież., w 3 lata później zasiadał jako prezydent na trybunale kor. Zajety na dworze królewskim, choć rzadko bywał w Gnieźnie, nie wymawiał się od poslug, jakich kapitula od niego żądala; 1595 r. zostaje kanonikiem krak, a niebawem później scholastykiem leczyckim. W 3 lata później zostaje regentem kancelaryi kor., 1599 sekretarzem w. kor. a 1600 proboszczem kapituly katedr. poznańskiej. W 1604 kapituła warmińska obrała go bpem, mimo iż nie miał indygenatu pruskiego, a prawo jego do kanonii warmińskiej było zakwestyonowane; wybór ten nastąpił na szczególne zalecenie króla, z poparciem krdla Maciejowskiego, oraz bpów Tylickiego i Baranowskiego. Objąwszy katedrę, R. z całym zapałem oddał się nowym obo-wiązkom. Rozpoczął od wizytacyi katedry i całej dyecezyi; następnie w 1610 zwolał synod do Heilsberga, a ustawy wydane na tym synodzie wraz z podobnymi bpów: Watrebroda, Hozyusza, Kromera ogłosił drukiem p. t. Constitutiones synodales Dioecesis Varm. Brunsber, 1612. Nadto odprawił dwa inne w 1613 i 1621r. Zaprowadził w dyecezyi jednostajność przy administrowaniu Sakramentów śś, zgodnie z przepisami Kla Powszechnego, brewiarz rzymski kazał wydrukować dla użytku swego kleru. Osobną troskę poświecil młodzieży sposobiącej się do stanu duchownego, zaczem wkrótce doczekał się kleru co i gorliwością, zacnością i nauką szy ciąg Annalów Fuldajskich od 839 ---

R-o, margr. Jan Zygmunt wystawił katolikom kl w Królewcu. Uzyskal również to, co poprzednikom jego nie dalo się uskutecznić, a mianowicie odbiór dla katolików kla św. Mikolaja sprofanowanego przez protestantów w Elblagu. On to wreszcie dopomógł Zadorskiemu sekretarzowi królewskiemu do wydobycia z rak dysydentów S. Lipki (ob.) i przyłożył się do odbudowania tamże kaplicy. Szczodrobliwość jego na kły katedra warmińska ma podziśdzień dowody, a również hojnym był i na ubogich. † 4 lipca 1621 r., powszechnie żałowany, pochowany w katedrze we Frauenbergu, gdzie ma też pomnik. (Por. Korytkowski, Prałaci i kanonicy katedry gnieżn. t. III; Sagitta Rudniciana seu vita S. R., Braunsberg 1651; Eichhorn, Bischof S. Rudnicki's Kampf um die St. Nicolai Pfarrkirche ın Elbing w "Zeitschrift für Geschichte Ermlands". II; Tomisławski Stanisław, Kazunie na pogrzebie Rudnickiego.

M. B

Rudolf albo Rodolf św. arcbp Bourges, ur. w końcu VIII w. był synem Rudolta hr. Quercy; mimo pochodzenia królewskiego zapragnał służyć przy oltarzach Pana nad Pany, w tym celu wstąpił do stanu duchownego w r. 823 i wkrótce potem został wyniesiony na godność arcbpa Bourges w r. 840. Gorliwie pracował jako pasterz uderzając zwłaszcza na nadużycia i usilnie ewangelizując dyecezyę. W r. 842 był obe-cny na koncylium w swem mieście arbpiem i tam potwierdził złożenie z godności Ebbona arcbpa Reims. Ogłosił zbiór kanonów dotyczących powinności kaplańskich, obowiązujących duchowieństwo swej dyecezyi p. t. Instruction pa-storale. Zalożył 7 klasztorów. † d. 21 czerwca 866 r. W Bourges odbiera cześć d. 21 czerwca pod imieniem św. Roils'a. (Por. Pétin; Dictionnaire hagiogr. t. II, k. 860 i nst.).

Rudolf Agrykola ob. Agrykola,

Rudolf z Fuldy, benedyktyn z Fuldy. uczeń Rabana Maura. Dokładniejsze szczegóły z jego życia nieznane, † oko-ło 865 r. Wiadomo tylko, że pisał dal863 r. (Por. Monument. hist. script. przez to zametowi. (Por. Chroust, Aus-I, 361); napisał żywot św. Lioby; Translatio s. Alexandri; Vita Rabani Mauri. (Por. Monumenta Germ. XV, I. 118, 328; II, 674).

Rudolf I Habsburg od'r. 1273 ces. niemiecki ur. 1 maja 1218 + 15 lip. 1291, władca mądry i energiczny, po interregnum zaprowadził pokój i ład w Niemczech, a przy tem opiekował się gorliwie Klem i współdziałał w religij-no - moralnem podźwignięciu ludu. Dążył on do odzyskania korony cesarskiej nie wskrzeszając jednak smutnej polityki Hohensztaufów. Udzielił mu ją też pż Grzegorz X nie bacząc na protesty króla Alfonsa Kastylijskiego, skoro tylko zaprzysiągł przedłożone mu zobowiązania względem Kła i Stolicy Apl. Przedwcze-sna śmierć pża, jak również opłakane stosunki w Niemczech przeszkodziły ułożonej już koronacyi i nie pozwoliły mu przedsięwziąć przyrzeczonej wyprawy krzyżo-wdj. Pż Mikołaj III ofiarował Rowi wikaryat państwa w Turcyi, za co ten uznal Karola Anjou królem Neapolu i oddał mu Prowancyę w lenno. R. odznaczał się wielką pobożnoscią. (Por. v. Redlich, Regesten unter R. 1898; Zisterer, Gregor X u. R. 1891).

Rudolf II Habsburg od r. 1576 ces. niemiecki, ur. 18 lipca 1552 + 20 stycz. 1612 r. w Pradze. R. posiadał szerokie wykształcenie, a przytem był znawcą sztuki, skutkiem czego chętnie przestawał z artystami. Zakładał bogate zbiory. Panowanie jego początkowo było b. szczęśliwe, niestety, odziedziczył po matce skłonność do melancholii, która powoli paraliżowała jego siłę woli i z czasem doprowadziła do zupelnego odosobnienia się od świata zewnetrznego. Przestrzegał tolerancyi względem stanów rzeszy i dażył do wzmocnienia władzy monarszej oraz restauracyi katolicyzmu w krajach dziedzicznych. Nie zdołak jednak zapanować nad burzliwymi prąda mi współczesnymi. Ostatecznie zabiegal już tylko o utrzymanie korony. W tym celu godząc się na wyniesienie brata Matiasza, przyznał stanom czeskim prawo polityczne, a patentem ces. z 1609 zupelną swobodę religijną. Gdy pomimo tego Czechy powstały, szukał ratunku w przyłączeniu się do unii protestanckiej, dzielka o Wojciechu Męcińskim, Kra-Śmierć jego położyła koniec wywołanemu ków 1895.

gang d. Regierung R. 1906).

Rudolf z Rüdesheim nad Renem rodem. Kształcił się na uniwersytecie w Heidelbergu, a następnie we Włoszech. Poświecił sie stanowi duchownemu. W krótkim czasie dał się poznać ze swych zdolności dyplomatycznych, to też załatwiał różne sprawy zlecone mu przez Piusa II i Pawła II. W 1463 r. był prekonizowany na bpa Lewanty. Wr. 1465 był legatem pskim do Polski, przyczynił się do zawarcia przymierza w Toruniu, mocą którego Pomorze powróciło do Polski w 1456 r. W 1468 zostal bpem wrocławskim i tu jako gorliwy pasterz wielce się zasłużył dla dvecezyi przez podniesienie oswiaty wśród ducho. wieństwa i ducha religijnego wśród ludu. † 1482 r. w 80 r. życia. (Por-Rudolph von Rüdesheim, Zaun, Frankfurt 1881; W. W. X, 1348).

Rudolf Aquaviva ob. Aquaviva Rudolf.

Rudomina Jędrzej h. Trąba, syn Jędrzeja starosty dowgiliwskiego, ur. w r-1594. Po ukończeniu filozofii w akademii wileńskiej studyowal w Niemczech, poczem bawił na dworze bpa wileńskiego Wołłowicza i przełożył na polskie dzielo Jana Chokiera De mutatione regnorum, które wyszło w Wilnie w 2-ch wydaniach: 1) O odmianie państw i zgubie panujących i o słusznym ratunku. 1652; 2) Fortuna państw i panujących. 1738. W 24 roku życia miał wstąpić w stan małżeński, ale w sam dzień ślubu rozmyśliwszy się, zo-stał jezuitą i zakonowi temu darował swe dobra: Gieloże i Rostyniany. Po ukończeniu teologii w Rzymie, sam się wprosił na misye do lndyj, wskutek jakiegoś snu czy widzenia. Już na okręcie rozpoczął swe pracę misyonarską łącząc z nią posługiwanie chorym, którą po wyladowaniu kontynuował. To osłabilo jego organizm; przelożeni wysłali go do zdrowszego klimatu do Chin, gdzie nie ustając w pracach misyonarskich w prowincyi Fokien † 1632 r. Ks. Woj-ciech Męciński (ob.) opisał jego wyprawę misyjną po łacinie, wydrukował ją ks. Marcin Czermiński na końcu swego M. B.

kaznodzieja z XVIII w., ur. w r. 1714 w Wielkopolsce, wstąpił do Jezuitów w 1726, był profesorem filozofii w Gdańsku i w Kaliszu, teologii w Krakowie oraz kaznodzieją i rektorem kolegium w Piotrkowie. † w Krożach w r. 1766. Napisal: Philosophia orthodoxa in logicis thesibus propugnata. Posnaniae 1747, 12-o; Philosophia orthodoxa omnium tere saeculorum consensu... celebratissima etc. Lublini 1750, 8-o, autor wysławia teologję scholastyczną i wykazuje blędy Kartezyusza. Nadto kazania i mowy. Kazania na uroczystość Ś. Macieja Apost. o uspokojeniu troskliwości około wybrania do ła-ski i chwały... Kraków 1760, 8-o; Oratio cum Antonius Vicecomes, Archiep. ephesinus, Nuntius apost. etc. a Collegio cracov. S. J. salutaretur; Kazanie na exekwiach za duszę Najjaśniejszego Augusta III kr. pols. miane 1763 r.; Kazanie na przeniesienie ze starego do nowego Kościoła Obrazu Jezusa laskawego i t. d. B. m. 1764, 4-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VII, k. 289 i nst.; Pelczar, Larys dziejów kaznodz. t. III, s. 304; Orgelbr., Enc. Powsz. t. XIII, s. 289).

Rudzki Maciej Aleksander ks., dr teologii i obojga praw, był protonotaryuszem aplskim, prepozytem kolegiaty wileńskiej i proboszczem kła św. Katarzyny w Jędrzejowie. Napisał: Lux Ecclesiae Andreoviensis S. Catharinae, sive historica status, inventarii et rerum gestarum relatio... annotationibus a... Stephano Damalevitio S. Th. D. etc. ilustrata. Romae 1650, 4-o. Pko tej książce wystąpił cysters o. Emeryk Zajaczowski S. Th. Dr. klasztoru Andrzejowskiego superyor i prokurator w dziele: Sol Andreoviensis S. Mariae Virginis propulsans Errorum Tenebras a D. Mathia Alex. Rudzki s. t. Lux Ecclesiae... Offusas. Romae 1656, 4-o, mówi on tu o książce R-o: "In eo siquidem sub titulo Lucis, tenebrae errorum abduntur, sub erectione Ecclesiae Parochialis, Coenobii status impugnetur. Regulariumque fundatio; sub dulcedine favi, amaritudo occultatur absynthii". Książkę swa dedykował o. Zajaczowski, krdłowi Markowi Antoniemu Franciotta,

Rudzki Jedrzej T. J., filozof, teolog i nych dzieł napisal R. Origo et Progressus Ecclesiae Parochialis Andreoviensis atque adeo religionia Christianae in Regno Poloniae etc. Romae 1655, 4-o, oraz Nabożeństwo Różańcowe dla Braci i Stostr. 1650, 8-o. (Por. Jocher, Obraz bibl. - hist. liter. Wilno 1857, t. III, 8-o, n. 6820; 8844, 8845 i 8846).

X. J. N.

Rudziński Antoni, reformat, był ministrem prowincyi Wielkopolskiej, uczony zakonnik z XVIII w. napisał dobrą lacina: Compendium Juris Ecclesiastici, Ordini Seraphico aptum et accomodatum. Varsaviae 1735, 12-o; Calissii 1742, 12-o. (Por. Janocki, Polonia litterata. 1750, 8-o, s. 69 i nst.; Jocher, Obraz bibl. - hist. t. III, n. 7292).

Rue (de la) ob. La Rue de.

Rufer Wojciech, ks. ur. w 1790 r. w Skalicy czeskiej. W młodym wieku poświęcił się stanowi duchownemu, zajmował różne stanowiska duszpasterskie; był wikaryuszem, proboszczem, a od r. 1843 był kanonikiem i proboszczem wyszehradzkim, † 1870 r. Położył znaczne zasługi na polu piśmiennictwa czeskiego: był współpracownikiem czasopism: Czasopis Muzeum w 1831—1834 r.; Czasopis pro katolicke duchowenstwi 1833-1834 r., i autorem dziel treści religijnej Cesta k prawe a samospasitelne wirze w Boga a Spasitele naszeho Jeżisze Krista. Praga 1831; Kwietina z pousztie dla krzestjan Katol. 1850; Przewodnik do niebieskiej ojczyzny. 1851; Historje Wyszehradzka czyli wyprawowani o hradu i t. d. 1861.

Ruffo starożytna i sławna rodzina książęca we Włoszech, z której pochodzą trzej krdłowie: 1) Fabrycyusz krdl. ur. r. 1744 w San Lucida w Kalabryi, krdlem został w r. 1791, znany jako energiczny mąż stanu, w r. 1799 w czasie powstania w Kalabryi zajał Neapol i polożył koniec rzplitej Partenopejskiej. W 1800 brał udział w konklawe w Wene yi, na którem obrany został pżem Pius VII, z którym udał się do Rzymu i przebywał tu do r. 1809, po rozproszeniu kolegium krdłów udał sie do protektorowi zakonu Cystersów. Z in- Paryża a po zwyciestwie pstwa powrócil do Rzymu; był też i w Neapolu, gdzie go Ferdynand I mianował w 1821 r. członkiem rady stanu; w 1823 jeździł do Rzymu na obiór pża Leona XII, † w Neapolu w 1827 r.

- 2) Fulko LudwikR-o Scilla krdi, ur. w v. 1840 w Palermo, studya odbywał od 1860 w Rzymie w Gregorianum, w 1865 wyśw. na kaplana, nastepnie kształcił się in accademia nobilium ecclesiasticorum, potem wstąpił na drogę dypłomatyczną, został pralatem, szambelanem tajnym Piusa IX, w 1877 mianowany arbpem Chieti; na tem stanowisku odznaczył się jako gorliwy działacz i nieustraszony obrońca praw Kla: w 1887 wysłany jako nuncyusz do Monachium przez Leona XIII; po zrzeczeniu się arcbpstwa w Chieti otrzymał godność tytul. arcbpa w Petra in part. infid., w 1889 z powodu choroby powrócił do Rzymu, gdzie został majordomus'em pskim i prefektem palac. apls.; w 1891 ogłoszony krdlem.
- 3) Ludwik R-o Scilla krndlarch, ur. w r. 1750 w S. Onofrio w Kalabryi, ogłoszony w r. 1801 krdłem, w 1802 archpem Neapolu, usunięty przez Bonapartego, powrócił na swą stolicę w 1815; jako pasterz okazał się gorliwym obrońcą praw klnych. Z woli króla stanął na czele publicznego nauczania i zanządzał czas jakiś uniwersytetem. † w 1832 w Neapolu. (Por. Schäfler, Handl. der kath. Theologie. 1900, 8-o, t. IV, s 113 i nst.).

X. J. N.

Rufin, kanonista, autor dzieła, które jest komentarzem na Dekret Gracyana, a razem może być uważane za podręcznik prawa kanonicznego Dzielo to znane p. t. Summa, napisane prawdopododobnie w połowie XII w. Nowe wydanie tego dzieła dokonane przez Schultego w 1892 r. w Giessen. We wstępie do tego wydania umieszczono niektóre szczegóły z życia autora. (Por. W. W. X, 1352).

Rufin z Akwilei ob. Tyrannius Rufin.

Rufin Tirannius ob. Tyrannius Rufin.

Rufin Wojciech, benedyktyn z Łysej Góry. Żył pod koniec XVI i w po-

czątkach XVII w. Bliższe szczegóły z jego życia nieznane. Wiadomo tylko, że jest autorem cennego dzieła: Historya o drzewie Krzyża św. na Górę Łysą przeniesionem. Kraków 1604.

Rufina - Santa bpstwo ob. Porto i Santa - Rufina.

Rufina i Secunda śś. panny i mę-czenniczki, siostry, pochodziły ze znakomitej rodziny. R. przyrz kła oddać rekę Armentaryuszowi, lecz gdy ten odpadł od wiary w r. 257 za prześladowania Waleryana i wymagał tego samego od R-y, święta dziewica ze wstrętem odrzuciła niecną propozycyę i uciekła z miasta wraz z siostra. Schwytane stanely obie przed prefektem Rzymu Donatem i umeczone torturami skazane zostały na ściecie. Wyrok wykonano w r. 257 za cesarza Waleryana w lesie odleglym od Rzymu 12 mil i na tže miejscu pochowane. Później na tem miejscu wybudowano kaplice, która Damazy św. zamienił na kł. W r. 1120 reli-kwie ŚŚ. przeniesiono do bazyliki Lateraneńskiej, blizko baptisterium Konstan-Święto 10 lipca. (Por. Pétin, Dictionnaire. t. II, k. 917 i nst.).

Rufus św. w zakonie Kanoników reg. czczony jako bp. Według podania jeden z 72 uczniów Zbawiciela a syn Symona Cyrenejczyka, pomagającego Panu Jezusowi nieść krzyż na Golgotę (Mar. 15, 21). Św. Paweł w liście do Rzymian nazywa go "electum in Domino" (16, 13) jako kaplan. Po wniebowstapieniu Pańskiem przybył okrętem do brzegów Massylii, a następnie udał się do Awinionu, gdzie głosił słowo Boże, a nawet został bpem. Ciało jego zostalo złożone w malym klku w pobliżu Awinionu. Kiedy Albigensi pustoszyli południową Francyę, przeniesiono relikwie św. Rufa do Walencyi w Delfinacie, gdzie też zbudowany został wspaniały kł pod wezw. św. Rufa, obdarzony następnie niezwykłemi laskami i przywilejami przez Stolice Aplska. Święto 12 listop. (Por. Enc. Nowodwor-skiego, art. Rufus; Officia propria Sanctorum. a Canonicis Reg. S. Augustini recitanda. Tornaci Nerviorum, 1893; W. W.).

Ks. A. Błachut.

Ruggieri-1) Fulwiusz, nuncyusz

Niemcewicz w "Zbiorze pamiętników o dawnej Polsce" t. 3. Rykaczewski w Relacyi nuncyuszów apostolskich (t. l, s. 113-165) podał je w całości w tłumaczeniu polskiem.

2) Juliusz, nuncyusz pski w Polsce w r. 1567-68 wysłany od Piusa V do Zygmunta Augusta w sprawie urzędownego przyjęcia uchwał Soboru Trydenckiego. Opis dwuletniego swego pobytu w Polsce zawarł w Relazione sulla Polonia scritta al Papa nell'a. 1568. Relacyę tę zamieścił Rykaczewski w tłum. polsk. w Relacye nuncyuszów apostolskich (t. I, s. 165-216). Por. S. Orgelbranda, Enc. Powsz. t. XIII, s. 149; Wiszniewski, Hist. lit. polsk. Kraków 1851, t. VIII, s. 15).

Rugja (Rügen) wyspa na morzu Baltyckiem obszaru 967 kl. kw. z 46,270 mieszk. Pierwotnie zamieszkana prawdopodobnie przez Germanów, w VI w. zawładneli nią słowiańscy Rumowie. Chijanizm usiłowano już 813 r. wprowadzić do R-i, lecz daremnie. Również usilowania ś. Ottona, który z Pomorza 1128 pragnal nieść tam światło wiary spelzly na niczem. Dopiero krwawy podbój króla duńskiego Waldemara 1169 r. pociągnął za sobą zniszczenie bałwanów i miejsc świętych, a bp Absalon (Absalom) z Roeskild (ob.) dokonał chrystyanizacyi wyspy i nawrócił księcia Jaromira († 1218), poczem R. klnie została polaczona z dyec. Roeskild. Odtad zaczęli osiedlać się tutaj Niemcy. Zbudowano wnet liczne kly i kaplice; powstałe później świątynie przyłączono do bpstwa Szwerynu. W r. 1282 niemiec. cesarz Rudolf nadal ksieciu Wacławowi III R. jako lenno; po śmierci jednak Wacława IV 1325 r. została ona polączona z Pomorzem. Podczas wrzeń reformacyjnych była R. przedmiotem walki ksiażat po merańskich. Jednocześnie tępiono niemiłosiernie katolicyzm, odbierano kły i oddawana je protestantom, wreszcie na mocy pokoju westfalskiego R. 1648 r. dostała się Szwecyi, a traktat wiedeński 1815 r. przyznał ją Prusom. Nieliczni katolicy mieli zbudowany 1784 r. kl św. Trójcy, który od r. 1824 podlegał arcbpowi wrocławskiemu, obecnie zaś ma nad |

pski w Polsce w 1665. Opisał swoje Berlinie, jako delegat arcbptwa wrocław-poselstwo w relacyi, której treść podał skiego. W r. 1863 zbudowano w Bergen stacyę misyjną wraz z kościołkiem. (Por. Słownik Geograf. t. IX, str. 956; Barthold, Gesch. v. R. u. Pommern, Hamb. 1839—45; Giesebert, Wendische Gesch. Berlin 1843, t. 3).

(Ch.).

Ruinart Teodoryk benedyktyn z kongregacyi św. Maura. Ur. 1657 r. w Reims. W 1674 wstąpił do klasztoru św. Remigiusza. Odznaczał się wielką swiątobli-wością życia i wybitnemi zdolnościami umysłowemi, ćo wysoce cenił uczony Mabillon (ob). † 1709 r. Był kontynuatorem Mabillona Annales Ord. S. Ben; wydał Historia persecutionis Vandalicae, Wiktora bpa z Vita, dzie-la Grzegorza Turoneńskiego i Fredegara scholastyka w Paryżu 1690 r.; sam napisal: Acta primorum martyrum sincera et selecta. Paris. 1689. Napisał też wiele innych rozpraw, które wyszly w Ouvrages posthumes de Dom I. Mabillon et de Dom. Th. Ruinart, Paris 1724. (Por. H. Hurter, Nomen-clator liter. 1, 1876, 763; W. W., X. 1356).

Ruini Leliusz, nuncyusz papieski w Polsce za Zygmunta III, następnie mianowany bpem di Bagnoregio i konsekrowany przez arcbpa Wojciecha Baranowskiego w Krakowie. (Por. Relacye nuncyuszów apostolskich. t. II, str. 109).

Ruiswich Werman heretyk, holenderczyk, żył w drugiej polowie XV i w początkach XVI w. Wpadł w biędy manichejskie; zaprzeczał bóstwa Jezusa, Chrystusa, nieśmiertelności duszy, istnienia piekla i t. d. Wyrokiem sądu inkwizytorskiego skazany na spalenie r. 1512, (Por. Natalis Alex., Hist. Eccl. ed. Birg. XVIII, '193).

Ruiz Amado Rajmund, jezuita hiszpański, współczesny pedagog, profesor w kolegium św. Ignacego w Sarria-Barcelona, autor wielu dzieł pedagogicznych i apologetycznych: La Educacion. Estudios pedagógicos: I. La educacion moral; II. La educacion de la castidad; III. La educacion intellectual; IV. La educación religiosa; Historia de la Educacion y la Pedagogia. Barcelona nim władzę proboszcz św. Jadwigi w 1911, 12-o; La Ensenanza popular de la Religion. Tie 1908, 16-0; Los Peligros de la Fe en los actuales tiempos. Conferencias; La leyenda del Estado ensenante. Apunto hist. - criticos. W włoskim tłumaczeniu są: L'Educazione della Castita. 21-0; Il Segreto della Buona riuscita. Conversazioni di quindici minuti con giovani etc. 12-0; Il modernismo religioso. Conferenze. 12-0, i in.

Ruiz de Montoya—1) Antoni T. J. ur. w Limie 1585 r., zostawszy w 1606 jezuitą poświęcił się na misye w Paragwaju, gdzie przebył 20 lat. Praca usilna i gorliwościa aplska nawrócił przeszło 100 tysięcy murzynów hiszpańskich, w czem znakomita pomocą był mu katechizm ułożony przez niego p. t. Catecismo de la lengua Guarani. Madrid 1646, 8-o. W r. 1638 przybył do Hiszpanii w sprawach swej misvi; wkrótce potem udal się w podróż z powrotem, lecz † w drodze w r. 1652 w Limie. Oprócz katechizmu napisał jeszcze: Conquista Espiritual hecha por los religiosos de la Comp. de Jesus en las Prowincias del Paraguay etc. Madrid 1639; Tesoro de la lengua guaranni. Tze 1639, 4-o; Arte, y Vocabulario de la lengua guarani. Tze 1640, 4-o, i inne).

2) Dydak T. J. ur. w Sewilli w r. 1562 wstapił do nowicyatu w 1576, był profesorem filozofii w Grenadzie 1 i przez lat 21 w Kordowie i Sewilli teologii; † w tem ostatniem mieście w r. 1632. Napisal: Catechismus pro instituendis rudibus, praesertim Aethiopibus ad Baptismum, wydruk staraniem bpa Bardony między r. 1597 a 1601; Commentaria ac Disputatio nes in primam partem s. Thomae de Trinitate. Lugduni 1625, fol; Toż.. de Praedestinatione ac reprobatione hominum etc. Tże 1628, fol.; Toż... de Scientia, de Ideis, de Veritate ac de vita Dei. Lutetiae Parisiorum. 1629, fol.; Toż... de Voluntate Dei etc. Lugduni 1630, fol.; Toż... de Providentia praedefiniente etc. Tže 1631, fol. i in.

(Por. Machoni, Insignes misioneros del Paraguay; Nieremberg, Firmamento religioso. s. 648—662; Sommervogel, Bibliothèque. t. VII, k. 320—324).

X. J. N.

Ruiz Piotrob. Royzius.

Ruland Antoni ks., ur. w r. 1809 w Würzburgu, wyśw. na kaplana w 1832, od r. 1833 do 1837 był bibliotekarzem w uniwersytecie w Würzburgu, od 1837 do 1850 proboszczem w Arnstein, w 1850 starszym bibliotekarzem w Würzburgu. † w r. 1874 w Monachium. Napisał: De s. Missae canonis ortu et progressu. Disser. 1834; Series et vitae profesorum ss. Theologiae, qui Wirceburgi... docuerunt. 1834; nadto liczne rozprawy i artykuły z zakresu historyi Kła oraz historyi bibliotek i drukarstwa w różnych czasopismach. (Por. Buchberger, Kirchl. Handl. 1910, k. 1850).

Ruma — 1) w niektórych kodeksach "Duma" — miasto w pokoleniu Judy (Ios. XV, 52). Zamiana w hebrajskim Ruma na Dumałatwo mogła zajść wskutek podobieństwa liter r i d. (7 i 7). Nazwa Duma przechowała się do dz.ś w Daume na południo-wschód od Eleutheropolis. (Por. Guérin, Judée, III, 359).

2) Ruma-hebr. Arumah — miejsce ucieczki Abimelecha około Sychem. (Jud. IX, 41). Według Euzebjusza i św. Hieronima Ruma odpowiada Remphtis i przez wielu utożsamiana z Arymatea (Onom., ed. Lag., 288, 10; 146, 24).

3) Ruma—miasto rodzinne Zebidy, żony Jozyasza. (IV Reg. XXIII, 36).

Rumold sw., meczennik i patron Mechlinu. Wiadomości odnoszace się do życia tego Świętego nie wszystkie są historyczne, ale raczej oparte na podaniu. Według niego R-d był synem Dawida, króla Szkocyi. Oddany na wychowanie bpowi dublińskiemu, u którego pozostawał do 15-go roku życia. Wrócił następnie na dwór królewski, a obrawubogi i czysty zywot oddał się cały najsurowszej pokucie, pobożności i uczynkom milosierdzia. Po śmierci biskupa dublińskiego został jego nastepca ale niebawem udał sie do Rzymu i zlożył godność biskupią w ręce Stefana II-go (752). Dalsze szczegóły życia R-a opierają się już na faktach historycznych. Mianowicie R-d udaje sie do Brabancyi, a poparty ży czliwością biego Adona buduje w pobliżu Mechlinu klek pod wezwaniem św. Stefana z klasztorem, przy którym osadził zakonników. Zamordowany w r. 775 przez pewnego robotnika, którego upominal dla gorszacego życia i groził mu kara Boża. Cialo jego wrzucone zostało do rzeki przez mordercę. Hrabia Ado wydobył je z rzeki i pochował w kłku, który zbudował R-d. Bóg wsławił go po śmierci licznemi cudami. W r. 1339 relikwie sługi Bożego zostały przeniesione do katedry mechlińskiej, poświęconej jego czci. W zakonie Kan. reg. jego święto obchodza 3 go lipca. (Por. Acta Sanctorum Julii, t. I; Encykl. Nowodworskiego - art. "Rumold"; Officia propria Sanctorum a Canonicis reg. recitanda. Tornaci Nerviorum 1893; W.W.)

Ks. A. Blachut.

Rump Herman ks., pisarz katolicki, r. w r. 1830 w Essen (ks. Oldenburskie), studyował w gimnazyum w Bechta, filozofię zaś i teologię w akademii w Monastyrze. Z powodu braku środków materyalnych musiał wiele trudności przezwycieżać podczas swych studyów, to nawet było przyczyną że nie otrzymał doktoratu z teologii; w r. 1851-2 złożywszy dwie dyssertacye "De impeccantia Christi" i "De Erasmi Rotterdami vita et doctrina", otrzymal odznaczenie. Wyśw. na kapłana w r. 1853, był nauczycielem młodych hrabiów v. Merveldt. W r. 1858 złożył rozprawę Zur. Geschichte des Papstes Honorius III" i otrzymał doktorat z filozofii w Giessen. Pelnil nastepnie obowiązki nauczyciela religii i spowiednika w zgromadz, zakonnych. † w r. 1875 w Monastyrze. Napisal Unfehlbarkeit des Papstes u. die Stellung der in Deutschland verbreiteten theol. Lehrbücher zu dieser Lehre. Münster 1870. Przełożył hist, klna Rohrbachera, która wyszła w poprawionem wydaniu w Szaffuzie i Monastyrze 1858-91, t. I-XVIII. Nadto wraz z Hülskampem założył czasopismo "Literarischer Handwaiser" w r. 1861. (Por. Schäfler, Handl. der Kath. Theologie. t. IV, s. 121).

Rumunia królestwo (od r. 1881) powstałe z księstw Wołoszczyzny i Moldawii, które 1859 połączyły się w jedno księstwo. Do nich 1878 po wojnie rosyjskotureckiej przybyła Dobrudża. Trajan

Siedmiogrodem i osadził ga kolonistami, których według ogólnego mniemania dzisiejsi Rumunowie są potomkami. Tym sposobem byliby Rumunowie pochodzenia rzymskiego. Według innych zamieszkujący w VII w. półwysep Bałkański Trokoromanowie, przeszedlszy Dunaj połączyli się z zamieszkującymi tam Slowianami i utworzyli naród rumuński, co świadczyłoby o jego słowiańskiem pochodzeniu. Hypoteza ostatnia wydaje się i z tego względu uzasadniona, że jezyk rumuński jest mieszanina romańskiego i słowiańskiego. Pierwsze ślady Chijaństwa odnajdują się w III i VII w. zwłaszcza w Dobrudży, gdzie był silny garnizon rzymski. Odnaleziono tam w licznych warowniach ruiny dawnych kłów. Bpstwo Tomi (obecnie Konstanza) jest z dawiendawna słynne; pasterzowało w niem 9 bpów z tych 2 Świętych. Za Licyniusza było w tej prowincyi wielu męczenników. Wśród Rumunów początki Chijaństwa pochodzą od Kolonistów Trajana lub prawdopodobnie od Trokoromanów. Ok. r. 870 Rumunowie wraz z Bułgarami, którym podlegali, dostali się pod władzę patryarchy Konstantynopolskiego, czem tłumaczy się ich schyzma, pomimo że bezprzecznie w znacznej cześci byli łacińskiego pochodzenia. W XIII wieku ujawnił się wpływ Wegier, a także i Polski na R-e. W w. XIV wobec licznych walk z Tatarami utworzyli Rumunowie ksiestwa Woloszczyzny i Multan i zdobyli sobie wobec sasiadów pewne niezależność. Od tego czasu jednak rozpoczyna się era nacisku tureckiego, który wiele niedoli sprowadził na oba księstwa. Książęta nieustraszenie walczyli z Osmanami i nieraz meztwem swem, poświęceniem i odwagą wprowadzali w podziw cały świat chijański; tak m. in, Stefan Wielki (1457-1504). którego Sykstus IV nazwał "miles Christi", Michał Mężny (1593 — 1601) i in.

Kl katolicki, który od czasu schyzmy przestał być religia kraju zaczątki swoje zawdzięcza Wegrom i Polsce. Węgrzy i Niemcy 1211—25 r. zaczeli przyby-wać do Rumunii, gdy w stronach górzystych osiedlili się Krzyżacy. W dolinach zamieszkiwali licznie Kumanowie, z których wielu się nawróciło, także 1227 założone zostało bpstwo (episc. Cumanensis) z rezydencya w Milkowie. (101—106 r.) zdobyl ten kraj wraz z Za pierwszego wszakże bpa Teodoryka,

dominik. nastąpiło 1241 r. zburzenie Milkowa przez Tatarów, a tem samem i upadek bpstwa. Tytuł tylko, jak in part, infid. dostał się niektórym prałatom wegierskim. Wkrótce po wtargnięciu Tatarów zostało erygowane 1246 r. bpstwo w Sewerynie (miasto nad brzeg. Dunaju, w pobliżu granicy wegierskiej). Oprócz bpa Grzegorza w r. 1392 i Benedykta w 1439 wszyscy pozostali znani bpi byli tylko tytularnymi in part inf. Samo bpstwo przestało istnieć ok, 1500.

Polaczenie się ces. byzant. Jana Paleologa starsz. 1369 r. z Rzymem wywolało na Wschodzie dażność do Unii. Mołdawski książe Lacko przeszedł na łono Kła katol. i uzyskał erekcyę bpstwa Seret (miasteczko w dzisiejszej Bukowinie, która do r. 1777 należała do Mołdawii). Pierwszym bpem był Andrzej Wasiłło franciszk, w 1371. Ta dyccezya tem sie różniła od innych, że miała należytą organizacyę hierarchiczna; oprócz Franciszkanów był tam i klasztor Dominikanów. Wiekszość katolików stanowili Niemcy. Wasiłło wszakże więcej przebywał w Polsce, niż w swojej dyecezyi. W r. 1373 został administratorem dyec. Halickiej, a w 138s bpem Wileńskim. Dwaj jego następcy byli sufraganami krakowskimi. Skutkiem tego bostwo Seret powoli stalo się tytularnem in. p. inf., który to tytul 1412 - 34 nosili pralaci polscy. W tym czasie 1401 założo-ne zostało 1-sze bps wo (nie metropolia) prawosławne z rezydencyą w Suczawie. Wołoszczyzna już przedtem 1359 posiadało bpstwo prawosł. z rezydencyą w Argesz. Rozwinięte niebawem usilowania zmierzające do unii, spowodowały założenie tutaj i dyec. katolickiej, którą 1381 otrzymał dominik, Antoni. Wkrótce jednak i to bostwo stalo się tytularnem in. part. inf. i z 16 noszących ten tytul tylko ostatni franciszkanin Quirini 1600 rezydował w Mołdawii. 5-e bpstwo R-ii winno być właściwie pierwszem, gdyż miało jako rezydencyę najstarsze ok. r. 1200 przez Niemców założone i przez nich przeważnie zamieszkale Civitas Moldaviensis, dzisiaj Baja. Początek tego bpstwa sięga 1418 r. Z 7-iu znanych do r. 1523 jego pasterzy tylko 5-iu rezydowało na miejscu. Tutaj naj-pierw dotarli Husyci, wnet jednak za nimi wtargnał protestantyzm, który znalazi szerokie rozpowszechnienie, Dopiero

w XVII przywrócono dawna wiare a jednocześnie 1607 założono bpstwo Bakońskie (ob. Baków). Ponieważ i ci bpi przeważnie rezydowali w Polsce Stolica aplska mianowała pasterzujących w kraju Franciszkanów administratorami aplskimi, co otrzymywali przedewszystkiem bpi Sofii, Marjanopolisu i Nikopolisu. Pius VI powierzywszy mu 1782 misye w Bulgaryi Passyonistom i pośród nich mianował bpa Nikopolisu, który zarazem objął administracyę aplską w Wołoszyznie. Od r. 1792 bpi Nikopolisu rezydowali w Ciople pod Bukaresztem. Wre-z-Leon XIII oddzielił 1883 bpstwo Nikopolisu od Woloszczyzny, podniósł Bukareszt (ob.) do godności arcybostwa i pierwszym arcybpem mianował Ignacego Paoli, który za ożył seminaryum duchowne, liczne szkoły i wreszcie wybudował piękną katedrę. Niestety, † już 27 lut. 1885 r. Po długich pertraktacyach z rządem rumuńskim wstąpił 1894 na stolicę w Bukareszcie Otton Zardetti, który † 1895, a po nim 1895 obecny arpb. Franc. Ksaw. Hornstein. Multan 1884 r. Leon XIII założył w miejsce dotychczasowego wikaryatu aplskiego bpstwo w Jassach (ob.). Ogółem R. liczy według wykazów z 1899 r. 149,667 katolików.

Niezależny od r. 1864 od patryarchy kinstpolskiego kł prawosławny liczący 5,461,787 wiernych podlega Synodowi złożonemu z arcybpów Bukaresztu i Jass oraz bpów Argeszu, Buzeu, Galatzu, Huszi, Rimniku i Romanu, oraz bpów tytularnych razem 12. W obradach brat udział i minister spraw wewnetrznych. Od r. 1909 ustanowiono nadto wyższą radę klną odgrywającą role kontrolującą między synodem a resztą duchowieństwa i wiernymi. Duchowni otrzymują wykształcenie w seminaryach t. j. klasycznych gimnazyach, poczem dopiero moga być wyświeceni. Proboszczowie miejscy muszą pozyskać stopień licencjata w uniwers. Bukareszteńskim. Szkól klasztornych nie ma, tak że zakonnicy rekrutują się z uczniów seminaryów lub uniwersytetu. W r. 1900 w 3666 parafjach pracowało ok. 8000 du-chownych. (Por. Artykuły: Bukareszt, Jassy; N. Jorga Gesch. d. rumun. Volkes, 2 t., 1905; R. Netzhommer Aus Rumänien, 1909; E. Hurmuzaki Dokumente z. Gesch. R. t. 13, zwłaszcza t. I 1, I 2, III 1. Buk. 1887- ly ją do ufundowania tamże klasztoru 1909; Buchberger K. H. L. t. II, k. 1850 i nst.).

Rupe (de) Alanus ob. Alanus de Rupe.

Rupert z Deutz benedyktyn. Żyl w XII wieku. Data i miejsce urodze-nia nieznane. Do klasztoru wstąpił w Leodyum. Tu otrzymał gruntowne wyksztalcenie naukowe, o czem świadcza liczne jego pisma: De divinis officiis: De voluntate Dei; De Trinitate et operibus Eius; Cemment. in Evangelium et Apocalipsum s. Ioannis Ap.; Comment. in Cant. Canticorum; Comment. in prophetas minores; De victoria verbi Dei; De gloria et hono-re filii hominis; De glorificatione Trinitatis i wiele innych. Dziela te nacechowane sa mistycyzmem. Zarzucano im nieścisłość i niedokładność wyrażeń, upatrywano nawet błędy, ale niesłusznie. † Rupert prawdopodobnie 1135 r. Okolo 15 lat pod koniec życia był opatem klasztoru w Deutz. Zbiorowe wydanie dzieł Ruperta wyszło w Moguncyi w 1631 r. w 2 t. Jedno z najlepszych Migne'a. Patr. Latin., CLVIII—CLXX. (Por. Rocholl, Rupert von Deutz, 1886; J. Müller, Rupert von Deutz., Köln. 1888; W. W. X, 1367).

X. R. J.

Rupert sw. bp Wormacki, apostoł Niemiec. Pochodził z rodu królewskiego. Ochrzeił w r. 696 księcia bawarskiego Teodora, a następnie zaprowadził Chijaństwo w calym kraju. W Salzburgu (dawn. Juwawia) zbudował kłasztor i kościół; został pierwszym tamtejszym bpem. Nawrócił też wielu słowian w Kurutanii. Podług podania umarł w 718 r. Kl obchodzi jego pamiątkę 27 marca. (Por. Józ. Kard. Hergenröther, Hist. Powsz. Kła katol., Warszawa, 1901, t. IV, str. 56; W. W. X, 1365).

Rupertsberg niegdyś klasztor benedyktyński na wzgórzu przy ujściu rzeki Natru do Renu, nazw. od św. Ruperta, który w VIII w. wraz z malż. św. Berta i kaplanem Wigbertem, na pagórku owym wiódł żywot światobliwy. Relikwie ich odnalezione w zbudowanym tamże

Benedyktynek, przy którym osiadła. Przedtem już znajdowało się na temże wzgórzu zgromadzenie meskie założone przez wspomnianą św. Bertę; spełniali czynności duchowne przy klasztorze żeńskim. Trudności Hildegardy przy założeniu klasztoru opisuje mnich Gotfryd w jej Vita. W XV w. dyscyplina klasztorna rozluźniła się, tak że 1493 wypadło przeprowadzić reformę; odtąd panował porządek. W r. 1632 klasztor spalili szwedzi, a zakonnice zamieszkały w pobliskim klasztorze Eibingen, zaloż. iako filia również przez św. Hildegardę Powoli klasztor odrestaurowano. Podczas wojen francuskich 1798-1814 rzad francuski sprzedał klasztor i dobra. W 1884 niedaleko klasztoru wzniesiona została przez wikaryusza Webera piękna bazylika romańska ku czci śś. Hildegardy i Ruperta, konsekr. 1892 r. (Por. Weidenbach, Regesten d. Stadt. Bingen u. d. klosters R. Bingen 1853; P. Bruder. St. Rupertus Büchlein, Dülmen 1883).

Rupeyko Józef ks., kanonik worniański, pleban szadowski, żył w XIX w. Przełożył z polsk. na żmujdzki Chodźki Jan ze Swistocza.

Rupniewska Anna, karmelitanka bosa ur. w r. 1656 z ojca Krzysztofa kasztelana sandeckiego i matki Anny Teofili z hr. Przyjemskich małż. Rupniewskich; w 14 r. życia wstapiła do Karmelitanek bosych w Krakowie, odznaczała szczególniejszem nabożeństwem do N. Sakr.; sześć razy obraną była na przełożoną i pierwszą klasztoru na Wesołej świeżo wtedy założonego matką i przeoryszą. Obdarzona darem proroctw i czytania w sercach ludzkich; † w r. 1728 w wieku lat 72. Cały Kraków uczestniczył w pogrzebie tej światobliwej zakonnicy. (Por. Jaroszewicz, Matka Swietych. t. IV, str. 54).

Rupniewski Joachim, pastor aryański ur, w r. 1590 w Rupniewie, zieć Andrzeja Lubienieckiego, którego dzielo o synodach aryańskich kontynuował. Pełnił obowiązki pastora w Rakowie, Lublinie i Brześciu Litewskim, gazie † w r. 1643. Napisal Akta i uchwały synodów od początku reformacyi w Polsce zwoływakle przez św. Hildegardę (ob.) zachęci- nych (kontynuacya dzieła Andrzeja Lubienieckiego); nadto w rekopisie: Synody Braci polskich czyli kościelne chronologie od 1628 r., którą później następcy R. do r. 1668 doprowadzili; Sen P. R. który miał An. 1635 die 2 Januarii o sądzie Rakowskim, wyobrażającym przyszłą tego miasta niedolę i t. d., oraz Kazania. (Por. Wiszniewski, Hist. liter. pols. Kraków 1857, 8-0, t. VIII, s. 217, 218; t. IX, s. 127).

Rupniewski z Rupniewa Stefan Bogusław, hr. Szreniawa, syn Wojciecha kasztelana sandeckiego i Heleny z Ożarowskich, był kan. krak., poznan. i san-Mianowany bpem nikopolskim był od 1713 do 1717 sufraganem lwowskim. Po śmierci Gnińskiego zostaje w 1717 bpem kamienieckim i zalicza się do najznakomitszych na tej stolicy pasterzy, acz niedługo na niej zasiadał, bo tylko do 1721. Zowie się ozdrowicielem katolicyzmu na Podolu, gdzie panowanie tureckie prześladując wiarę katolicką ducha chijańskiego osłabilo, a na 40 klów paraf. 28 było w ruinie. Odrestaurował katedrę, wybudował kl w Zieńkowcach; podzielił dyecezye na 4 dekanaty i porozgraniczał paratie. Zachecal majetniejszych do budowy i naprawy kłów; fundacye dla nich utworzone regulował; o nowe się starał. Założył seminaryum i wystąpił ostro pko handlowi poddanymi! W 1721 zostaje bpem luckim. Po pożarze katedry odbudował ją kosztem 200,000 złp.; a także kł i klasztor Brygidek. W Pińsku podnićel z grobu ciało błog. Jędrzeja Boboli i rozpoczął jego proces beatyfikacyjny, a na kanonizacyę św. Stanisława Kostki niemałą ofiarę złożył. Koronował obrazy cudowne w Kodniu 1723 i w Podkamieniu 1727; odprawił synod dyec. w Łucku 1726. Bardzo był szczodry na ubogie; pelen pokory i pobożności chciał złożyć bpstwo i wstąpić do Jezuitów, ale Stolica aplaka na to się nie zgodziła. † w Torczynie 1731, pochowany u św. Piotra i Pawla w Krakowie. Pozostawił dziela: Instructio seu monita paterna ad clerum sibi commissum, Zamość 1722; Constitutiones synodales dioec. luceoriens. et bresten, Warszawa 1726. (Por. Encykl. Nowodworskiego; Łętowski: Katalog kanoników krakowskich). M. B.

Ruremonde (dioec. Ruremondensis) bpstwo w prow. Limburg w Holandyi, sufragania Utrechtu, erygowane w r. 1559, zniesione w 1801, restytuowane w 1853. Mieszkańców liczy 286.810, w tej liczbie 280,453 katolików w 172 parafiach obsługiwanych przez 510 kapłanów świeckich, 428 zakonnych w 228 kłach i kaplicach.

Ruricius św. bp z Limoges. Żył w połowie V w. w Gallii Pochodził ze znakomitego rodu. W starszym wieku został kapłanem, a następnie od 485—507 był bpem w Limoges. Pozostały po nim 82 listy różnej treści, które podaje Migne w Patr. Latin., LVIII, 67—124. (Por. W. W. X, 1373).

Rusca Mikołaj urodz. około XVI w. ze znakomitej włoskiej rodziny. Po ukończeniu nauk został wyświęcony na kapłana. W r. 1588 był proboszczem w Sessa, a od 1590 r. w Sondrio w Veltlinie. Tu gorliwie występowal pko blędom socyntańskim i kalwińskim, przez co ściągnął na się ich nienawiść, a nastepnie został przez nich umeczony w 1618 r. pod pozorem zdrady kraju. Pozostalo po nim kilkanaście pism treści apologetycznej: Acta disputationis Tiranensis; De traditionibus ex sententia Ss. Cypriani et Augustini...; Pro Christo mediatore; Pro auctoritate Romani Pontificis, etc. (Por. W. W. X, 1374).

Rusiecki Kanut malarz przeważnie religijny, ur. w Wiłkonierskim, po ukończeniu uniwers. w Wilnie wysłany fbył na dalsze studya w r. 1821 kosztem rządu do Paryża, w 1825 i 1827 odbywał podróże po Włoszech kopiując dziela dawnych mistrzów. Powróciwszy do Wilna malował obrazy religijne, znajdujące się przeważnie w świątyniach na Litwie. Był czas jakiś nauczycielem instytutu szlacheckiego w Wilnie. † w r. 1860. Arcydzielem pędzła R-o jest jego "Ostra Brama podczas odbywającej się litanii do Matki Bożej." (Por. S. Orgelbranda, Encykl. powsz. t. XIII, s. 166).

Rusiecki Michał Maciej ks. 14-ty Prałat Kanoników reg. lat. w Polsce i na Litwie. Studya teologiczne odbywał w Ołomuńcu; wróciwszy do Krakowa otrzymał stopień doktora teologii w aka-

demii krakowskiej. Był profesorem filozofii i teologii w kanonii Božego Ciała, a następnie przełożonym kanonii słonim. skiej i wileńskiej na Antokolu. Mianowany wizytatorem kanonii litewskich przez trzy lata swego urzędu starał się o utrzymanie ścislej obserwy zakonnej. Z zamilowaniem do późnego wieku bral udział w dysputach teologiczno-filozoficznych w Kanonii Bożego Ciała. W tej że bibliotece przechowała się mowa pochwalna poświęcona R.v przez Pawła Fryznekera Kan. reg. lat. p. t Insigne solidi honoris sacra doctoratus theologiae laurea in illustri et admodum Reverendo Domino D. Michaele Rusiecki celebratum. (Cracoviae, typ. Universitatis 1689, fol.). Gorliwie również starał się o rozszerzenie chwały Bożej i odnowienie bractw Przenajśw. Sakramentu, Pieciu Ran i Zwiastowania Matki Bożej (literackiego). Zmarł dnia 7 paźdz 1706 r. w 72 roku życia. (Por. Acta Capitulorum generalium Conventus S. S. Corporis Christi Casimiriae ad Cracoviam Can. Reg. s. Augustini kodeks papierowy w Archiwum kanonii Bożego Ciała w Krakowie. (Od str. 40—64 znajdują się kapituły pod przewodnicwem ks. Rusieckiego); Protokół Bractwa Kościoła Bożego Ciała kodeks papierowy z XVII, XVIII i XIX w., str. 540 przez Wojciecha Po lgórskiego (str. 161—183). (Por. W pięc setletnią rocznicę założenia klasztoru Bożego Ciala. Kraków 1905; Berthold Otto Cernik, Die Schriftsteller der noch bestehenden Augustiner - Chorherrenstifte Oesterreichs. Wien 1905. Verlag von Heinrich Kirsch.).

Ks. A. Blachut.

Rusini ob. Unici.

Rusowski Gelazy archimandryta klasztoru św. Trójcy i kaznodzieja w Wilnie żyjący w XVI i na początku XVII w., tłumacz, na język polski i wydawca dziela ks. Piotra Fiedorowicza, Obrona św. Synodu Florenckiego powszechnego. Wilno 1603, 4-o, które potem wyszło po rusku Oborona Sobora Florentijskaho osmoho i t. d. Wilno 1605, 4-o. (Por. Wiszniewski, Hist. liter. pol. t. VIII, s. 314; Jocher, Obraz bibl. lit. t. III. n. 3051).

Rostoku, gdzie od 1485 r. pracował jako kaznodzieja i duszpasterz. Zarzucają mu tendencye heretyckie: husyckie i luterskie, ale niesłusznie. Karcil on rzeczywiście blędy i nadużycia różne, nie oszczędzał i hierarchii kościelnej i czesto w sposób bardzo rażący, ale w nauce jego błędów protestanckich dopatrzeć się nie można. Za swe kazania Russ sciagnal na się niezadowolenie wielu. Wskutek tego musiał opuścić Rostok i emigrować do Wismaru, a nastepnie do Inflant. Pozostalo po nim w starym dolno-saskim języku pismo Dat Bôkeken van deme Rêpe, - traktat ascetyczny. (Por. Flaceus Illiricus, Catalogus testium veritatis Francofurti, 1666, 840; W. W. X, 1420).

Russel Karol Wiliam, uczony angielski, ur. w r. 1812 w Killrugh w irlandzkiem br. Down, studya odbywał w Drogheda i w kolegium św. Patryka w Maynooth, gdzie potem był profesorem historyi klnej i prezesem instytutu. Zyskał sławę uczonego swemi pracami, zwłaszcza cennem dzielem The life of Cardinal Mezzofanti. London 1858; 1863; Catendar of State Papers: Ireland, James I. 1872-75, 3 t.; Palimpsest literature w "Lectures on literature and art." Dublin 1867. Tłumaczył wiele z niemieckiego np. Leibniz'a "System teologii". 1850, i in. (Por. Schäfler, Handl. der kath. Theologie. Regensb. 1900, 8-o, t. IV, s. 124).

Russyan Henryk, dominikanin, uczony teolog i wybitny swego czasu kaznodzieja, wychowany w klasztorze w podkamieniu, wyższe studya odbył w Neapolu i Rzymie, gdzie wyśw. został na kaplana przez Prospera Lambertini późniejszego Benedykta XIV pża. Powróciwszy do kraju był profesorem filozofii i teologii w klasztorach swego zakonu, potem był przeorem w Brodach, teologiem i kapelanem w. hetm. koron. Józefa Potockiego. Zaszczycony stopniem dra teologii, w r. 1748 obrany został prowincyalem. Chlubnie spełniwszy te obowiązki jeździł jako definitor na Kapitule generalna do Rzymu, poczem znów był przeorem. Po podziale prowincyi ruskiej zamieszkał w Latyczowie, a potem w Barze, gdzie † w r. 1760. Z pism R-a pozostaly tylko 3 jego pra-Russ (Rutze) Mikołaj ks., mistrz z ce: Niebo w koronie azardowanemu życiem Św. Janowi Franciszkowi Regisowi Wyznaw. Soc. Jesu i t. d. Lwów 1738, fol.; Mąż niezrównanej godności Ś. Józef Wyznawca na Krakowskim Seraficzney Teressy Karmelu gościnnym panegirykiem wysławiony. Kraków 1742, fol.; Połów na śmiertelnem Brochwicza polu czyli Kazanie na pogrzebie Teresy z Katskich Potockiey marsz. nadw. koronney. Lwów 1746, fol. (Por. Chodykiewicz, De rebus gestis. s. 159 i 318; Siejkowski, Świątnica, s. 331; Jocher, Obraz biblist. Liter. t. II, w. 4994; t. III, n. 8384; Barącz, Rys dziejów zak. kaznodz. w Polsce t. II, s. 241 i nst; Pelczar, Zarys dz. kazn. t. II, s. 259).

X. J. N.

Rusticus—1) św. kapłan i męczennik umęczony za wiarę wraz z św. Dyonizym, pierwszym bpem Paryża, z którym dzielił prace aplskie. Śmierć poniósł ok. r. 272 za cesarza Aureliana. Święto 9 października.

2) św. męczennik na Wschodzie † ścięty za wiarę wraz z św. Eleuteryuszem. Cześć odbiera od Greków dn. 3 paźdz. (Por. Pétin, Diction. hagiogr. t. II. k. 921).

Rusticus z Bordeaux żył w połowie V w. Miał być kaplanem i należeć do przyjaciół bpa Apolinarego Sydoniusza z Clermont-Ferrand. Dokładnych wiadomości o nim niema. (Por. W.W. X,1415).

Rusticus, dyakon Kosciola Rzymskiego, żył w połowie V wieku. Był synowcem pap. Wigiliusza. Gdy papież w sprawie Trzech artykułów (ob. Capitula Tria) wydał swe Iudicatum, Rusticus wystapił gwaltownie przeciwko Wigiliuszowi, rozszerzał ubliżające mu wieści i lekceważył jego przestrogi. Papież eksko-munikował Rustyka. W 553 r. cesarz Justynian wydalił go do Egiptu. smierci jego nieznana. Pozostało po nim pismo Contra acephalos disputatiotraktat przeciwko monofizytom. (Por. Migne, Patr. Latin. LXVII, 1167-1254; Józ. Kard. Hergenröther, Historya Powszechna Kościoła Katolickiego, Warszawa, 1901, t. III, str. 92 i in., W. W. X, 1415).

Rusticus Elpidius ob. Elpidius z Rusticus. Ruszczuk ob. Nikopol.

Ruszel Franciszek Pawel dominikanin z XVII w., dr. teologii, świątobliwy maż, chluba zakonu kaznodziejskiego, pochodził z ziemi przemyskiej. Całe życie strawil na uczeniu siebie i innych oraz na modlitwie i uczynkach pokutnych. Odznaczał się szczególniejszem nabożeństwem do Matki Bożej, której obraz w celi jego zawieszony z palącą się lampą łaskami słynał. Umarł 1658 r. w Lublinie, w opinii świątobliwości. Pochowany w kapitularzu lubelskim. Pozostały po nim pisma: Tryumf na dzień chwalebny Jacka Sw., Wilno, 1641; Skarb nigdy nieprzebrany Kościoła św., Lublin, 1650; Fawor niebieski podczas elekcyi na królestwo Jana Kazimierza miastu Lublinowi od Boga pokazany; Lublin, 1748. (Por. Nowowiejski, *Phoenix*, s. 75; Jaroszewicz, *Matka śś. Polska* p. d. 29 czerwca; Barącz, *Rys* dz. zak. kazn. w Polsce, t. II, s. 243 i nst.: 289).

Ruszkiewicz Kazimierz ks. biskup sufragan warszawski, urodził się we wsi Dzieciolówce pow. Marjampolskiego gub. Suwalskiej dnia 5 stycznia 1836 r. Poczatkowo kształcił się w Marjampolu, w roku 1852 wstąpił do seminaryum sejneńskiego, od 1854 do 1858 był w akademii duchownej warszawskiej, która u-kończył ze stopniem kandydata Teologii. Wyświęcony na kaplana 11 grudnia 1858 r. w Worniach, przez ówczesnego bpa Telszewskiego Macieja Wołonczewskiego. Najprzód był wikaryuszem par. Augustów, potem suwalskiej; w roku 1862 przyjęty zostal do archidyecezyi warszawskiej i wyjechał do Rzymu, gdzie w Sapientii otrzymał w 1864 r. stopień Doktora św. Teologii. Powróciwszy do kraju był najprzód profesorem i vice-regensem seminaryum Sw. Jana w Warszawie, a od 1867 do 1883 regensem te-goż seminaryum. Wykładel teologię moralna i historye Kościola; wykłady te odznaczały się zawsze gruntownem przygotowaniem i jasnością. Wielu kapłanów. którzy wyszli z seminaryum Święto-Jańskiego, dzisiaj już posiwiali, z prawdziwem uznaniem odzywają się o działalności ks. R. jako regensa i przypominaja sobie jego konferencye miewane w wielu kwestyach przez długie lata w kaplicy seminaryjnej w niedziele rano o stosunku mlodych kapłanów do swoich proboszczów. W roku 1878 objął jednocześnie urząd rektora kościoła św. Józefa, a w r. 1882 został sędzią surrogatem konsystorza warszawskiego. Od 1883 r. jest proboszczem par. św. Krzyża w Warszawie; wystawił nowy dom dla duchowieństwa parafialnego, dwa razy odnawiał zewnatrz a raz wewnatrz koś. Św. Krzyża. W tym czasie piękną statuę Chrystusa dźwigającego krzyż, dłuta Pruszyńskiego, odlał dla trwałości z bronzu artysta Weloński i takowa umieszczono na nowej granitowej podstawie. W końcu roku otrzymał godność officyała jeneralnego i kanonika kap. metropol, warsz. Na konsystorzu papieskim w dniu 24 marca 1884 roku prekonizowany na bis. tytularnego Beryseńskiego i sufragana archidyecezyi warszawskiej, sakrę biskupią otrzymał d. 6 lipca 1884 r. w kościele prokatedralnym w Petersburgu z rak arcybiskupa Gintowtta i jednocześnie objął stalę prałata dziekana kapituly metropolii warszawskiej. Jako bp zawsze chętny do spełniania funkcyi bpich, udzielał świeceń alumnom wszystkich w kraju seminaryów, a nawet dyecezyi wileńskiej, dotychczas wyświęcił na kaplanów 800 księży. W czasie długiej choroby arcybpa Popiela wizytował całą archidyecezyę, bierzmując i konsekrując kościoły, a jako oficyał zarządzał archidyecezya. Dnia 13 grudnia 1912 roku wybrany przez kapitulę metr. na wikaryusza kapitulnego zarządzał archidyecezyą do 14 września 1913 r. Oprócz zajęć biskupich, zajmował się bardzo czynnie istniejącymi klasztorami żeńskimi i instytucyami pobożnemi, nie szczędzac czasu, trudu i nabytego długoletnia praca nad duszami, doświadczenia. Wiele artykułów z teol. moralnej i ascetyki pomieszczał w "Przeglądzie katolickim", "Encyklopedyi powszechnej ks. Nowodworskiego, i "Podręcznej ks. Chelmickiego". W roku 1908 odbył z pielgrzymką polską podróż do Rzymu i złożył Piusowi X życzenia od archidyecezyi warszawskiej z racyi 50 letniego jubileuszu kapłaństwa Ojca św. 22 czerwca 1909 r. święcił jubileusz 50 letni swojego ksplaństwa i 25 letni biskupstwa. W tym dniu prawie wszystkie warstwy społeczeństwa polskiego złożyły hold uznania i szacunku jakim jubilat przez cale życie się cieszy. Ks. L. Ł.

Rut niewiasta Moabitka, której historya podana jest w malej książce, noszącej jej nazwę (ob. niżej). Izraelita, Elimelech, zamieszkały w Betleem za czasów Sędziów (ob.) z racyi głodu przeniósł się wraz z żoną i synami do krainy Moabskiej. Tam zmarł on po pewnym czasie i synowie jego pożenili się z Moabitkami: Machlon z Orfa i Kiljon z Rut. Wkrótce i synowie umierają, zostaje tylko matka Noemi z synowemi. Kiedy głód w krainie judzkiej ustał, Noemi chce wracać. Orfa zostaje z rodziną, ale Rut idzie za swoją teściową i przychodza do Betleem. Tutaj Rut zbieraniem kłosów utrzymuje siebie i teściową. Przypadkowym sposobem się stalo, że Rut zbierala klosy na polu Booza, który był krewnym Noemi. Booz, dowiedziawszy się, kto jest Rut, o-kazał się dla niej b. laskawym i polecił żeńcom zostawiać umyślnie kłosy na polu. Wowczas Noemi pouczyła Rut, żeby ta upomniała się o swe prawa opieki nad sobą. Booz rzeczywiście wkrótce ożenił się z Rut. Mieli oni syna Obeda, który był dziadem Dawida króla. uważana jest jako ideał cnoty i prostoty i pobożności wśród niewiast hebrajskich. Wyliczona też ona jest w genealogii Chrystusa (Mat. 1. 5). Ex ejus semine Christus Oritur (Hiér. Epist. XXII ad Paulam).

Rut — księga niewielka, składająca się z czterech rozdziałów, należąca do kanonu ksiąg Biblijnych Star. Test. Treścią jej — historya niewiasty moabickiej - Rut (ob. wyżej), która przez zamażpójście za Booza, wliczona jest między przodków Dawida i Chrystusa. Czasy, w których żyła Rut — to czasy sędziów, gdy sędziowie byli przełożonymi (I,1). Bliżej jednak określić czas jest rzecza bardzo trudna, a okres Sedziów trwał ok. 300 lat. Józef Flawiusz (Ant. jud. V, IX, 1) przyjmuje czas sedziostwa Helego (1168-1128) i ta data jest najprawdopodobniejsza; według IV, 21-22 od Booza do Dawida tylko cztery przeszły pokolenia, co więc mniej wiecej obejmuje czas ok. 100 lat, a wiec mniej więcej odpowiada rzeczywistości. Inni krytycy podawali inne daty. Jedni opierając się na tem, że ojciec Booza-Salomon pojał za żonę Rabab, przyjmowali czas życia Rut — poczatki okresu Sedziów, inni czasy Samuela, Ge- wida, wiec nie mógł Samuel być jej deona etc. Pod tym wiec względem nic pewnego nie możemy mieć. Określić zaś, kiedy powstał głód w Betleemie - nie możemy, gdyż nie raz jeden taki głód mógł być w Judei.

II. Czas napisania książki przyjmowany je t rozmaicie. Bibliści katoliccy (Cornely, Hummelauer. Fillion) i niektórzy protestanccy (Keil, Cassel Wrigth) twierdza, że była napisana za czasów króla Dawida. Krytycy racyonalistyczni (Kuenen, Schrader, Wellhausen, Buddé, Nowack) i niektórzy katoliccy (Holstey) przyjniują czas powstania po niewoli Babilońskiej. Powoluja sie oni na kilka argumentów, a mianowicie na język dzieła, w którem znajdują się aramaizmy, jak również na wyrażenia (IV,7) ten był obyczaj z dawna w Izraelu<sup>a</sup>. (hebr. Cefanizm, gr. εμπροσθεν, Vulg. antiquitus. (Por. E. Kautzsch, Abriss der Gesch.des.alttestam. Schrifttums. Lp. 1897). Ale argumenty te nie maja na tyle mocy dowodowej, aby miały przekonać o tak późnem powstaniu. Raczej należy przyjąć twierdzenie pierwsze, a to dla tego powodu: Salomonowi zarzucano, że pojął za żony cudzoziemki (III Król XI, 1-8), po powrocie z niewoli również potępiano małżeństwa z cudzoziemkami więc w tych czasach nie mogla powstać książka, w której wychwalane są cnoty cudzoziemki-moabitki. Można byłoby powiedzieć, że własnie dla wykazania pożyteczności łączenia się z cudzoziemkami autor jakiś w tym okresie napisał książkę, wystepując przeciwko dążeniom Ezdrasza, Nehemiasza, ale w tym wypadku książka taka nie dostałaby się do kanonu ksiąg świętych. Ponadto, możemy powiedziec, że książka byla napisana przed Salomonem, gdyby bowiem za jego czasów lub później powstala, to w genealogii umieścilby autor ich imiona. Doprowadza je jednak tylko do Dawida.

JII. K to był autorem książki nie wiemy. Według Talmudu (Raba Bathra, fol. 14 b) autorem miał być Samuel, który również napisał ks. Sędziów i dwie ks. Samuela, i zdanie to przyjmują niektórzy dzisiejsi krytycy (Cornely), ale różność stylu tych ksiąg nie pozwala na takie twierdzenie. Ponieważ książka powstała za czasów króla Da- żeństw Izraelitów z cudzoziemkami; chciał

utorem. Autor jest nieznany,

IV. Historyczny charakter ks. Rut jest zaprzeczany przez racyo-nalistów, którzy w całem opowiadaniu widza "historye zmyślenia", prosty "poemacik", lub "krótki romans" (Wellhausen, Budde, Wildeboer, Bertholdt), ale argumenty przez nich przytaczane nie wytrzymują krytyki. Przeciwnie, prostota opowiadania jest dowodem rzeczywistości obiektywnej opowiadania; z dziela samego czuć można, że autor chciał opowiadać o faktach historycznych. (Por. I, l.; IV, 17-22). W ostatnim ustepie szczególniej, który stanowi fundament niejako dzieła, występują osoby historyczne, o których wiemy skadinąd, "w dziełe niema ani jednego szczególu podanego, o którym możnaby było powiedzieć, że nie jest historycznym". (Por. Oettli, Die gesch. Hagiographen). Najdrobniejsze szczególy odpowiadaja okolicznościom czasu, miejsca, jak również osobom, o których mamy skądinąd wiadomości pewne. Różne osoby, o których autor dzieła mówi, są opisane żywo, i wzięte są z życia realnego. Nie bardziej realnego, jak Rut, Noemi, Orfa, Booz, niewiasty betleemskie i różne fakta, o których autor opowiada (Por. Fillion, Diet. de la Bible), historyk żydowski Flawiusz, umieścił to opowiadanie w swem dziele (Ant. jud. V, 1X, 1-3), zresztą, jak można pogodzić ten fakt, że autor wyprowadza przodków Dawida z narodu moabskiego, z tem uczuciem niechęci Izraelitów do tego narodu? Gdyby to nie było rzetzywistością, autor napewno by nie wymyślił moabki Rut-

jako przodka Dawida. V. Cel książki R. podawany jest przez krytyków rozmaity. Jedni (Berthold, Benary, Redpath) sądzą, że autor chciał uzasadnić i podkreślić znaczenie prawa o lewiracie: obowiązuje ono nawet w stosunku do niewiast, pochodzą. cych z obcego narodu. Ale zdanie to nie może być przyjęte, całe bowiem opowiadanie zmierza do faktu samego malżeństwa Booza i Rut, mowa o lewiracie jest czemś drugorzędnem. Inni (Kuenen, Wildeboer, Kautzsch, Nowack, etc.), sa zdania, że autor chciał zaprotestować przeciwko reformom Ezdrasza i Nehemiasza, dażącym do skasowania mał-

godne są potępienia, że w przeszłości narodu były takie, które przez s e cnoty staly się godne przyłączenia do narodu izraelskiego. Ale i to zdanie nie wytrzymuje krytyki, bo dzieło to, jak mówilem wyżej, nie powstało w okresie po niewoli babilońskiej, a po wtóre, gdyby autor chciał protestować, to podałby przykład raczej Dawida, a nie Booza, który był mniej znany w historyi.

Najprawdopodobniej autor chciał przedstawić rodowód Dawida i ustalić serve jego przodków, jest to wyraźnie niekiedy podkreślone w ostatnich wierszach dzieła. Calość bowiem opowiadania do tego zmierza. Obszerniej opowiedział historyę Rut, gdyż chciał, oprócz tego wykazać, że Pan Bóg pozwala w sposób wyjątkowy, aby osoby z innego narodu, odznaczające się cnotami, mogły należeć do

narodn wybranego.

VI. Miejsce ks. R. w kanonie Ksiag śś. nie jest ustalone. W Biblii hebrajskiej umieszczana jest między Megilloth, w trzeciej części Pieśni-Ketubim (Hagiographa), następuje po Pieśni nad Pieśniami i uprzedza Treny Jeremiasza. W tłumaczeniach zaś greckiem i łacińskiem umieszczana jest zaraz po ks. Sędziów, i zupełnie słusznie, gdyż łączy się ściśle z tą księgą i formą i treścią. Zdaje się że i pierwotnie to miejsce zajmowała ks. R., gdyż np. Flawiusz liczy tą książkę wraz z ks. Sędziów za jedno dzielo, a i pisarze chrześcijańscy dość często o tem zwyczaju żydowskim wspominaja (Por. s. Hier. Prol. gateat; L. · Wogue, Hist. de la Bible et de l'exegese biblique jusqu'à nos jours. Paris

Bibliografia. Theodoretus, In Ruth, Migne t. 80, 517-528; Marcell. Evangelista, Explan. in libr. Ruth, Flor. 1586; Metzger, Liber Ruth ex hebr. in latinum versus. Tub. 1856, Wright, The Book of Ruth, Lp., 1864; C. Hamann, Annotationes criticae et exeget. in Liber Ruth, Marb. 1871; A. Raabe, Das Buch Ruth... in Urtext, I.p. 1879; R. Clair, Les juges et Ruth, Paris. 1878; Fr. Hummelauer, Comment. in Judicum et Ruth, Paris, 1888; S. Wessel, Das Targum zum Buche Ruth, Bern 1899; Hartmann, Das Buch Ruth in der Mirdrasch-Literatur, Frankf.

on wykazać, że cudzoziemki nie zawsze | E. Dawison, Lenten readings on the book of Ruth, Lond. 1910; Cooke, The books of Judges and Ruth, Cambr. 1913; Sasse, Richter und Ruth, Calw, 1913.

X. J. A.

Rütjes Henryk Gisbert ks., ur. w r. 1811 w Emmerich, po odbyciu studyów w rodzinnem mieście w Xanten, Cleve i Kolonii, od r. 1830 filozofii i teologii w Bonn, dokończył systematyczny kurs teologii w Monastyrze i wstapiwszy do tamecznego seminaryum wyśw. został na kaplana w r. 1836, następnie podróżował po Włoszech, powrócił w r, 1862 i + w r, 1886 w Emmerich. Zostawił liczne pisma pisane w ostrej formie polemiczno-apologetycznej pko protestantom, massonom i zwolenników Rongego, m. i. Ein Wort über Kirche u. Reformation (tlum. z holenderskiego) Emmerich 1852; Die Wahrheit u. ihr Zeerbild. Tže 1843; Der Pseudoreformator des 19 Jahr. J. Ronge. Regensb. 1844; Die Geshichte des Concils von Trient. Münst. 1846; Sechs Charakterbilder, au der Leidensgeschichte unseres Herrn in eben so vielen Fastenpredigten. Emmerich 1853; Triumph der wahren Kirche. Tze 1858; Costa del Terra: Die päpstl. u. sard. Staaten aus dem Italien. Paderb. 1859; Die letzten Dinge des Menschen. Fastenpredigten. Tie 1859. Mein Reich ist nicht von dieser Welt od, die weltliche Papstgewalt weder mit dem Evangelium noch mit der sozial politischen Weltordung im Widerspruch. Emmerich 1863; wahre u. Falsche Fortschritt. Tže 1866; Leben, Wirken u. Leiden des Papstkönigs Pius IX von seinen frühesten Jugendjahren bis zur Gegenwart. Oberhausen 1868-70, i w. in. (Por. Schäfler, Handl. der kath. Theologie t. IV, s. 129).

X. J. N.

Rutka Teofil (Bogumil) T. J., teolog i polemik, ur. w r. 1622 w województwie kijowskiem, poświęcił się na służbę Bogu w zakonie Jezuitów w r. 1643. Odbywszy świetnie nauki uczył gramatyki i humaniorów, przez lat 3 retoryki i przez lat 8 teologii w Kaliszu, Poznaniu, Sandomierzu, Lublinie, Lwowie i 1901. R. Breuer, Ruth, Frankf. 1908; J. Lucku. Nastepnie był penitencyarzem

ı olskim w Loretto i misyonarzem w Knstplu. Przez 23 lat przebywał na dworze Stanisława Jabłonowskiego, kasztelana krakowskiego i wielkiego hetmana. Palajac gorliwościa o zbawienie dusz bolał nad błędami dyzunitów od Kla odłączonych i całe życie poświecił dla ich nawrócenia i przywiedzenia na lono Kła prawdziwego; w tym celu użył wszystkich środków, jakie były w jego mocy oraz wpływu jaki miał na hetmana Ja--blonowskiego. Zagrzany przykładem współbraci zakonnwch: o. Piotra Boymy i Mikelaja Cichowskiego dzielne swe pióro również na usługi tej sprawie poświecił. Niezmordowaną pracą, siła wymowy i dowodów w swych dzielach nagromadzonych tak wpłynał na dyzunick. bpa lwowskiego Józefa Szumlańskiego, że ten wraz z całą dyecezya do Unii przystapił. Tym sposobem dokończone zostalo to, co unia Brzeska zaczela. Jak droga byla R-e sprawa unii ze stolica św. dowodzi fakt, że gdy na łożu śmierci zostawał, jeszcze wzywać do siebie dyzunitów kazal i do nawrócenia sie ich zachecał. Teologiem był niepowszednim. zwłaszcza apologeta wytrawnym; to też nuncyusz Pallavicini usilnie go o piśmienna obrone Stolicy Aplskiej prosił. Będąc na misyach w Konstplu poznal język i obyczaje Turków, co mu pomocnem bylo tak w pisaniu dziel o błedach mahometańskich, jako też i w staraniu się o nawrócenie w tych blędach zostających. Mimo wielorakich zajęć potrafił wielką liczbę dzieł napisać; całe niemal życie na pisaniu strawił i umarł prawie z piórem w reku, przeżywszy lat 77 d. 18 maja 1700 r. we Lwowie. Dzieła R. w porzadku chronologicznym są następujace: Laurea Zegoviana i. e. panegyricus... contra Suecos, Regni invasores et Posnaniae 1659, fol.; Uspokojenie w Bogu ludziom od Boga wiernym prawem napisane i do uwagi pospolitej w rozmyślaniach i t. d. Kalisz 1662, 12-o: Lw6w 1677, 4-o; Maria ex servitute Regnatrix ad anniversariam Virg. Annunciatae celebritatem... Posnaniae 1665, 4-o; Calissii 1669, 4-o; Meka Chrystusowa w ofierze Mszy św. wyrazona. Poznań 1668, 12-o; Defensio S. Orthodoxae orientalis Ecclesiae contra haereticos processionem Spir. S. a Filio negantes etc. Posnaniae 1678, 4-o; Calisii 1682, 12-o; Leopoli 12-o; procedentis... propugnator etc. Lublini

Zgoda święta cerkwi świętej, wschodniej y prawowierney w Duchu ś. około pochodzenia tegoż Ducha S. i t. d. Lwow 1678, 4 o; Obrona prawowierności Cerkwi wschodniej przeciwko Kacerzom zaprzeczającym pochodzenie Ducha św. od Syna. Poznań 1678; Gladius contra Turcas a christo Principe. Rege... ad defendenda et recuperanda Christianorum Regna porrectus etc. Christianopoli 1778, 12-0; S. l. 1679, 4-0; Zamoscii 1680, 12-0; Miecz przeciwko Turkom od Chrystusa... i t. d. Leszno 1684, 4-o, jest to tlumacz. poprzed. dziela; Kalendarz nowy do dobrej śmierci bardzo pożyteczny... Kalisz 1685 12-e; Swięty Bazyliusz Wielki życia zakonnego w Cerkwie Św. wschodniej Patryarcha i Fundator. S. l. 1686, fol.; Budynek Chrystusów, t. j. Kościół święty i t. d. Lublin 1689, 12-0; dzielo napitane na prośbe nuncyusza Pollavicini; Goliat swoim mieczem porażony. Lublin 1689, 4-o, zwalcza tu R. ksiażki dyzunick.archimandryty Joannicyusza Galatowskiego wymierzone pko dzielom o. Boyma i Cichockiego, nie bez żółci i sarkazmu; Kamień przeciwko kamieniowi t. i. refutacya Kamienia w Kijowie wydrukowanego przeciw zwierzchności tak Piotra ś. jako i Następców Jego i t d. Lublin, 1690, 4-o, pko Piotrowi Mohile, który napisał pod zmyśloną nazwą Euzebiusza Pimena książkę p. t. Lithos albo Kamień z procy prawdy i t. d. pko archimandrycie Sakowiczowi. Dzielo R-i mialo tytul: Refutatio lapidis Kijoviae impressi etc. laciński, chociaż napisane jest po polsku; Orator ad ecclesiam Orientalem D. Aurelius Augustinus... Calissii 1690, 4-o; Toż po polsku: Poseł do Cerkwi wschodniej S. Aureljusz Augustyn... Tże 1692, 4-0; Choragiew zgody i pokoiu to jest Duch S. od Syna pochodzący wyznaniem Cerkwi Wschodniej z Ksiąg Sławiańskich wyjętem utwierdzony, i t. d. Lublin 1691, 4-o; Tribunał Świetych Ojców Greckich Starszeństwo Biskupom Rzymskim nad Patryarchami wschodnimi przysądzający i t. d. Lwów 1692, 4-o, przekład polski łacińskiego dzieła o. Ci-chockiego T. J.; S. Cyrillus Patriarcha Alexandrinus, summi Pontificis Romani Coelestini in Concilio Ephesino Vicarius, Jdemque Spiritus S. a Filio

1592, 4-o; Toż po polsku. Tże 1697, 4-o; Kwiat nabożeństwa t. i. Modlitwy S. Gertrudy. Tie 1692 Kalisz 1693; Trucizna i z Nieba lekarstwo stanu publicznego. 1693; Angelicus Doctor D. Thomas Aquinas... expulsi ab Eccia Graeca Spiritus S. Filio aeternaliter procedentis.. restitutor et reductor. Lublini 1694, 4-o; Rekoprowadzenie do nawrócenia Machometanów. Lwów, 1694, 4-o; Herby albo znaki Kościoła prawdziwego. Lublin 1696, 4-0; Wizerunek prawdziwej Cerkwie Rzymskiej, tłum. Lwów 1697; Duch Święty od Syna pochodzący w dialogach. Tże 1697; Wiara chrześcijańska przeciwko Alkoranowi. Poznań 1697; Alkoran z Alkoranu zbity na okazanie sprośności życia i bluźnierstw Machometanów. Chrystianopoli 1697; O afekcie i miłości ku Panu Jezusowi... tłum. Lwów 1697, 4-o; i inne. Nadto zostawił wiele dziel w rękopisach, z których ważniejsze: Kleynoty czyli o Herbach polskich (w Bibl. Zaluskich w Warszawie); O początku herbów polskich, z rysunkami na marginesie (w Bibl. cesarsk. Petersb. n. 72); Origines stemmatum Poloniae (Tże n. 77); Eruditiones circa stemmata gentilitia Polonorum (Tże n. 8); Zgoda S. Prawowiernego Kość. Wschodu z Rzymskim i powaga Pisarza, który napisal: Kamień; Wizerunek Kość. rzymsk. i Cerkwi wschodniej; De amore Jesu et Mariae: Vita Illi Com. de Ostrog latine et polonice. 1691, jest tu blad w wyrazie "comes" lub "Ostrog", gdyż Ostrogscy byli ksiażętami a Ostrogowie hrabiami. Sommervogel, Bibliothèque. Bruxelles 1896, t. VII, k. 334 - 339; Tenze 1900, t. IX, Suppl. k. 828; Brown, Bibl. ass. polsk. 1862, 8-0, s. 352-355; Chodynicki, Dykcyonarz ucz. polaków. t. III, s. 39–45; Ossoliński, Wiadom. histor.krytycz, t. IV: Wiszniewski, Hist. lit. polsk. t. I, s. 70; t. VIII, s. 328, 372, 381, 396; Jocher, Obraz bibl.-hist. liter. t. II i III, passim.).

X. J. N.

Rutski Weliamin ob. Weliamin Rutski.

Rutten-1) Marcin Hubert, współczesny, bp Liége, ur. w r. 1841 w Gey-

profesorem w Ruremonde, od r. 1884 pralat pski, mianowany bpem wr. 1901, konsekrowany w 1902. Napisal m. i. Ethicae seu philosophiae moralis elementa. Lovanii 1868; Cours élé. mentaire d'apologétique chrétienne. Bruxelles 1886; było kilkanaście wydań tej pożytecznej książki; Les Promesses divines de l'Eglise à travers les siècles.

Liège 1888; 1002, wyd. 2 ie.

2) G. C. dominikanin wspólczesny, dr nauk społecznych i politycznych, sekretarz generalnych spólek profesyonalnych chijańskich. R. poświęcił sie zorganizowaniu syndykatów chijańskich. Rezultaty swoich wysiłków w tej mierze ogłosił w broszurach: Rapport sur le mouvement syndical chrétien en Belgique. Bruxelles, Dewit 1905, 8-o, oraz Pourquoi nous voulont des syndicats chrétiens. Tze 1905; Un fon-dation nécessaire. Les secrétariats d'oeuvres sociales. Paris, Lecoffre 1907, 16-o, wraz z Wiktorem Bettencourt'em; Petit manuel d'études sociales. Paris, Lethielleux, 16-o.

Ruttenstock Jakób ks. kanonik regularny w Klosterneuburgu. Ur. 1776 r. Wiedniu. Po ukończeniu nauk w r. 1800 przyjął święcenia kaplańskie. Od 1804 został profesorem historyi klnej i prawa w klasztorze, a następnie na uniwersytecie wiedeńskim. W r. 1830 został przełozonym klasztoru Kanoników regularnych opatem infulatem. † 1841 r. Napisal cenne dzielo Institutiones historiae ecclesiasticae. Vindob. 1832 -1834, 3 tom.

Ruville Albert współczesny konwertyta, historyk, profesor uniwers. w Halli, ur. w r. 1855 w Potsdam, od r. 1876 do 1888 był oficerem w gwardyi artyleryjnej, w r. 1896 został prywatnym docentem, w 1905 tytularnym profesorem uniwers, w Halli. Nawrócony na katolicyzm d. 6 marca 1909 r. życiem swojem i pismami daje świadectwo prawdzie katolickiej, którą ukochał i przyjął i której chwały nie przestaje głosić w swych zwłaszcza po nawróceniu pisanych dzielach. Z dziel R-a ważniejsze są: Das deutsche Reich ein monarch. Einheitstaat. 1894; W. Pitt. u. Graf Bute. 1895; Die kaiserl. Politik auf dem Regensburger Reichstag 1653-54. 1896; stingen, wyśw. na kaplana w 1867, był Bayern u. die Wiederaufrichtung

des Deutsch. Reiches. 1909; po nawróceniu: Zurück zur heil. Kirche (Konversionsschrift) 1919; Das Zeichen des echten Ringes. 1910, i in. W polskim przekładzie J. J. Rapackiego wyszło dzieło R.a Powrót do Kościoła powszechnego, przeżycia i doświadczenia nawróconego. Warszawa 1910, 8-0, nakl. "Bibl. dzieł chrz." ks. dra Chelmickiego. (Por. Herders, Koversations Lexikon. Ergnzbnd 1910, k. 1204).

X. 7. N.

Ruvo i Bitonto (dioecesis Rubensis et Bituntinensis) bpstwo w prow. klnej Bari, we Włoszech środkowych, sufragania Bari. Ruvo już w r. 493 miało bpa, od r. zaś 1009 ma regularną listę bpów; w r. 1818 złączone z Bitonto, które było bpstwem już od r. 754 i od XIII w. również posiada dokładny spis bpów. W B-o katolików jest 31,165 w 14 parafiach obsługiwanych przez 54 kapłanów świeckich i 8 zakonników; w seminaryum 21 kleryków; 70 kłów i kaplic. R-o ma katolików 25,000 z 3-ma parafiami, w których jest 12 kłów, 6 oratoryów.

Ruysbrock Jan bl. (d. 30 października) tak nazw. od wioski rodzinnej "Von Reusbroech" w pobliżu Halle w Braban-cyi, ur. się w r. 1293. Chłopięciem opuścił dom rodzinny i udał się do krewnego kaplana do Brukselli, który zajal się jego wychowaniem. Szczególna po-bożność, świętość życia i pociąg do rzeczy boskich cechowały młodzieńca. Opowiadają jego żywotopisarze, że kiedy wyśw. na kapłana odprawil pierszą Mszę św., ukazała mu się jego własna matka, dawno już zmarła i oznajmiła swe wybawienie z czyśca. Pobożny a uczony kaplan oglaszał gorliwie naukę ewangeliczna i bronił jej przeciw herezyi "wolnego ducha", wyrosłej na gruncie fałszywego mistycyzmu, a potępionej przez sobór powszechny w Vienne (1311— 1312): Zamiłowany w samotności udaje się do Vallée - Verte (Vallis Viridis) w dyecezyi Mechlińskiej z kilboma towarzyszami jak: z Janem Hincartem i z Frankonem zw. de "Frigido Monte," buduje klasztor i staje się założycielem i pierwszym generalem Kongregacyi Kanoników regul. z Windesheim (w Holandyi) liczącej w czasie największego

rozkwitu pod koniec XV w 86 meskich i 16 żeńskich klasztorów. Zatopienie się jego w modlitwie i rozmyślaniu było tak głębokie, że mało kto mogł mu w tem dorównać. Stąd to krdnł Bellarmin nazywa go "Vir divinae contemplationi addictissimus". W dziełach jakie pozostawil ten "mistrz nauki Świętych", obdarzony od Boga szczególnemi łaskami, znajduje się wiele peret i wiele ziarn złotych. Z gorącą miłością zwraca się do Najśw. Sakcamentu Oltarza i do Matki Bożej, czego dowodem jego pisma. Z těj to przyczyny mówi o R-u Grotius: "Nec sanctiorem in vita, nec religiosiorem in scriptis meminisse. Blog. zaś Piotr Kanizyusz w swojem martyrologium wylicza R-a pomiędzy Świętymi. Zauważyć należy, że nauka błog. sługi Bożego o częstej Komunii św. (por. Speculum aeternae salutis zawierającem XXV rozdziałów) nie żąda innego przygotowania, jak tylko wolności od grzechu ciężkiego i dobrej woli i jest bardzo zbliżona do orzeczenia pża Piusa X, zawartych w dekrecie "Sacr. Trid. Synodus" tegoż Ojca św., który potwierdzil jego kult a tempore immemorabili. Pan Jezus często mu się ukazywał, a raz objawił mu się z Najśw. Matką swo-Popadlszy w ciężką nieuleczalną chorobę, przygotowywał się modlitwą na śmiere, która nastapiła d. 2 grud. 1381 r. Oddał duszę Bogu z przedziwną słodyczą i z nieopisanem weselem w 88 r. życia, a 60 kapłaństwa. w dniu, który sobie sam przepowiedział. Po francusku wyszły dziela R-a przetłum, z jezyka flamandz. p. t. Oeuvres de Ruysbroeck l'Admirable Bruxelles 1912, 12-o, T. I. (Por. Don Federico Fofi, Canonico Regulare Lateranense, Vita e dottrine del Beato Giovanni Rusbrochio, Canonico Regolare detto il doctore divino ed ammirabile. Roma 1909 (podaje obfite źródła); Enc. Kośc. Nowodworskiego, T. XXIII. art. "Ruisbrok"; Laurentius Surius, D. Joannis Rusbrochii, Sanctissimi Divinissimique contemplatoris Opera omnia. Coloniae 1619; W. W.)

Ks. A. Blachut.

Ruysbruck Wilhelm franciszkanin ur. w Brabancyi, żył w XIII w. W 1253 r. wysłany jako misyonarz do Mongolii, lecz misya nawróconia chana Mangu nie powiodla się. Podróż R-a wydał po ła rolę symbolicznej ryby spełnia delfin, i cinie anglik Hakluyt w zbiorze Hakluyts Carly voyages travels and diseoveries of the English nation. R. dowiódł, że morze Kaspijskie nie jest odnoga oceanu Północnego, lecz wielkiem jeziorem nazywanem morzem dla obszarn swego. (Por. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XIII, s. 175).

Ruyssen Teodor, współczesny, profesor uniwers., napisal: Essai sur l'évolution psychologique du jugement. 1904; Kant. 1900; Le mal chez Kant; La guerre et le droit w "Revue métaph." 1909; Le recul du Darwinisme social w "Revue du mois". 1906, nov. (Por. Blanc, Dict. de Philosophie).

Rużiczka Tadeusz, premonstratens w Strahowie, morawczyk, profesor w Olo muńcu. † w r. 1780. Napisał: De indulgentiis et jubilaeo. Olomucii 1775, 4-0; De arcani disciplina ad firmandas traditiones, stabiliendi ffdei dogmata et perimendos haereticos perutili. Tže 1776; Isagogia in universam theologiam dogmaticam etc.

Ryba (t. j. wizerunek ryby) w sztuce starochijańskiej jak również i świeckiej wielokrotnie używa się jedynie dla dekoracyi, pozatem jednak bardzo często również używa się jako symbol Chrystusa, a czasami neofity. Zastosowanie tego symbolu do Chrystusa polega właściwie mniej na tekstach biblijnych (Łuk. 24, 42; Jan 6, 11), jak raczej na powstałym w Aleksandryi akrostychu (ob. art. Akrostichon), znaczenie którego potwierdzili Klemens Aleksandryjski (Paedag. 3, 11), Euzebiusz (Constant. Orat. ad Sanct. Coetum c. 18), Tertulian (De baptist. c. l.); w nim to litery greckiego wyrazu ἰχθός stanowią po-czątkowe litery Jezusa Chrystusa, Syna Bożego, Odkupiciela świata Ingoog Xpiστὸς Θεοῦ Υιὸς Σωτηρ). Wywodzić pochlebem pojawia się ryba jako święty lub granatową suknię i zwykle byli bez

jako delfin lub zwykła ryba (ob. art. Delfin) powtarza sie o a przeszlo 100 razy na grobach w katakumbach, czesto w zestawieniu z innymi symbolami, pomiędzy innymi z kotwica, monogramem Chrystusa α i ω, z dobrym Pasterzem, bardzo czesto na ciosanych kamieniach, pierścieniach, pieczeciach i lampach, rzadziej na złetych szklanicach (por. arbp Bilczewski, Archeologia chrześcijańska. Kraków 1890, str. 238, nst.). Ksztalt ryby był również bardzo lubianą łormą dla szklanic, naczyń i łamp. Znaczenie ryby jako symbolu dla neofity wyjaśnia Tertulian (De bapt. c. 1) "Nos pisciculi sumus secundum λχθόν in aqua.." dla tego później także wielokrotnie na chrze elnicach i w baptysteryach bywała zastosowywana. (Por. Momat, Société nation. des antiquaires de France. Paris 1898, 21; Atti del II o congresso internaz. di arch. christ. 1902; 1; Pitra i de Rossi w Spicil. Solesm. III, 499-545; Becker, Darstellg. des Fisches. 1866; Wilpert, Prinzipienfragen. 1889; 37 przeciw Achelis, Das Symbol des Fisches u. die F. denkmäler. 1888; Pischel, Der Ursprung des christ. F. symbols w "Berliner Sitzgsb." 1905, 506 nst.; Schnyder, Das altchristl. F. symbol u. s. Beziehung zur hl. Eucharistie, w "Schweiz, Kirch.-Zeitg,", 1905. 230: Cloquet, Eléments d'Iconographie Chrétienne. Lille 1900, str. 58; Buchberger, Kirchl.-Handlex. t. I, 1473),

X. A. F.

Rybaka pierścień ob. Pierścień rybaka.

Rybalt od włoskiego ribaldo, nazwa przyjęta w Polsce i nadawana śpiewakom czy psalmistom klnym. Poczatkowo mieszkali R-i przy kłach w miastach i wioskach i nauczali dziatwe czychodzenie tego symbolu z misteryi po-gańskich (por. Ficker, Berliner Sitz-gsb. 1894, 87, a tembardziej z Indyi posługiwali plebanom i mieli nadzór (Pischel), jest zupełnie bledne. Wraz z nad żebrakami; nosili oni długa czarua pokarm chijan już od początku II stu-lecia w katakumbach i na napisach (np. ności i powagi otoczeni byli poszanowanagrobek św. Abercyusza (ob.) i w Au- niem; od XVI jednak w przerodzili się tun), oraz obok kosza z chlebem i wi- na włóczegów i z powodu pijaństwa i nem, ale nie podtrzymując go. Często różnych nadużyć w powszechną popadli

pogardę, tak że nazwa R-t była synoni- | żane ukazywały się w 1604 (nad tem mem hujtaja, próżniaka i włóczegi. Za Jana Kazimierza znikają zupełnie. Byli też R ci wedrowni, obchodzący miastu, zamki i dwory szlacheckie i śpiewający pieśni narodowe i poważne świeckie, ze spiewu lub muzyki żyjąc i zarabiając na utrzymanie. Typ takiego R-a opisał Wójcicki w "Tyg. Illustr." z r. 1863, t. 8, s. 299 i nst. i podał wizerunek jego przerysowany ze starego drzeworytu. (Por. Maciejowski, Polska. t. II, s. 173; 178-181; Windakiewicz, Teatr ludowy w dawnej Polsce; Orgelbrand, Enc. Powsz, t. XIII, s. 176 i nst.).

Rybińscy—rodzina akatolicka z Czech przybyła do Polski w XVI w .:-- 1) Jan minister Braci Czeskich, był pastorem w Łobżenicy w r. 1562, w Barcinie, Wyszynie i w Sypniowie, gdzie zmarł w r. 1596.

- Jan, wnuk poprzedniego, ur. w r. 1594, uczył się w Lesznie, Bytomiu i Toruniu, wyższe nauki odbył w Heidelbergu i powróciwszy do Polski był kierownikiem szkoły w Lesznie oraz ministrem w Kwilczu i Grębocinie pod Toruniem. W r. 1633 został seniorem zborów wielkopolskich w Ostrorogu, † w r. 1638 w Obrzycku.
- Maciej, ojciec poprzedniego, ur. w r. 1566, po odbyciu nauk we Wrocławiu i wyższych w Heidelbergu, po powrocie do kraju był ministrem zboru w Wieruszowie, potem w Poznaniu, Bara nowie i Ostrorogu, gdzie w r. 1608 zostal seniorem zborów Braci Czeskich w Wielkopolsce. + w Poznaniu w 1612 r. R dokonal przekladu Psalmów z francuskiego tlum. Marota i Bezy. W tlu-maczeniu tem był poniekad skrepowany wymaganiami rytmu muzycznego, przekładu bowiem dokonał głównie dla uduchownego współwyznawców, śpiewających psalmy w zborach; jednakże pod względem czystości języka przekład ten najlepszy jest po przekładzie Kochanowskiego. Wydanie drugie tego tłumaczenia ukazalo się p. t. Psalmy Monarchy y Proroka S. Dawida i t. d. znowu przeyrzane y wydrukowane. 1598. Pierwsze wydanie jest nieznane. Psalterz ten został przyjęty do klnego użytku przez wszystkich ewangelików, Późniejsze wydania, poprawiane i różnymi dodatkami pomna- Thoruniae 1689, 12-o; Mundus Cruci-

wydaniem pracował jeszcze R. już w późnej starości) 1605, 1608, 1616-1619. 1630 i t. d. Jest też przełożony na li-tewski język przez pastora Bretkuna, wyd. go Rheza w Królewcu 1625. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. pols. t. VI, IX, IX; Chodynicki, Dykcyonarz ucz. pol. t. III. s. 47; Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XIII, s. 177 i nst).

X. J. N.

Rybkowicz Jan Augustyn ks. Żył w drugiej połowie XVI w. i w początkach XVII. Był prof. akad. krak. Napisał: De evidentia Sanctissimae et Individuae Trinitatis, Cracoviae 1622; De decreti divini Oeconomia; Meditationes salutationis Angelicae, Cracov, 1620. † 1624.

Rybnicki Jan, norbertanin, profes w Witowie w r. 1644. W bibliotece klasztoru PP. Norbertanek na Zwierzyńcu znajduje się ułożone przez R-o i ozdobione artystycznie namalowanymi inicyalami bogato wydane Antiphona rium secundum ritum sacri ac Canonici Ordinis Praemonstr... scripsit Frater Joh. Ryb. Prof. Vitov. Anno 1644. (Por. Siostry Andrusikiewicz norbert. na Zwierzyńcu szczegóły w Goovaerts, Ecrivains, artistes et savants de l'ordre de Prémontrée. Bruxel. 1903, t. II, s. 118).

Rycerze św. Jana-stowarzyszenie katolickie w Cleveland w Stanach Zjednoczonych. Ameryki (ob. Stany Zjednoczone, t. 37 i 38, str. 90. Enc. podrecz).

Rychalski Michal ks. penitencyarz i psałterzysta katedry włociawskiej, pobożny i uczony kapłan. † w 1688. Napisal: Iqvis altaris et divini officii. Posnaniae 1680; Cracoviae 1712; Ignis altaris sive sacerdotis... suspiria. Tže 1680; Via immaculata sive ars vivendi et moriendi in sacerdotio. Tże 1682; Maria in coelum assumpta. S. l. 1678, 12-0; Fortuna domestica. S. l. 1683, 12-0; Quadriga sacerdotum ad coolum. Vilnae 1707, 12-o; Mundus sanctus sive nova industria... Sanctos Dei... laudandi et invocandi. Posnaniae 1687, 8-o; Aphorismi Confessariorum.

ski, Sufragani włocławscy. Włocła-wek 1906, 12-o, s. 66; Jocher, Obraz Pychlawski. bibl. - hist. nauk. t. II i III; Brown, Biblioteka. 1862, s. 355; Sommervogel, Bibliothèque. t. VII, k. 341).

Rychcicki M. pseudonim Maurycego Dzieduszyckiego (ob.).

Rychiewicz Bazyli, franciszkanin, dr teologii, przełożony prowincyi polskiej. Zostawił: Kazania począwszy od Adwentu aż do Wielkiej Nocy inclusive, na Niedziele i Swieta Zbawiciela i Jego Matki Maryi Panny. Krak, 1698, 4-o; Panoplia seu armatura septemgemina Sacramentalis. Cracov. 1705, 12-o; są też jego kazania w zbiorowem dziele kazndz. p. t. Kazania podczas 40-godzinnego nabożeństwa od Zwierzchności, na podzięk. Bogu, że przy obrazie Józefa Świętego, w kollegiacie kaliskiej uciekającym się... łaski i cudów wyświadcza. Kalisz 1779, 4-o. (Por. Pelczar, Zarys dziejów kazn. t. II, s. 232; Jocher, Obraz bibl.-hist. nauk. t. II, n. 3873 i 4481; t. III, n. 8492).

Rychlowsky Jan, kaznodzieja czeski, ur. w r. 1752, został kanonikiem i kaznodzieją katedr. w Pradze, w 1807 sufraganem arcbpa Salms, † w r. 1810. Zdobyl sławe świetnego kaznodziei swemi kazaniami, zwłaszcza postnemi. W r. 1884 Kazania R-o ukazaly se w nowem wydaniu w 7 tom. (Por. Pelczar Zarys dziej. kazn. t. III, s. 12 i 14)

Rychlowski Franciszek ks. reformat, ur. 1618 r. W mlodym wieku wstąpił do klasztoru. Tu wkrótce dał się poznać ze swych wybitnych zdolności umysłowych. Zajmował różne urzędy w klasztorze, a przez ostatnie jedenaście lat życia był prowincyalem małopolskim, † w r. 1680. Zaslynal jako gorliwy i światobliwy kaznodzieja. Napisal: Kazania na niedziele całego roku. 2 tomy, Kraków 1666; Kazania na święta całego roku. I t. 1667, na każdą niedzielę i święto po dwa kazania; Kazania na święta Panny Przenajświętszej. Kraków 1667, na każde po pięć; Kurs filozofii i Kurs teologii. (Por. Fl. Jaroszewicz, Matka Świętych Polska. Poznań 1893, I t, str. 260; Ks. Wł. Krynicki, Wymowa święta. Warszawa Maciejowskim w kwestyi poglądów hi-

fixus. Posnaniae 1681; Mundus Ma- | 1906, str. 301-305; Ks. J. Szpaderski, rianus. Tie 1684, i in. (Por, Chodyń- O zasadach wymowy. Kraków 1870,

> Rychlowski nazwisko dwóch jezuitów: 1) Karol ur, w Wielkopolsce w 1716 r. wstąpił do Towarzystwa Jezusowego w 1732, gdzie zasłynął z cnoty i nauki, teologie skończył w Rzymie, był profesorem filozofii w Kaliszu i teologii w w Poznaniu, następnie rektorem w Rawie, gdzie † w 1762 r. Napisal Ze-brane żale Senatu Województw, Familii nad stratą w radach pomocy, w piastowaniu dostojeństw przykładu... to jest Krótkie opisanie pogrzebowej uroczystości J. W. IMCP. Władysława Szoldrskiego, wojewody i t. d. Poznań 1757, 4-o; Kazania na pogrzebie Walewskiego, Kasztelana miane w Wydawie. 1755; Kazania na Niedziele calego roku. 1762.

> 2) Maciej z prowincyi Wielkopolskiej, ur. w r. 1723, wstapił do Towarzystwa w 1739, uczył gramatyki i humaniorów, przez lat 6 filozofii w Kali-szu, przez lat 8 teologii, w r. 1769 był prefektem studyów w Krakowie. Napiral: Disertatio theologica de Immaculata Conceptione B. V. M. Posnaniae 1762, 4-o; Disertatio theologica de Sacramento Poenitentiae Tamze 1763, 4-o. (Por. Sommervogel, Biblio. thèque. t. VII, k. 341 i nst.; Brown, Biblioteka. 1862, 8 - o, s. 356).

> Rychter Ignacy, ur. w r. 1804 we Lwowie i Zamościu, przez 2 lata wykładał język polski w Szczebrzeszynie, następnie słuchał w Warszawie w uniwersytecie sztuk pięknych i teologii; ze stopniem magistra filozofii i medalem zlotym nagrodzony opuścił uniwersytet i przez lat 6 był nanczycielem w szkole Dominikanów w Warszawie. Po r. 1832 mianowany bibliotekarzem w bibliotece ordynacyi Zamoyskich w Warszawie. † w r. 1844. R, pisał rozprawy teologiczno - historyczne, które z uznaniem były przyjmowane w kraju i zagranica, m. i. Andreas Patricius Nidecki; Wiadomość histor. o kle klasztorze księży Dominikanów Warsz.: Quis est supremus controversiarum fidei judex, iin. Prowadził też głośną w swoim czasie polemike z historykiem panslawistą W. A.

storycznych tego ostatniego, zwłaszcza co do początków wprowadzenia Chijaństwa do Polski. R. zarzucał M-i wprost nieumiejętność korzystania ze źródeł historycznych, niesumienne ich cytowanie a nawet niekiedy i złą wolę w przedstawieniu i oświetleniu faktów. Polemika toczyła się namiętnie na szpałtach "Biblioteki Warszawskiej" 1841, t. II i III Słuszność uwag R-a potwierdził później uczony historyk Walenty Dutkiewicz w rozprawie "Spostrzeżenia nad historyą prawodawstw słowiańskich" oraz inni historycy i krytycy. (Por. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XIII, s. 185).

X. J. N.

Rydzewski Wawrzyniec ks. T. J. ur. w r. 1716 na Litwie, wstapił do Towarzystwa w 1731 i zobowiązał się ślubem udania się na misye, gdyby przełożeni na to sie zgodzili. Był profesorem retoryki w Warszawie oraz teologii, filozofii i nauk wyzwolonych w Wilnie, gdzie otrzymał doktorat tych nauk. W Wilnie był kaznodzieją katedralnym słynącym z wymowy, a także rektorem konwiktu szlacheckiego. † w 1765 r. jako rektor kolegium w Poznaniu. Napisal: Na przywitanie głównego trybunalu W. Ks. litewskiego Kazanie. Wilno 1758, 4-o; Kazania niedzielne całego roku. Tže 1760, 4-o, 2 t.; Tže 1770—71, 8-o, 2 t.; Kalisz 1775. 8-o, 2 t.; Wilno 1778, 8-0, 2 t.; Concio in introductione Episcopi Vilnensis. Vilnae 1762; Kazania świąteczne. Wilno 1768, 8-o; Kazania przygodne. Tże 1768, 8-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VII, k. 342; Brown, Biblioteka. s. 356, Pelczar, Zarys dziejów kaznodz. II, s. 305; Estreicher, Bibliogr.).

Ryga b. arcbpstwo, miasto położone przy ujściu Dźwiny do morza Baltyckiego, stolica gubernii Liwonii o 340 tys. mieszkańc. Miasto założył bp Albert i (Buxhöwden) (ob.) 1201, który w kilka lat później przeniósł tutaj stolicę swoją z Ykeskola (Üxkühl). Początkowo no sił tytuł bpa Liwońskiego (Livoniensis eppus), następnie Ryskiego (Rigensis eppus) uczynił wnet R. do której ściągali liczni pielgrzymi niemieccy, punktem centralnym chrystyanizacyi całego terytoryum między zatoką Fińską a Litwą, zdobytego przez Kawalerów mieczowych

(ob.). W pracy aplskiej pomocni mu byli szczególnie Cystersi, dla których założono w 1205 r. klasztor w Dünamünde pod wezw. św. Mikołaja, oraz Kawalerowie mieczowi. Oprócz tego dzieki zabiegom bpa Alberta powstały w R. następu ące kly: katedra pod wezwa-niem Wniebowz. N. M. P. 1206 r., św. Piotra 1209, św. Jerzego 1206. Kraj cały poświęcony Matce Boskiej (terar Matris) otrzymał Albert 1207 r. w lenno rzeszy od króla Filipa, co zatwierdził pż Innocenty III, przyczem dyecezyę ogłosił wyjętą (exemta) z prawem zakładania bpstw. W chwili śmierci swojej 1229 r. doskonały ten bp zosta-wiał następcy bpowi Mikołajowi v. Nauen (1231-52) dyecezye uporzadkowana i stosunki zarówno klne, jak i państwowe należycie zorganizowane. Pż Aleksander IV bullą z d. 20 stycz. 1255 r. podniósł R. do godności archpstwa metropolii Prus, Liwonii i Estlandyi: naležaly do niej jako sufraganie bpstwa: Dorpat, Oesel - Wiek, Kurlandya, Samlandya, Pomezania, Pomorze i Chelmno. Bpi Rewla pomimo należenia do Lundu, mieli miejsce i udział na synodach ryskich. Współzawodnictwo miedzy Kawalerami mieczowymi a arbpami R-mi o władanie krajem i naczelne zwierzchnictwo było przedmiotem długich i ostrych sporów. Pozyskana przez zakon od Bonifacego IX 1393 r., lecz niebawem cofnięta inkorporacya kapituły katedr. (canon. regul.) nie sprowadziła pożądanego spokoju. Na mocy traktatu Kircholmskiego 1452 r. wielki mistrz zakonu dzielił z arbpem Sylwestrem Stodewescherem (1448—1479) władzę nad R-a; wkrótce jednak ponowiły się zatargi. Dopiero mistrz Walter v. Plettenberg (1494-1535) zawari ugode z arbpami Michalem Hildebrandem (1484-1509) i Kacprem Linde (1509-1524). Za ich rządów powstały nowe klasztory, szpitale, instytucye dobroczynne, a także wydano brewiarz, zwołano 1521 zjazd bpów w Ronneburgu. Ułożono też plan zalożenia wyższej szkoly katolickiej, a także akcyi obronnej pko wciskającemu sie luteranizmowi. Pomimo jednak oporu bpów i kleru protestantyzm zyskiwał coraz wieksza przewagę. W r. 1524 wybuchnela walka przeciwko czci obrazów. W

grabienie lub zamkniecie kłów, nie wvimując katedry, którą dla zatarcia śladów katolickich barbarzyńsko zeszpecono. Plettenberg został jedynym władcą miasta, a naciskany przez stany ogłosił zupelną swobodę religijną, chociaż sam pozostał wierny Kłowi. Arbp Tomasz Schöning (1528 — 39) daremnie walczyl pko rozdwojeniu religijnemu. Następca jego Wilhelm Brandenburski (1539 – 63) był tylko nominalnym (niekonsekr.) arbpem. Wreszcie 1563 r. zaprowadzono urzędownie protestantyzm a 1566 rozwiazano kapitule. Za panowania Stefana Batorego podjeto usilowania celem wskrzeszenia katolicyzmu. Założono nawet 1582 r. kolegium Jezuitów dla skutecznej walki z protestantyzmem. Trwa ło to jednak krótko, gdyż po śmierci tego któla luteranie coraz wiekszy zyskiwali wpływ. Po zagarnięciu R-i przez Gustawa Adolfa 1621 nastapiło zniesienie Jezuitów i zupełne zduszenie Kła katolickiego zarówno w mieście, jak i w calej Liwonii. W r. 1710 przeszła Ryga wraz z Inflantami pod panowanie Rosyi. Wreszcie w 1762 r. pozwolono na wybudowanie kla katolickiego, który w r. 1785 konsekr. bp Benisławski, Kl ten i parafıç objęli Jezuici, dzięki którym łiczba katolików znacznie wzrosła przez liczne nawrócenia z luteranizmu. W r. 1820 zarząd parafii oddany został księżom świeckim, których wkrótce zastąpili Dominikanie, a od 1862 znowu kler R. należy obecnie do archid. świecki. Mohilewskiej, dekanatu Petersburskiego i liczy na 340,000 mieszkańców ok. 59 tys. katolików. Oprócz proboszcza pracuje tam 5 wikaryuszów. Dzięki staraniom proboszcza Franciszka Affanasowicza, wybudowano z dobrowolnych ofiar na cmentarzu katolickim kł filialny pod wezwaniem św. Franciszka, który 1892 konsekrował bp Albin Symon. (Por. ks. Jan J., Wspomnienie o dziejach wiary rzymsko-katolickiej w Rydze, Ryga 1885; Słownik geograficzny Królestwa Polskiego i in. krojów slowian. Warszawa 1889: Mettig. Geschichte d. Stadt. R; Ryga 1897; H. J. Jacobsen, Die Metropolitanverbindung R-s mit d. Bisth. Preussens w Zeitschr. f. d. histor. Theologie, 6, 1836).

 $(Ch_{\cdot})$ .

Rygalski Jan Józef ks. dr. teologii, kancierz koleg. w Łeczycy, kanonik kła św. Floryana, proboszcz w Starym Korczynie, napisał Dissertatio Theologica de notis seu characteribus Verae Ecclesiaa Christi, ejusque Visibilitate. 1767, 4-0; Dissertatio Theologica de Summo Pontifice Romano. Cracoviae 1768, 4-0; Conclusiones Theologicae ex cursu polemico de sacris traditionibus et SS. Ecclesiae Patribus. Tže 1769, 4-0; Conclusiones Theologicae ex cursu polemico de Scriptura Sacra. Tže 1770, 4-0. (Por. Jocher, Obraz biblihist. liter. t. II, n. 2245, 2246, 3853, 4075).

Ryger Teodor rzeźbiarz polski współczesny, ur. w Warszawie, gdzie otrzymał początkowe wykształcenie, artystyczne studya odbywał w Wiedniu, Dreźnie, Berlinie, Monachium i Parvżu. Główne dzieła jego dłuta są: "Statua N. M. P." w Paryżu, "Chrzest Chrystusa", "Madonna", "Wiara", "Zmartwychwstanie" i in.

Rygoryzm ob. Moralne Systema

Rykaczewski Erazm historyk i lingwista, ur. w r. 1802, studyował na uniwersytecie wileńskim historye i języki obce i otrzymał stopień magistra prawa i filozofii, od 1826--27 mieszkal w Warszawie, w końcu osiadł we Francyi, + w r. 1873 w Lubostroniu w Poznańskiem, dokad przeniósł się z Paryża. Z dzieł jego historycznych mają znaczenie i dla historyì Kła w Polsce: inwentarz metryk koronnych p. t. Inventarium omnium et singulorum privilegiorum, litterarum, diplomatum, scripturarum et monumentorum, quaecumque in arce Cracoviensi continentur. 1862; Relacue Nuncyuszów apostolskich o Polsce od 1548-1690 r Berlin 1864, 2 t. z cennymi dopiskami. Zbierał też materyały do historyi Stefana Batorego i Henryka Walezyusza, z których korzystał de Noailles w dziele swojem "Henri de Va-lois de la Pologne en 1572". (Por. Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XIII, s. 188).

Ryksa albo Rycheza królowa polska, blog. córka Ernefryda-Ezona palatyna nadreńskiego i Matyldy córki Ottona II cesarza, wydana za Mieszka II przez Ottona III cesarza za jego poby-

tu w Gnieźnie 1000 r. W 1016 r. wydala na świat syna Kazimierza Karola. niedługo jednak rozgniewana, że żył wedle obyczajów pogańskich w dwużeństwie przestała z nim mieszkać. Po śmierci Mieszka w r. 1034 przez dwa lata rzadzila Polską. Wypedzona z Polski w r. 1036 zamieszkała w Brunyiller, w r. zaś 1047 oblekła szaty zakonne i † w 1063 w Kolonii. Grobowiec jej znajdował się w kle N. M. P. Greckiej; odnowił go Przeździecki, który też przerysował i umieścił we "Wzorach sztuki średniowieczneja wizerunek czaszki królowej, dochowany w czepcu ze złotej siatki na tle z czerwonego jedwabiu. Na jednym witraży tego kła znajduje się namalowany portret R-y z napisem u spodu, który nazywa ją Święta. Cześć odbiera w Salfelt, w hrabstwie Turyngii d. 22 marca. (Por. Pétin. Diction. hagiogr. I. II, k. 888; Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XIII, s. 188 i nst.).

X. J. N.

Ryllo Maksymilian—jeden z najzasłużeńskich bpów unickich. Nie mówiąc już o inowiercach, ale nawet swoi, np. Harasiewicz, Petruszewicz, nie odają mu należnej sprawiedliwości czesto; Pelesz jednak taki sad o nim wydaje: "M. R. den eifrigsten und thätigsten Bischöfen der katholischen Ruthen zugenzählt zuwerden verdient", dodając potem: "das Einzige kan nicht geläugnet werden, dass Bischof R. kein Freund de Ausich war, als ob der Ritus gleich dem Dogma unantantbar und unveränderrlich wäre." Otóż właśnie z tego powodu bp R. niepożyta i wiekopomna zdobył sobie zasługe, że kładł taki nacisk na dogmat, rzecz niezmienną a w obrządkach dopuszczał nieznaczne, dogmatom się nie sprzeciwiające, modyfikacye, uznając ulepszenia w tym względzie.

Data urodzenia R. nieznana; musiał on przyjść na świat na początku XVIII stulecia, ponieważ gdy umierał († 1794) mówiono, że był już w bardzo podeszłym wieku; wiadomo tylko, że ujrzał światło dzienne w Ryłówce nie daleko od Wilna (miejscowości tej bliżej nie znamy); pochodził ze szlachty polskiej h. Wieniawa, ochrzczony był w obrządku łacińskim; matka jego († w lipcu 1759 r.) z domu Miecznikowska, której ojciec przesiedlił się z Poznańskiego i zamiesz-

kał w Mozyrskiem, ożeniwszy się tam z Nieczajówna; potem w powiecie mozyrskim i Miecznikowscy i Ryłłowie stali sie osiadła tam szlachta. Przyszły dostojnik Kla unickiego wstapil do Bazylianów (Maksymilian, zapewne jest imię już zakonne), ale kiedy-nie wiemy; ze wszystkiego jednak godzi się mniemać, że to nastąpiło nie bardzo w młodocianym wieku; po tem go na studya wyprawiono do Rzymu, skad wrócił drem teologii w 1742 r. Z poczatku mianowano go kaznodzieją w Witebsku, nastepnie wysłano na wikaryat do Wilna do słynnego klasztoru św. Trójcy, ale zapewne tu i tam nie długo bawił, bo w maju 1745 r. zamieszkał już w Warszawie w charakterze prokuratora prowincyi litewskiej, co mogło trwać dłużej. Następnie został sekretarzem prowincyi, superyorem w Chełmie i w r. 1756 otrzymał nominacye na bpa gr. chelmskiego, a razem na opactwo dermańskie i dubieńskie, prekonizowany jednak dopiero na początku 1759 r. Rządy jego bpie wypadły na ciężke bardzo czasy-pierwszy kraju rozbiór, co się najfatalniej na losach Unii odbiło! R-o w Chelmie odrazu rozpoczał na wielka skalę działalność pasterską: zwiedzał dyecezyę, zbudował seminaryum, sprawil wspaniale aparaty klne do katedry, nkoronował uroczyście obraz cudowny M. B. Chełmskiej (1765), odrestaurował mieszkanie bpie i inne budynki; jako delegatus-judex auctoritate apostolica w 1763 r. urządzał na Ukrainie nowo powstałe parafie unickie, powołane do ży-cia przez Franciszka Salezego Potockiego i t. d. Gorliwość przytem wszędzie okazywał wielką i pieczolowitość niezmierną, dbając zawsze bardzo o Unie, co go naraziło nawet na wymówki (niezaslużone) ze strony Stanislawa Augusta, który ze względów politycznych, jak je właśnie rozumiał, uważał za konieczne zaznaczyć nietolerancyę, rzekomą biskupa, usiłującego bronić swoje owieczki wobec przemocy silniejszych a rozwielmożnionych wtedy. Pobyt na Ukrainie bpa R. wiele przyniósł dla Unii korzyści, umacniając w wierze, a zaprowadzając porządek kanoniczny, dając pomoc uciśnionym.

Bp chełmski, jak wiadomo, przyst-pił do konfederacyi bar kiej, co go jeszcze bardziej zdyskredytowało w sferach parnie jego dyecezyi, doznał R. wiele przykrości i musiał znieść niemało goryczy, ale to wcale nie złamało hartu jego ducha pasterskiego i nie hamowalo gorliwei zawsze działalności. Znano sie na tem, to też w 1773 r. powierzono mu trudną bardzo misyę na Ukrainie znowu - wizytacyę województwa bracławskiego, zaatakowanego mocno i zbiedzonego niezmiernie pod względem klnym, unickim. R. występował tutaj z wielką godnością, jak przystało na bpa katolicgo i dzielnego pracownika w Winnicy Pańskiej. Co można było w tych tam uciążliwych okolicznościach, to on uczynił, ale ucierpiał przytem swoją własną osobą, bo go w Berdyczowie 17 lutego 1774 r. aresztowały wojska nieprzyjacielskie i do l lipca tegoż r. zostawał tam w wiezieniu, dreczony na ciele i du-

Proponowano R., aby po Smogorzewskim objał arbpstwo w Polocku, ale się on na to nie zgodził i raczej nawiazal petraktacye z nuncyuszem wiedeńskim, aby się zupełnie przenieść do zaboru austryackiego, co zostało uwieńczone pożądanym skutkiem i w 1785 r. objął on bpstwo przemyskie. Tam on rozwinał też wielką gorliwość; dzięki jego staraniom cesarz Leopold II wydal dla Unitów znany dyplom, w którym potwierdził wszelkie Unii przywileje i prawa, nadane przedtem przez królów polskich. Zajął się też R. budowaniem katedry w Przemyślu, postawił dom osobny na konsystorz, wzbogacił zakry-styę katedralną swoim kosztem i uczynil nie mało rozmaitych ulepszeń dyecezyalnych. W r. 1794 powołał go Pan Bóg do siebie.

Bp R. jest też autorem dziel różnych: pozostawil on w manuskrypcie Diarium quotidianum 1742-1793, sześć ogromnych tomów z mnóstwem ważnych i ciekawych szczegółów historycznych różnych; w 1748 w Warszawie wyszło -Officium S. Onuphrii, translatum ex polonico; w Supraslu 1755; Comentarius de Baronii historica relatione de Ruthenorum origine eorumque miraculosa conversione; 1760 też w Supraślu

tyi dworskiej, ale go to wcale nie po- s. Romanae unitae; w 1763 w Kaliwstrzymało od gorliwego swoich obo- szu-Medytacye dla oczyszczenia i wiązków wypełniania względem Kla i poprawiania życia kaplańskiego, Unii. Po r. 1772, gdy zaszło przepotowie- przekład z włoskiego Rugiera (niektórzy twierdzą że to wyszło w Lublinie w r. 1759); Liber pro examine clericorum ordinandorum aut. Rotario, tłumaczone z łaciny na język polski, tytuł i gdzie drukowane-nam nieznane; w Berdyczowie 1780-Historya cudownego obrazu N. M. P. w chełmskiej katedrze; Martyrologion, we Lwowie 1793, po słowiańsku. (Por. Dr. J. Pelesz, Geschichte der Union. t. II. Wien 1880; Petruszewicz, Naukowyj Sbornik, 246 -299. Lwów 1866, najstaranniej zebrano wszystko, co autor mógł odszukać przeciw Polsce i obrządkowi łacińskiemu, obok tego też są rzeczy ciekawe i ważne; Stebelski, Ostatnie prace, Kraków 1877 i inne).

J. M. G.

Ryllo Stanisław Maksymilian h. Wieniawa, ur. we wsi Pedorosk w powiecie wolkowyskim 21 grud. 1802 r., uczył się w szkole powiatowej ks. ks. Misyonarzy w Łyskowie, a stopień magistra filozofii otrzymał w akademi połockiej. Postanowiwszy wstąpić do Jezuitów udal się do Rzymu, gdzie 9 wrześ. 1820 r. rozpoczał nowicyat u św. Jedrzeja w Kwirynale. Rok szkolny 1823/4 prze-pędził w Orvietto, poczem uczył się filozofii w uniwers, gregoryańskim w Rzymie, poczem był nauczycielem w gimnazyach jezuickich w Nowarze i Turynie. Studya teologiczne odbył w uniwers, gregoryańskim, a wyśw. na kapła-na 29 grud. 1833. Użyty był w Rzymie do prac aplskich. Obdarzony wielkim darem wymowy oraz poznawaniem wnętrza dusz i zjednywania sobie serc, ze szczególnem upodobaniem pracował nad więźniami. W 1836 po półoramiesięcznem pobycie we Florencyi udał się R. na życzenie Kongreg. Propagandy na Wschód, gdzie w Mezopotamii powstał ruch przychylny dla wiary św. W Jerozolimie spotkał się ze Słowackim, a w klasztorze na Libanie zw. Betcheszhan wysłuchał go spowiedzi. Pobyt R. na Wschodzie był niedługi, ale połączony z wielu niebezpieczeństwami; żałowany przez dygnitarzy klnych chaldejskich powrócił do Rzymu pod koniec 1837 r. -Antiquitates Ecclesiae Rutenicae Tu bawil 17 miesięcy kieru.ac rekolek-

cyami; nie pomijal też sposobności obznajmiania sfer decydujących o stosunkach Kła w swej ojczyźnie; 2 lut. 1838 złożył profesyę zakonną; został także członkiem pskiej akademii archeologicznej. W czerwcu 1839 r. drogą na Maltę i Konstantynopol (w obu miejscowościach słuchano jego nauk z entuzyazmem) udal się do Bejrutu. Głównym cełem obecnego wysłania R. do Syryi było założenie kolegium dla Azyi mające kształcić i wychowywać misyonarzy i cywilizatorów dla Azyi z mlodzieży tubylczej się rekrutującej. Projekt tego kolegium ułożony z polecenia i wedle wskazówek krdla prefekta Propagandy przedłożył R. po powrocie z Chaldei. Pozyskał on dla tej sprawy Grzegorza XVI, ale powstanie na Libanie w 1839 r. i zmiana stosunków politycznych w Syryi 1840 odwlekły wykonanie tej myśli. Wykonał ją następca R-y w urzędzie przełożonego misyi jezuickiej w Syryi, ks. Benedykt Planchet w 1843 zakładając to kolegium w Ghazirze,-Przeniesione w 1875 r. do Bejrutu, dalo poczatek uniwersytetowi św. Józefa w tem miescie. Sam R. podczas pobytu w Syrvi zastepował delegata aplskiego czasu jego wyjazdu; przyjazne postępowanie R. z władzami tureckiemi i angielskiemi wywołało intrygi rządu francuskiego będącego po stronie Egiptu, skutkiem czego R. z żalem Syryjczyów dostal polecenie udania sie na Malte 1841. Tu pracy jego w kilka miesięcy po przybyciu przeszkodził w znacznej mierze zakaz mówienia kazań, wydany na życzenie rządu; zakaz ten spowodowała zazdrość osobista i obawa przed osiedleniem się Jezuitów na Malcie, które sprawiły, iż R-e ogłoszono za aprobujacego rokosz. Sprawa ta oparla sie o Londyn i Rzym i po półtorarocznej przerwie w sierpniu 1843 r. przywrócono mu prawo kazania. W czasie swego tam pobytu dał zachętę do wystawienia pomnika ku czci św. Pawła na wyspie Gozzo, gdzie po rozbiciu został na brzeg wyrzucony; pomnik ten wzniesiono 1845 r. We wrześniu 1844 r. udal się R. do Palermo; w mieście tem oraz i we wielu innych miejscowościach Sycylii w ciągu 8 miesięcy wygłosił z górą 360 kazań i konferencyj. Następnie od 4 lipca 1844 do jesieni 1846 r. Na ten czas przypada wizyta ces. Mikolaja w Rzymie, z

którego to powodu R. zaniósł prosbe do pża o mężne wstawienie się za Klem w Polsce. Gdy utworzono misve w środkowej Afryce, zostal R. przez Kongregacye Propagandy przeznaczony do wzięcia w niej udziału; udał się tam w paździer. 1846 r. drogą na Malte i Syrye, (miał nabyć z polecenia Stolicy św. stare rekopisy w monasterze św. Sabby) do Aleksandryi, gdzie się dowiedział, że zostal prowikarvuszem aplskim środkowej Afryki. W drodze ciężko zachorował; po kilku miesiącach stan zdrowia się polepszył, ale 11 czerw. 1848 r. nagle bardzo się pogorszył, tak iż R. 17 czerw. 1849 r. życie pracy apostolskiej calko-wicie poświęcone zakończył w Khartu-mie nad Nilem. Pochowany nazajutry, spoczywał tam do r. 1900, kiedy d. 10 maja zwłoki jego umieszczono w grobowcu Jezuitów w Matarieh, (Por. ks. Marcin Czermiński, O. Maksymilian Rvllo T. J. Misyonarz apostolski, Kraków 1912, 2 t. z licznemi rycinami).

M. B.

Rymarkiewicz Stanisław ks., ur. w r. 1829, po ukończeniu gimnazyum ś. Magdaleny w Poznaniu, brał udział w 6w-czesnych wypadkach w r. 1848 i służył wojskowo. Po wstapieniu do seminaryum wyśw. został na kapłana w 1856 i pracował jako kaznodzieja przy kle farnym w Poznaniu i jako prefekt szkół. W tym czasie założył szkole rzemielniczą w Poznaniu. Z powodu czynnego udziału w wypadkach w 1863 r. uwię-ziony, przez 3 i pół r. siedział w Poznaniu, Moabicie, Hausvogtel i w twierdzy w Klocku. Po uspokojeniu powstania R. zabrał się do pracy organizacyjnej i wraz z innymi założył pierwszy bank współdzielczy w Wielkopolsce pod naz, "Bank oszczędnościowy" w Pleszewie, którego rady nadzorczej przez lat 27 był prezesem. Podczas kulturkampfu zabierał głos w obronie duchowieństwa i podtrzymywał ducha ziomków. Ostatnio był proboszczem w Kotlinie i tu f dn. 2 kwiet 1912 r.

Ryngraf była to niewielkich rozmiarów miedziana tabliczka z wyobrażeniem N. M. Panny Częstochowskiej lub Ostrobramskiej po jednej i śś. Patronów po drugiej stronie, noszona przez rycerstwo polskie na piersiach na zbroi, zwłaszcza podczas wypraw wojennych. Ryngrafy po raz ostatni były używane podczas konfederacyi barskiej i następnie już tylko przeszły do potomności, jako zabytek historyczny.

Ryniewicki Jakób socynianin ur. w r. 1597, był ministrem w Lublinie, potem w Kisielinie na Litwie; uznany za winnego przy zburzeniu zboru w Kisielinie został wydalony z kraju w 1643 r. Udał się do Prus pod przybranem nazwiskiem Jana Trembeckiego i tu † w r. 1678 w wieku lat 81. Zostawił w rekopisie ciekawe pamietniki w języku polskim o sprawach religijnych w XVI i XVII w. (Por. Wiszniewski, Historya lit. pols. t. IX, s. 149; S. Orgelbrand, Enc. Powsz. s. XIII. s. 191).

Ryniewicz Remigiusz T. J. rusin, ur. w r. 1628, wstąrił do Towarzystwa w 1657, uczył humaniorów, retoryki i przez lat 8 teologii moralnej. Był misyonarzem i † w rezydencyi w Mińsku, w r. 1691 przeniesiony z prowincyi polskiej do litewskiej. Dla wielkich znót i milosierdzia nazywano go "ojcem sierot". Napisal: Ładna strzuła ostatnia wybrana z domu już zeszlego Noskowskich, Herbu Lada, na pogrz. ostat. potomka JMCP. Jana Noskowskiego. Warszawa 1678, fol.; Poczęcie szczęścia ludzkiego w Niepokalanem Poczeciu Bogarodzicy Panny w dzień tegóż święta pokazane. Wilno 1687, fol. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. tom VII. k. 344 i ntt.; Brown, Biblioteka. s. 356).

Rynsburgianie ob. Kolegianci.

Rysiński Piotr żył w XVI w. Napipisal. Historia pulchra et stupendis miraculosa referta imaginis Mariae quo et unde in Clarum montem Częstochoviae et Olsztyn advenerit. Cracoviae 1523; Hieraclis philosophi in Pythagorae praecepta. 1624; Censura in axiomata Joan. Hussi. 1524.

Rysiński Salomon (Pantherus) żył w XVI i w początkach XVII w. † 1625 r. w Delatyczach na Litwie Był kaznodzie a protestanckim. Wsławił się u nas jako pierwszy zbieracz przysłów pol-

becae 1618, 2 wyd.; Przypowieści polskie. 1629; Niektore Psalmy Dawidowe częścią poprawione, częścią znowu przelożone na stare nuty. Gdańsk 1614; Monumenta diversis personis posi-tā. Lubecz 1615. (Por. W. Korotyński. Salomon Rysiński Wilno 1863; Wacł. Maciejowski, Piśmiennictwo poskie. III. 599).

Ryswigska Klauzula—taka nazwe otrzymało zastrzeżenie dodane ido art. 4 w traktacie pokojowym zawartym r. 1697 w Ryswigu pomiędzy Francya, Holandya i Niemcami. Na mocy tej klauzuli we wszystkich ziemiach zdobytych przez Francyę, a następnie zwróconych, religia katolicka miała i nadal pozostać tam obowiązującą. (Por. Holzwarth, Historya Powszechna, t. VII, cz. I, str. 384).

Ryswijk Herman ob. Herman z Ryswyk.

Ryszard-1) św. dziecię męczennik w Pontoise, ukrzyżowany przez Zydów d. 25 marca 1182 r. Zbrodnia ta była jedną z przyczyn wypędzenia Żydów przez Filipa króla francuskiego z granic państwa w kwietniu t. r. Cialo św. R-a przeniesione do Paryża do kła SS. Młodzianków i umieszczone w relikwiarzu, przy którym działy się liczne cuda. Jeszcze na początku rewolucyi francuskiej znajdowało się w tym kle ramie Św., resztę relikwij zabrali Anglicy podczas zajmowania przez nich Paryża w pierw-szych latach panowania Karola VII. Św. R. odbiera cześć w tem mieście dn. 30 marca, w Pontoise zaś dn. 25 tegoż m. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr. Paris. 1850, t. II, k. 879).

2) św. król Wessex cz. Sasów zachodn'ch, ojciec św. Guillealda, św. Nebalda i św. Walburgi. Niewiadomo jak dlugo panował i dla czego zrzekł się tronu. Pewna jest natomiast rzecza, że przedsięwziął pielgrzymkę do Rzymu z pobożności i że wyladował wraz z dwoma swoimi synami w Amble-Haven ok. 720 r., następnie przez Neustrazyę udał się do Rouen i tu przez dłuższy czas przebywał. Przybywszy do Włoch w drodze do Rzymu zatrzymał się w Lucskich. Pozostały po nim dziela: Pro-verbiarum a Salamone Risinio col-lectorum centuriae decem et octo. Lu-dokonane tak za życia jak i po śmierci R-a daly powód do oddawauia mu czci lozofom D'Alembertowi, Wolterowi i in. jako Świętemu. Lucca obchodzi jego W r. 1794 za rozprawę Parallèle des pamiątkę dn. 7 lutego. (Por. Pétin, Juifs, qui ont crucifié Jésus Christ a-

op. cit. t. II, k. 878).

3) Blog. opat w Saint-Vanne w Verdun, ur. pod Reims. był kantorem i archidyakonem kla tego miasta, nastepnie wstapił wraz z swoim przyjacielem bł. Fryderykiem hr. Verdun do klasztoru w Saint-Vanne w r. 1003; zostawszy tu opatem przeprowadził zaczeta już przez poprzednika reformę klasztoru, tak że zasłynął pod roztropnymi rządami R-a jako wzór ścislej obserwy zakonnej. Zyskał też zupełne zaufanie króla Henryka, który za jego wpływem ustanowił na terytoryum państwa tak zw. "Pokój Boży". W czasie głodu jaki nawiedził Francye w 1028 r. bł. R. niód pomoc nieszcześliwym z dochodów klasztoru i przez swe listy i prośby zapewnił jeszcze większą pomoc krajowi dotkniętemu klęską Podkoniec życia R. odbył pielgrzymkę do Ziemi św. i scho rzały powróciwszy do klasztoru † dn. 14 czerw. 1046 r. Święto 14 czerwca. (Por. Pétin, op. cit. t. II, k. 878 i nst.).

X. J. N.

Ryszard z Clugny uczony zakonnik, biegły w naukach duchownych i świeckich, słynny z wymowy i pięknego stylu, ułożył Kronikę od stworzens świata do jego czasów. † ok. r. 1162. (Por. Pertz, Monum. Script. XXVI; Stang, Historiogr. eccles. Frib. 1897, 12-o, s. 83 i nst.).

Ryszard Fitzralph (syn Radulfa) ur. 1290 r. w Dundalle, † 1360 r. w Awinionie, gdzie często przebywał. Brał udział w sprawie unii ormian. Napisał w tym celu Richardi Radulphi Summa in quaestionibus armenorum et graecorum i Summa pe erroribus armenorum. Występował też czynnie pko żebrzącym zakonom, o czem świadczy jego pismo De pauperie Salvatoris. † 1360 r. (Por. Bellesheim, Geschichte der katholischen Kirche in Irland. 1, Mainz 1890, 520; W. W., X. 1174—1180).

Ryszard Karol Ludwik dominikanin, scezy, dogmatyczne i różne przewaur. w 1711 r. w Blainvile w Lotaryngii. żnie listy. Do pierwszych należą prze-W młodym wieku wstąpił do klasztoru. Występował w swoich pismach pko fi-

lozofom D'Alembertowi, Wolterowi i in. W r. 1794 za rozprawę Parallèle des Juifs, qui ont crucifié Jésus Christ avec les Francais, qui ont exécuté leur roi, został rozstrzelany. Do ważniejszych dziel jezo należą: Biblicthèque sacrée ou dictionnaire universel de sciences ecclesiastiques. Paris 1760; Analyses des concils généraux et particuliers. Paris 1771—1777. (Por. W. W., X. 1185).

Ryszard L wie Serce angielski król, syn Henryka II, ur. 1159 r. wstąpił na tron 1189. W 1190 przedsięwział wyprawę krzyżową, zdobył Ptolomaidę, Cypr, i wiele miast. W 1192 r. zmuszony był opuścić Palestynę, aby bronić własne posiadłości przed najściem Francuzów. W powrotnej drodze został aresztowany przez Leopolda VI austryackiego, więziony przez dwa lata i uwolniony 1194 r. za wysokim okupem. Odznaczał się wielkiem męstwem. † 1199 r. Po nim wstąpił na tron angielski Jan bez Ziemi (ob. art. Krucyaty). (Por. Józ. krdnł Hergenröther, Historya Powsz. Kła katolickiego w t. III, str. 129).

Ryszard z Midletown franciszkanin z XIII w., znakomity scholastyk, zw. doctor solidus lub fundatissimus. Był wychowawcą synów Karola II neapolitańskiego. Od współczesnych był wysoce ceniony za swą naukę. Napisał Comment. in IV libr. Sententiarum. Data śmierci jego nieznana. (Por. W. W., X, 1180).

Ryszard Radulf ob. Ryszard Fitzralph.

Ryszard od św. Wiktora scholastyk i mistyk XII w., uczeń i następca św. Hugona od św. Wiktora, przeor opactwa Kanoników regul. św. Augustyna s. Victor pod Paryżem. Z urodz. szkot, przybył wcześnie do Paryża, gdzie wstapil do wspomn, klasztoru. Odznaczał się pobożnością i ścisłem przestrzeganiem reguly zarówno względem siebie, jak i podwładnych, dzięki czemu do rozsprzeżonych stosunków klasztornych wprowadził lad. † 1173 r. Zostawił wiee pism treści egzegetycznej, przyczem rozwinal swoje zasady mistyki i ascezy, dogmatyczne i różne przeważnie listy. Do pierwszych należą przedewszystkiem Benjamin minor s.

contemplationis oraz caly szeregmniejszych lub większych dzieł i traktatów. Do drugiej kategoryi pism należy keiażka De Trinitate, co do których R. niesłusznie był posądzony o racyonalizm, wtenczas kiedy odznaczał się jasnym wykładem tego dogmatu, który uważał za przekraczający granice naturalego poznania. Z tem głównem dzielem łączy się wiele innych traktatów wyjaśniających Trójcę św., oraz inne dogmaty Kla katolickiego. R. odznacza się we wszystkich pracach swoich jasnym pogladem. W swojej filozofii łączy się wraz z Bernardem z Clairvaux z Platonem, zwłaszcza też co dotyczy stosunku duszy do ciała. Szczególne przymioty posiada jego wykład o granicach ludzkiego poznania. (Por. Liebner, Richardi a's. Victore de contemplatione doctrina Götting. 1837—39; Noack, D. christ. Mystik. d. Mittelalt. Königsberg 1853; Kaulich, D. Lehren d. Hugo u. Ri-chard v. st. Victor. Prag 1864).

Ryt (ritus) obrządek w dwojakiem bierzemy znaczeniu: raz jako ceremonię, drugi raz jako porządek, którego się trzymać należy przy pełnieniu funkcyi kinych. Tutaj ten wyraz bierzemy w drugiem zuaczeniu. Apostolowie po Zesłaniu Ducha św. rozeszli się po ró-znych krajach na opowiadanie Ewangelii, zetknęli się z rozmaitymi zwyczajami i obyczajami, stąd i obrzędy przy świętych czynnościach wykonywane, byly stosowane do miejscowych warunków, nieraz różne w różnych krajach, niepodobne do siebie; pozostała jednak jedność wiary, a forma zaś, jakby szata zewnętrzna tej wiary zamieniała się. Bywalo niekiedy, iż poszczególni nawet bpi przepisywali dla swych dyecezyj obrzędy i ceremonie, jak np. Nepos bp w Egipcie, św. Hilary, św. Jan Chryzostom. Św. Grzegorz W. np. pozwala św. Augustynowi, nawracającemu Anglosasów, na zachowanie tych obrzędów, któreby ulatwily nawrócenie tego ludu i umocnily go w wierze. Stąd rozmaitość obrzędów przy jedności wiary. Według dzisiejszej karności klnej niedozwolone jest tworzenie nowych obrządków, lecz każdy powinien zachować swój obrządek, przechodzenie zaś z jednego obrządku na

nem i Benjamin maior seu de gratia | Dwa sa właściwie główne obrządki: laciński i grecki, lecz te swoją drogą dziela się na odłamy, stanowiące znów obrządki czy to łacińskie— zachodnie, czy to greckie - wschodnie, choć te ostatnie nie wszystkie używają języka greckiego przy czynnościach klnych. Z obrządków łacińskich mamy: rzymski, ogólnie zw. łacińskim, pochodzi według podania od samego św. Piotra i jest najbardziej rozpowszechniony; ambrozyański zwany inaczej medyolańskim poprawiony i oczyszczony przez św. Ambrożego, bardzo stary; dalej mozarabski, będący w użyciu w Hiszpanii; akwileiski, gallikański, lyoński we Francyi. Inne narody, a z nimi i Polacy trzymali się zawsze obrządku rzymskiego. Na Wschodzie widzimy obrządek grecki, którego się z pewnymi wyjątkami trzymają przeważnie kły Azyi Mniejszej i w północno-wschodniej Afryce. Odcieniem obrzadku tego jest obrządek ormiański, jak równieżsyryjski, do którego należa w przeważnej liczbie mieszkańcy Persyi, Tartaryi, Tur-kiestanu, Indyi. Tegoż języka w nabożeństwach trzymają się melchici, maro-nici i jakobici w Azyi. Inni jakobici, mieszkający w Egipcie używają języka koptyckiego, stad obr. koptycki, a obok niego w Abisynii etyopski. Jest jeszcze inny obrządek zwany illiryjskim, greko-italski, grecko-laciński, słowiańsko-la-ciński i grecko-ruski. Każdy z tych obrzadków ma aprobate Stolicy Apl. i zastrzeżoną nietykalność ceremonii. (Por. Pius IX, Encicl. ad orientales, In suprema, 6 stycz. 1848; Epist. ad Eppos Ruthenos, 13 maja 1874; Mühlbauer, Decreta aut. S. R. C. III. p. 196-341; Acta Ap. Sed. v. 4, n. 18, an. 1912; O obrządkach grecko-unickich w Galicyi wschodniej przez ks. tegoż obrzadku. Lwów 1862).

X. M. S.

Ryt ambrozyański ob. A m b r o z y a ńskiryt.

Ryiów ŚŚ. Kongregacya ob. Kurya Rzymska.

Ryta Cascia albo z Casi św. wdowa, zakonnica ze Zgromadzenia św. Augustyna, ur. w połowie XIV w. w Porena w Umbryi. była wyjątkowem dzieckiem już od najmłodszych lat swedrugi Stolica Aplska zastrzega sobie, go życia; w 12 r. życia zrobiła ślub

czystości, ale zmuszona wyjść za maż, profesor Zygmunt Mścichowski, p. t. przez 18 lat była wzorem małżonki. Zywot świętej Ruty patronki rzeczy Maż jej charakteru gwaltownego był postrachem calej okolicy; wiele dawał i jej okazyi do cierpienia, lecz w końcu slodyczą swą i dobrocia rozbroila go, tak że umarł nawrócony i pojednany z Bo-giem. Dwaj synowie chcieli pomścić śmierć swego ojca, lecz dzięki modłom pobożnej matki przebaczyli zabójcy i wkrótce obaj poszli za ojcem. Zostawszy sama R. postanowiła poswięcić się Bogu w zakonie. Dwukrotnie odmawiano jej przyjecia do klasztoru Augustvanek w Cascia, lecz gdy cudownie mimo zamkniętych drzwi i okien znalazła się w celi, zgodziły się przyjąć R do swego zgromadzenia. Zostawszy zakonnicą R. oddała się umartwieniu i pokucie, wymyślając coraz to nowe sposoby udręczenia ciała. Palając gorącem nabożeń stwem do Meki Pańskiej, pewnego dnia długo modliła się, błagając by ją Pan dopuścił do udzialu w swej męce. 1 oto z korony cierniowej Chrystusa odłączył się jeden kolec i utkwił w czole R-y. Od tego zrobiła się rana coraz bardziej jątrząca się i taką powodująca zgniliznę, że siostry zakonne nie mogły zniesć fetoru nieznośnego wydobywającego się z celi R-y. Odosobniono ja tedy i dano oddaloną od mieszkań sióstr celę. I stalo się za zrządzeniem Opatrzności, że R. wzdychając do życia wspólnego w zakonie – zmuszona została prowadzić żywot samotny jak eremitka. Zdarzalo się nieraz, że całemi tygodniami nie przemówiła słowa jednego do nikogo. Przez lat 4 znosiła cierpliwie tę chorobę, przyjmując tak mało pokarmu, że siostry dziwiły się, jak może ona utrzymać się przy życiu, przy tak drobnej ilości strawy. Czując się blizką śmierci przyjela ostatnie Sakramenta i oddala Bogu ducha dn. 22 maja 1447 r. w 62 życia. Liczne cuda miały miejsce zaraz po śmierci Św., ciało pozostało giętkie, a gdy Bóg chciał komuś wyświadczyć jakąś łaskę za pośrednictwem R-y, wydawalo ono mily zapach. Beatyfikacya nastapila w r. 1627 przez Urbana VIII i wtedy Św. która miała oczy zamknięte otworzyla je i pozostaly już one nadal otwarte. Kanonizacyi dopelnil Leon XIII dn. 24 maja 1900 r. Święto 22 maja. Żywot św. R. po polsku wydal z pomnoż. tłumacz.

Żywot świętej Ryty patronki rzeczy nadzwyczajnych. Warszawa 1900, 8 o, z rycha. (Por. Pétin, Dictionnaire hagiogr t. II, k. 886 i nst.; Battan-dier, Annuaire pont. cath. 1901, s.

X. J. N.

Rythovius bp z Ypern (Marcin Baudewyns) ur. 1512 r. w północnej Brabancyi. Po ukończeniu nauk poświęcił się stanowi duchownemu. Był profesorem Pisma św. w uniwersytecie w Dilingen, a następnie w Lowanium od 1553 r. Wkrótce potem został bpem w Ypern i udal się na synod Trydencki, gdzie wszyscy podziwiali jego rozległą naukę. Po powrocie z soboru zajął się gorliwie rządami swej dyecezyj, odprawił kilka synodów prowincyonalnych, † 1583 r. Z pism jego znane: Manuale pastorum. Paris 1576; Commentarius in lib. Sententiarum. (Por. H. Hurter, Nomenclator Liter. I, 2 ed., 51; W. W. X, 1423).

Rytualiści tak się nazywaja w kle anglikańskim zwolennicy obrządków katolickich. Prąd ten zapoczątkowali w Oksfordzie John Keble, Jan Henryk New-man i profesor Edw. B. Pusey w polowie XIX w. Nazywano ich także Trak-taryanami, a od Pusey'a Puzeystami. (ob. art. Pusey, Puzeiści, Traktaryanizm).

Rytualizm ob. Traktaryanizm.

Rytual pochodzi od ritus - obrzed. jest to urzędowa liturgiczna księga, zawierająca przepisy i formuły do spełniania religijnych czynności. Nazwa rytuał, rituale datuje się od Pawła V, który w r. 1614 wydając tę księgę, tak ją nazwal. Jak rozliczne są kły chijańskie tak rozliczne sa R-y, czyli jak nazywają agendy. R. rzymski, R-y pro-wincyonalne, R-y kłów wschodnich, R-y protestanckie. Paweł V przy ogłoszeniu R-u rzymskiego, nie nakazal jego powszechnego wprowadzenia, tylko wyraził życzenie, ażeby wszystkie R-y były wzorowane na rzymskim. (O tem wspomina Św. Kongregacya Obrz. 7 wrześ. 1850; 10 stycz. 1852; 7 kwiet. 1832; 23 maja 1835; 30 sierp. 1892 r.). Bpi wydajacy z włoskiego ks. R-y, chochy one były najściślej wzorowane na rzymskim, mają koniecznie prosić Stolice Aplską o ich aprobate.

Rytual Plotrkowski ob. Rytual y Polskie.

Rytualy polskie. Rytualem (ob.) nazywa się księga klna, wskazująca jakich obrzędów i modlitw uzywać mają kapłani przy sprawowaniu Sakramentów śś., oraz błogosławieństw, procesyi i innych modłów publicznych. R-i nosił też nazwę Agendy (ob. art. Agendy). Obie te nazwy toż samo wyrażają, co czynić należy przy spełnianiu danych czynności kapłańskich; R-l zaś wskazuje sam sposób wykonania tychże. Nazwy Agenda używano powszechnie w Polsce do XVII w., t. j. do r. 1631, w którym powagą Jana Wężyka arbpa wydany zostal w Krakowie R-l dla Kla polskiego: Rituale Sacramentorum et aliarum Ecclesiae caeremoniarum, ex decret. Synodi Provin. Petricovien. ad uniformem Ecclesiarum Regni Poloniae usum recens editum. Odtad spotykamy już tylko nazwę Rytuał. Tak np. bp Stanisław Karnkowski, gdy podał do Rzymu do zatwierdzenia akta synodu, odbytego we Włocławku 1568, a więc przed wydaniem R-u arbpa Wężyka, nie umiano tam zrozumieć znaczenia wyrazu Agenda, aż dopiero Karnkowski musiał dać na to osobne wyjaśnienie. Przed soborem Trydenckim każda niemal dyecezya miała swój własny R-l, powaga bpia zatwierdzony i takiego R-u trzymało się duchowieństwo poszczególnych dyecezyj. Jest to rzeczą poniekąd usprawiedliwioną, ze względu na miejscowe warunki, zwyczaje, nadto brak dogodnych środków komunikacyi utrudniał stosunki ze Stolica Apostolska. Gdy zaś z czasem przeszkody te usunięto, Rzym począł nalegać na ujednostajnienie ceremonii w całym Kosciele. Sobór Trydencki nakazał przeprowadzenie tej jednostajności. Wydany został R-ł rzymski, a wszystkie inne R-y miały się na nim wzorować. Nie znaczy to, jakoby Kl inne rytualy miał znieść, gdyż pobożne zwyczaje, prawem miejscowem i drugotrwałem używaniem uświęcone, pozostały w swojej mocy, lecz owa jednostajność miała dotyczyć rzeczy podstawowych, stąd wiele krajów do dziś dnia

naszych mamy: 1-o. Agenda sive exequiale divinorum sacramentorum w Gdańsku drukowany 1499 r., egzempl. takiego R-u można ogladać w bibliotece Ossolińskich. 2-o. Agenda seu obsequiale Ecclesiae Gnesnensis, wyd. w r. 1503; 3-o. Agenda secundum rubricam Eccl. Cath. Cracoviensis, wyd. r. 1505, również można oglądać w bibl. Ossolińskich; 4-o. Agenda seu Obsequiale secundum rubricam Eccl. metrop. Gnesnensis. wyd. w Krakowie 1512 r. 5.o. Z r. 1514 Agenda latino et vulgari sermone Polonico videlicet et Allemanico illuminata; 6 o. Agenda, jak wyżej Kraków; 7-o. Z r. 1520 także wyd. w Krakowie, lecz bez podania miejsca i roku (Estrejcher, Bibl.); 8-o. Z r. 1533 Agenda secundum cursum et rubricam ecclesiae cath. Posnaniensis, ad ritum metropolitanae Gnesnen. quantum potuit vicinius reduc-W tej agendzie podane sa ceremonie, specyalnie nasze polskie, jakich nie spotykamy w R-e rzymskim, mianowicie ceremonie wielkotygodniowe; 9-o. R. 1549 Agenda sive obsequiale secundum rubricam eccl. metr. Gnesnensis, wyd. staraniem arbpa Mikolaja Dzierżgowskiego. R-l ten zawiera wiele uwag co do sakramentu malzeństwa; 10-o. W r. 1554 w Krakowie zostaje wydana Agenda eccl. cath. Plocensis, ulożona przez Wawrzyńca Zambrzuskiego sekretarza kapituły, kosztem zaś bpa Noskowskiego. Zawiera wiele ceremonij, zwłaszcza poświęceń. 11-o. W r. 1574 Marcin Kromer wydaje w Kolonii Agenda sacramentalis dioec. Warmiensis; tamże wydał bp Karkowski w r. 1577, 12-o. Agenda eccl. Wladislaviensis; tam również w r. 1578 została wydana 13-o. Agendorum ecclesiasticorum liber, in usum provinciae gnesnensis. Agenda owa posiada osobna formę chrztu chłopca, osobną dziewczyny, jak równier formę chrztu w liczbie mnogiej, jeżeli udzielano chrztu gromadnie: posiada również formulam reconciliationis cum ecclesia acatholicorum. Również godne uwagi są przepisy dotyczące Wielkiego tygodnia. 14-o. Agenda caeremonialia secundum ritum Ecclesiae Olomucensis. 15-o. Wyd. w Krakowie 1586; Tamże wyd. w 1591. zachowało swoje R-y, jak np. Polska, 16-o. Agenda seu ritus Sacramento-• czem mowa. Z najdawniejszch R-ów rum ecclesiasticorum ad uniformem ecclesiarum per universas provincias Regni Poloniae usum officio Romano conformati.... oraz 17-o. w Wilnie wydana r. 1616 Agenda parva in commodiorem usum sacerdotum provinciae Poloniae conscripta, i drugie tegoż wyda-nie w Wilnie w r. 1630 Tu kończą się

Agendy a zaczynają Rytualy.

Kiedy ustawy soboru Trydenckiego zostały przyjęte przez króla w Parczowie, a następnie przez stany w Piotrkowie 1577 r. zaraz zostały przez episkopat wprowadzone w życie. Ponieważ sobór wprowadził wiele ustaw nowych, a między temi były i nowe przepisy li-turgiczne, trzeba się było do nich zastosować. Stad synod Lwowski już r. 1564 stanowi: Agendorum novarum quibus ea quae desunt in administratione sacramentorum inserantur, praecipue de recipiendis Rhutenis et alienis, hoc negotium Rmo appo Leopoliensi committi s. Synodus statuit; quo facto, liber judicio Sedis Aplicae examinandus mittatur (por. ks. Seweryn Morawski, Akta synod. prow. lwow. Lwow 1860, str. 21). Gdy na soborze Trydenckim postanowiono reforme Brewiarza i Mszału bpi ze wszech stron nadesłali swoje postulaty, uczynili to i bpi polscy, czego mamy ślady w archiwum watykańskim (Acta nuntiat. di Polonia, tom 28, fol. 182,—184 i 189 MS.). Dodać należy, że Stolica Aplska pozwoliła na używanie przy chrzcie pytań w języku polskim, zażądała nawet aby bpi polscy przedstawili projekt rytualu. Pewne działy z owego projektu Stolica Aplska przyjęła i zatwierdziła, do zredagowania zaś innych upoważniła episkopat.

Rytual Piotrkowski zwany Rituale Sacramentorum ac aliarum Ecclesiae caeremoniarum, ex decreto Synodi provinc. Petricoviensis ad uniformem ecclesiarum Regni Poloniae usum recens editum. Cracoviae 1631. R-1ten wydany z polecenia arbpa Wężyka, jest właściwie R-em rzymskim z uwzględnieniem miejscowych ceremonij i zwyczajowych nabożeństw. Tego R-u używa o-

becnie Kł katolicki w Polsce.

Jest on w 35 miejscach różny od R-u rzymskiego, w innem zaś wszystkiem zgadza się z nim. Następne wydania R-u Piotrkowskiego były poczynione: w 1633 r. w Wilnie, 1634 w Krakowie, (bibl. Ossoliń.), w 1639, w 1643 w Poo nia, ur. w r. 1599 wstapił do Jezuitów

znaniu, w 1647 i 1653 w Wilnie, tegoż r. w Nissie, następnie znów 1651 i 1661 w Wilnie; 1666 i 1671 w Krakowie; 1675 w Wilnie; 1679 w Poznaniu; tegoż r. w Krakowie; 1686 w Poznaniu; 1688 w Wilnie; 1691 w Krakowie; tegoż r. w Poznaniu oraz następnych lat 1695. 1730, 1734 (jednak dla niewłaściwych dodatków przez Kł zabronione); 1715 r. w Krakowie; 1716 w Gdańsku, 1719 w Wilnie; 1723 we Wrocławiu; 1725 w Krakowie; 1730 w Brunsberdze i tegoż r. w Toruniu; 1733 znów w Brunsberdze; 1735 i 1742 w Wilnie; 1743 w Krakowie; w 1744, 1752 i 1756 w Kaliszu: 1755 w Wilnie; 1757 w Poznaniu; 1765 w Brunsberdze: 1767 i 1771 w Wilnie: 1772 w Kaliszu; 1775 w Wilnie; 1777 w Lublinie; 1781, 1792 w Warszawie u ks. ks. Misyonarzy; w 1798 w Berdyczowie; 1799 w Wilnie; 1802 w Połocku; 1806 w Warszawie; 1815 w Wilnie; 1824, 1836 w Warszawie; 1836 w Krakowie; 1847 w Warszawie; 1849 w Wilnie: 1850 w Pelplinie; 1870 w Wilnie (z pytaniami w języku rosyjskim); 1872 w Naumburgu; 1880 we Lwowie; 1884 w Krakowie. Nadto są jeszcze R-y skrócone Rituale minus do użytku codziennego duchowieństwa. Oprócz tych drukowanych R-w mamy w starszych bibliotekach R-y w rekopisach, liczba ich iest jednak bardzo mala. Wyjatkami R-u sa nakoniec Kancyonaly.

W swoim czas e kwestyę legalności R-u Piotrkowskiego podniósł ks. Fulman w "Przegladzie Katolickim" (1893. n. 35 sqq.); odpowiedział mu na to obecny arbp Warszawski ks. A. Kakowski, broniac powagi R-u naszego, Ks. Fulman wykazał 35 różnie pomiędzy naszym a rzymskim R-em, oraz konieczność przedtawienia tej sprawy powadze Stolicy Aplskiej, jednak tylowiekowe używanie R-u Piotrkowskiego przemawia za jus praescriptionis i daje możność używania go nadal, ponieważ akta sy-nodu Piotrkowskiego zostały przez Sto-licę Aplską przyjęte. (Por. ks. S. Cho-

X. M. S.

Rytualy protestanckie ob. Agendy protestanckie.

dyński. Rytuały polskie).

Rywocki Jan T. J. rusin z pochodze-

w 1629, był profesorem retoryki i przez | lat 4 filozofii, kontrowersyi i Pisma św. w Wilnie, był rektorem kolegium w Brunsberdze i Wilnie, domu profesów w Warszawie i dwukrotnie prowincya-lem. † w Warszawie 1666 r. Napisał wspaniałe panegiryki: Panegyricus Vladislao IV dicata. 1634; Panegyrica duo de gratiis Sigismundi III Reg. Pol. Vilnae 1636, fol.; Panegyria XI, qui-bus res gestae ab Vladislao IV, Reg. Pol. complectuntur. Tže 1686, fol.; Monumentum gloriae... 1636; Icon votorum iu nuptiis Vladislai IV Regis Pol. cum Caecilia Renata Austriaca... Varsaviae 1637 celebratis. Viloae 1637 fol.; Triumphus, quem divo Ca. simiro Principi Serenissimus et Invictissimus Vladislaus IV... panegyrice repraesentatus etc. Vilnae 1637, 12-o; Monumentum gratae Testificationis quod... Vladislao IV Academia Vilnensis Soc. Jesu... in animo erexit... Tże 1639, fol.; żródłowe żywoty: *Idea ma*gni herois, sive Illustr. D. D. Leo Sapieha, Palatinus Vilnensis etc. Antverpiae Vita Ill. ac Rever. D. D. 1645, 8-o; Simonis Rudnicki Episcopi Varmien sis... Braunsbergae 1645, 4-o; nadto polemiczno - apologetyczne: Arma Catholica Bellarmini verbum Dei non scriptum propugnantis etc. Vilnae 1638 fol.; Laurentalia rigensia contra praedicantem haereticum. Tże 1638, 4-0; Paraenesis ad Ministros Calvinianos de spiritu privato ad synodos non admittendo. Tže 1639, 8-0; Calviniana angelomachia etc.—w rękopisie oraz Cantica Canticorum mysteriis Christi panegyrice explicata—również w rekopisie. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VII, k. 345 i nst.; Brown, Biblioteka. s. 356 i nst.; Wiszniewski, Hist. lit. pols. t. VIII, s. 152 i 163; Pelczar, Zarys dziejów kaznodziej. II, 232).

X. J. N.

Ryx Maryan Józef bp. sandomierski ob. Sandomierska dyecezya.

Rzączyński Gabryel T. J., wierszopis i naturalista polski, ur. w Małopolsce w r. 1664, przyjęty do Towarzystwa w r.1682, uczył gramatyki i humaniorów, przez lat 10 retoryki, przez 2 lata filozofii i przez 3 teologii moralnej, był dyrekto-

rem seminaryum, rektorem w Ostrogu w r. 1721. † w Gdańsku w r. 1737. Napisal: Gemmae antiquorum quinquaginta et trium stemmatihus Polonorum omnibus etc. Posnaniae 1700 8-0; Armamentarium Regni Poloniae seu Gentilitia nobilitatis Lechicae etc. Tže 1715, 8-o; Historia naturalis curiosa Regni Poloniae et M. Ducatus Lithuaniae etc. Sandomiriae 1721, 4-0; Auctarium historiae naturalis Regni Poloniae etc. S. l. et s. 4 o. Dzielem swem mimo blędów, niedokładności i ulegania prądom wieku, oddał R. rzeczywistą usługę nauce polskiej. Zbieral starannie wszystko, co mogło uczynić je doskonałem, ale sam przyznaje że ze względu na różne trudności, niemożność wykonywa-nia doświadczeń i t. d. wiele pozostawia ono do życzenia. Przytaczają je Duclos w "Essai sur l'histoire lit. de Pologne" i Jundziłł w "Opis roślin litewsk." (Por. Sommervogel, Bibliothèque, t VII, k. 346 i nst.; Brown, Biblioteka. s. 357 i nst.; Chodyński, *Dykcyonarz uczon.* Polaków. t. III, s. 48—31; Orgelbrand, Enc. Powsz. t. XIII, s. 197).

X. J. N.

Rzeczy ostateczne ob. Eschatologia.

Rzeczycki Jan, gorliwy kalwinista, żył w XVII w. Napisał wierszem wiązanym "ywot bogobojnego i poczciwego człowieka z różnych autorów zebrany i na polski wiersz światu pokazany gwoli pociesze uciśnionego Kła Bożego. 1644 r. Szczegóły z jego życia nieznane.

Rzemiosła u Żydów zaczęły się rozwijać od czasów niewoli babilońskiej. Wprawdzie już w Egipcie Zydzi zapoznali sie z rzemiosłami, ale po opanowaniu Ziemi Obiecanej mniej zwracali uwagi na rzemieślnictwo; rolnictwo i pasterstwo dawało im dostateczne utrzymanie. Król Dawid i Salomon musieli sprowadzać rzemieślników fenickich. Niewola babilońska zmusila Żydów do zajmowania się rzemiosłami różnemi. Prawo Mojżeszowe pod tym względem dawało Żydom całkowita swobodę. Pismo św. wspomina o rzemiosłach metalurgicznych: złotnictwie, srebrnictwie, miedziennictwie, mosiężnictwie, kowalstwie i ślusarstwie (Jud.

XVII, 4; I Reg. VIII, 19; III Reg. XIV); o kamieniarstwie, cegielnictwie i mularstwie (IV Reg. XII, 13; 1 Par. XIV, 1; Ezech. XIII, 11 i t. d.), o garncarstwie (Sap. XV, 7; Matth. XXVII, 7, 10); o stolarstwie, ciesielstwie, kołodziejstwie i snycerstwie (II Reg. V, 11; Is. XLIV, 13); o tkactwie, garbarstwie i namiotnictwie (Jud. XVI, 14; I Reg. XVII, 7; II Reg. XXI, 19; IV Reg. XVIII, 17; Act. Ap. IX, 43; XVIII, 3), (Por. F Vigouroux, Diction. de la Bible. IV, 1044; Ks. Al. Lipiński, Ar-cheol. Bibl. Warszawa 1911, str. 236 -238; L. Herzfeld, Zwei Vorträge über die Kunstle tungen der Hebräer und alten Juden. Nordhausen 1864: Fr. Delitzech, Jüdisches Handwerkerleben zur Zeit Jesu. Erlangen 1875; Fr. Xav. Kortleitner, Archeol. Bibl. summarium. Oeniponte 1906, p. 262-265).

X. R. J.

Rzepko Adolf, ur. w Pradze Czeskiej d. 3 kwiet. 1828 r. ukończył w swem rodzinnem mieście konserwatoryum z odznaczeniem jako wybitny oboista, w 1843 r. ksztalcił się jednocześnie w grze fortepianowej u prof. Tomaszka a nastepnie u dyr. konserwatoryum Dyonizego Webera. Po przebytych studyach przyjechał do Polski. Tu ożenił się z Pauliną Korytkowską i pozostał aż do śmierci. Oprócz utworów pedagogicznych i z dziedziny muzyki świeckiej, R. napisał kilka mszy na głosy mieszane z towarzyszeniem organu, Requiem do słów polskich z towarzyszeniem kwintetu smyczkowego i erganu; Msze polską na jeden głos z organem (wydana staraniem ś. p. Hs. Hordyewicza); Mszę pasterską (z koled.) na instrumenty smyczkowe z organem, pieśni okolicznościwe jak Veni Creator na męskie i mieszane głosy; Pieśni klne na jeden głos, z towarzyszeniem organu (z tych jedna tylko wydana, mianowicie; "W imie Ojca") i t. p.

Oprócz powyższych utworów, które były dawane chórom klnym w rekopisach, cennym dorobkiem dla muzyki kościelnej polskiej sa: Koledy ludowe, zbierane po cześci z ust ludu (wyd Gebethnera i Wolffa) i Koledy oryginal-

piewszym u nas, który takie melodye koledowe stworzył, iż stały się już dzisiaj ludowemi. Oprócz działalności twórczej R. zakładał i prowadził chóry klne w rozmaitych miastach Królestwa, nie wyłączając Warszawy, w której złożył glowe na spoczynek wieczny d. 31 marca 1892 r., ceniony jako człowiek i muzyk. Drukował swoje utwory pod pseunimem "R. Adolf".

Rzepko Władysław syn Adolfa i Pauliny z Korytkowskich ur. we wsi Piórkowie, w górach Świętokrzyskich 21 kwiet 1854 r. Ogólne wykształcenie pobierał w szkołach piotrkowskich a nastepnie prywatnie. Muzyki uczył się od ojca swojego (gry na fortepianie, melodykonie i pierwszych zasad muzyki), dalej od Budzisławy Hollas Mittelstadt, od dyr. Kontskiego, po przebyciu niższych kursów warszawskiego konserwatoryum i od Emila Stillera (skrzypce). Harmonie przeszedl jako lubiony uczeń w temże konserwatoryum, pod kierunkiem St. Moniuszki a dokończające studya u Zygmunta Noskowskiego-prywatnie. Pośród utworów mniejszych i wiekszych w liczbie kilkuset, wymienimy niektóre, poświęcone muzyce klnej: Stabat Matér na głosy męskie (z błogosławieństwem Ojca św. Leona XIII); Msza 4-o głosowa, a capella; Msza na glosy mięszane a capella; *Msza* na 3 glosy równe z organami; *Msza* na 2 głosy z organami; Requiem na basy i 3 głosy tenorów (ad lib.) z organami; kilkadziesiąt Kolęd; Pieśni do Ducha św. (Veni Creator) na rozmaite zespoły; Preludya na organ; modlitwy na głosy solowe lub chóralne zespoły, opracowanie "Zbioru preludyj" ks. Soleckiego i t. d. R. do tej pory (1914) jest czynny jako kompozytor, pedagog i kierownik zespolów śpiewaczych, a od lat 26 współtowarzysz P. Maszyńskiego w "Lutni warszawskiej".

Rzepnicki Franciszek T. J. dziejopis polski, ur. w Wielkopolsce w r. 1710, wstąpił do Jezuitów w Krakowie w 1726, był profesorem humaniorów i filozofii, przez 12 lat prokuratorem swej prowincyi i przez 7 lat konserwatorem archi-wum prowincyi, które wtedy znajdowało sie w domu profesów w Krakowie, + w r. ne, (których część pierwsza powstała w 1780 we wsi Pomiątkowo pod Pozna-łatach pomiędzy 1861 — 63). R. był niem. Napisał ważne dla historyi Kła

w Polsce dzielo: Vitae Praesulum Poloniae et M. Ducatus Lithuaniae. Po spaniae 1761-63, 8-o, 3 t; autor czerpał wiadomości do tego dzieła z licznych źródeł, z których robił wyciągi, dopelpiajac szczegółami do ostatnich czasów doprowadzonymi. Szkoda tylko że nie wymienia dzieł napisanych przez opisywanych dygnitarzy klnych, poprzestając na ogólnych wskazówkach i uwagach; przytem nie zawsze podane tu szczegóły wytrzymują krytykę. Historya prześladowania wiary chijańskiej w Japo nii i t. d. z łacińskiego przełożona. Poznań 1763, 8-o; Historya o pomnożeniu wiary chijańskiej w Państwach Chińskich i t. d. Tże 1756, 8-o. (Por. Sommervogel, Bibliothèque. t. VII, k. 347 i nst; Brown, Biblioteka. 8-0, s. 358 i nst.; Chodyński, Dykcyon. uezon. Polaków. t. 3, s. 52 i nst.; Orgelbrand, Enc. Powsz. t. III, s. 201).

Rzeszowski Ignacy jezuita z XVII w. napisał: Kazanie na pogrzebie Malchera Michałowskiego wojsk. lubelsk. 1687; Usługa żałobna... św. pam. Maryannie z Kowal. Micha lowskiey woyskiey lubelskiey i t. d. r. p. 1659. (Por. Sommervogel, Bibliothèque, t. VII, k. 348).

Rzeszowski Jan bp krakowski, ur. w r. 1411, zrazu służył wojskowo i był pod Warna; z Idzim Suchodolskim wysłany do Bulgaryi, by szukał kr. Wła-dysława, nie przywiózi nie pewnego. Wyświęcony na kapłana w 1461 r. był kanonikiem krak., wysłany od kapituły do króla Kzimierza, pozyskał sobie jego łaskę. Jadąc z Piotrkowa do króla bawiącego w Korczynie, napadnięty prez szlachtę bawiącą się rozbojem, złupiony przez nich, sam uszedł z rak opryszków cudownie opodal Częstochowy w Konopiskach, uciekłszy się o pomoc N. M. P. i ś. Stanisława. Wybrany na żądanie króla bpem 15 sierp. 1471, potwierdzo-ny przez Sykstusa IV d. 13 list. konsekrowany w katedrze krak. 19 stycz. 1472 r. Uczony, obeznany ze sprawami publicznemi, miał zachowanie u szlachty. 1474 dal kapitule katedry swej sporo dziesięcin ze stolu swego na budowę lepszych rezydencyj blizko katedry. pustelni św. Katarzyny pod Bodzęcinem

porował probostwo częstochowskie do klasztoru Paulinów na Jasnej Górze. Przy katedrze krak. zbudował skarbiec z kamienia ciosowego. Polecił wydrukować w Moguncyi Mszał dla dyecezyi krakow. (ob. art. Mszaly polskie). † 28 lut. 1488, pochowany w katedrze krak. (Por. Łetowski, Katalog biskup. krakow.).

M. B.

Rzeszowski Jan h. Półkozic, rodem z Rzeszowa, maż uczony, przez Władysł. Jagielle do spraw politycznych używany np. do umowy z Krzyżakami w Raciażku 1404. Rokiem wprzód dom swój murowany z jurydyką przy ul. Grodz-kiej w Krakowie dal akad. krak., której też był rektorem w 1405 r. Kanonik katedry krak. i proboszcz kolegiaty św. Michała na Zamku, zostaje po przeniesieniu Mikołaja Trąby na stolice gnież. arcbem lwowskim; za jego rządów 1414 r. siedzibę arbpią przeniesiono z Halicza do Lwowa. Kapitulę lwowską ufundowaną przez Wład. Jagielle urządził, wystawił dom dla kanoników i Dunajów przysporzył im dochodów. należący do arcbpa przerobił na miasteczko i otrzymał dla dóbr arcbpich te same przywileje od króla, jakie miał kł gnieźnieński. Z woli pża zjechawszy na Zmujdź, założył w Miednikach z Piotrem bpem wileńskim katedre i wyświecił pierwszego bpa żmujdzkiego. Koronował Elżbietę Pilecką trzecią żonę Wład. Jagielły. † 1436 r. w Rzeszowie; kazal się pochować u św. Katarzyrzyny na Łysej Górze. (Por. Łętowski, Katalog kanoników krak.; Encykl. Nowodworskiego).

M. B.

Rzewuski Gracyan Marcin, ks. kan. katedr. płocki, ur. 11 listop. 1827 r., pochodził ze szlachty podlaskiej, do gimnazyum uczeszczał w Siedlcach, seminaryum duchowne odbył w Warszawie u ks. ks. Misyonarzy, następnie w Janowie, gdzie 1850 r. wyśw. na kapłana. W 1853 przeniósł się do dyec, kieleckiej, gdzie 1855 r. został prof. seminaryum. W 1856 powrócił do dyecezyi podlaskiej, gdzie bp Szymański mianował go prof. seminaryum a od r. 1857 wystawił kł i klasztor, przy którym o-sadził Bernardynów. W 1474 r. inkor- kiem honor. Z powodu wątlego zdroregensem tegoż seminaryum i kanoni-

wia w r. 1858 przeniósł się na probostwo w Liwie, gdzie zawiazał sie stosunek z póżn. bpem Winc. Popielem który zostawszy bpem płockim wezwał R. do Plocka, mianował 1864 kanonikiem katedr., a od 1867 regensem seminaryum, które to obowiązki sprawował do 1874, kiedy przeniósł się na probostwo w Raciążu, gdzie † 7 marca 1897 r. R. od znaczał się wzorowem życiem kaplańskiem i wyjatkowemi zdolnościami pedagogicznemi, dzięki czemu seminaryum płockie zarówno pod wzgledem kultury duchownej, jak nauki wysoko podniósł. Wykłady jego teologii moralnej i kate-chetyki słynely z jasności i praktyczności. Na każdym kroku dawał też młodzieży seminaryjnej żywy przykład gorliwości kapłańskiej. Jego "Katechizm" zarówno "większy" jak "mniejszy" do-tąd uznawany jest za jeden z lepszych podreczników nauki religii dla klas niższych i średnich, skutkiem czego doczekal się licznych wydań. Napisał też O odmawianiu Różańca i Życiorys ks. Warszawa Filochowskiego. Rocha 1896 r. Był współpracownikiem "Enc. Kośc. \* ks. Nowodworskiego.

(Ch.). .

Rzewuski Leon Kreuza zw. archp smoleński unicki, pochodził z ubogiej rodziny, wstąpił do Bazylianów i stopniowo doszedł do godności archimandryty monasteru św. Trójcy w Wilnie. Gorliwy i uczony kapłan, gorący zwo-lennik i obrońca unii, odbył w r. 1617 publiczną dysputę z dyzunitami w Wilnie; w r. 1621 został na kongregacyi bazyliańskiej w Lauryszowie obrany protoarchimandryta cz. generalem Bazylia-nów, ok. zaś r. 1623 archpem smoleńskim i czernichowskim, † w Smoleńsku w r. 1639. Napisal Obrona iedności cerkiewney abo dowody któremi się pokazuje, iż grecka cerkiew z lacińską ma być zjednoczona. Wilno 1617, 4-0; książka Za Synodem Florenckim pko jakiemus Klerykowi Ostrogskieskiemu, i inne. (Por. Wiszniewski, Hist. lit. pols. t. VIII, s. 272 — 273; 315; Orgelbr., Enc. Powsz. t. XIII, s. 204; Stebelski, Ostatnie prace. Kra-ków 1877; art. Smoleńskie arcbpstwo unickie).

Rzewuski Pawel ur. 14 stycz. 1804 r.

w Telalczu w par. przesmyckiej na Podlasiu, z rodziny szlacheckiej, syn Rocha i Maryanny z Ostojskich. Po ukończeniu szkół w Białej i Warszawie wstapił w 1824 do seminaryum u ś. Krzyża, a ukończywszy je z postępem najlepszym, wyświęcony u ś. Jana na kapłana 22 lipca 1827 r. został wysłany na wyższe nauki do seminaryum głównego, gdzie przebywał do końca roku nastepnego. kiedy to arcbp Woronicz (ob.) przezna-czył go na wikaryusza par. ś. Aleksandra, gdzie pracował 11 miesiecy. Jeszcze w sierp. 1829 r został wice-rektorem seminaryum głównego, a w kilka mie-sięcy później zastępcą katechety szkoły wydziałowej w Warszawie. W 1831 r. niesie R. pociechę religijną w lazaretach warszaw., w 1833 zostaje prof. obrzędów w semin. głównem, w 1837 nauczycie-lem religii w szkole obwodowej przy ul. Królewskiej, z której w końcu paździer. 1838 przeszedł do szkoly powiat. drugiej w Warszawie, gdzie uczył do 6 kwiet. 1857. a jednocześnie został powtórnie wikaryuszem u ś. Aleksandra i był nim do polowy lut. 1857, kiedy to został prof. Pisma ś. i języków: greckiego i hebrajskiego w akad. duchownej. Niebawem został kanonikiem metropol, i spowiednikiem katedr. "Sacerdos secundum Cor Dei" gorliwy o zbawienie dusz ludzkich, pracowity nadzwyczaj nauczyciel i profesor, był nadto sędzią i egzaminatorem prosynod, i cenzorem ksiag. Życie prowadził bardzo umartwione: z żadnych dyspens od postu nie korzystal; lat 30 spal tylko na krześle. Arcbp Fijalkowski bardzo go cenil i z rak jego przyjał ostatnie Sakramenta śś. Również poważał go wielce arcby Feliński; mianował go swym oficyałem, dziekanem ka-pituły u ś. Jana (1862) i jednocześnie prosił Ojca św. o mianowanie R. bpemsufraganem warszawskim; okoliczności polityczne jednak kazały odłożyć konsekracyę. Arcbp Feliński wyjeżdżając 1863 r. z Warszawy mianował R. swym wikaryuszem general., który też rządy dyecezyi sprawował dwa lata z górą, bo do 26 paźdz. 1865 r., kiedy został wysłany do Astrachania. Powodem do tego było zaprowadzenie żałoby klnej po wyjeździe arcbpa Felińskiego, którą R. zniósł po roku dopiero na polecenie arcbpa, dalej odmówienie wysłania listu pasterskiego w sprawach politycznych, do-

danie do adresu prosby o powrót Felińskiego i zaniechanie kroków nieprzyjaznych pko Unitom, opór wzięcia w zarzad klasztorów bez zezwolenia pża, zarzadzenie wyboru przelożonej w jednym z klasztorów żeńskich zamiast jej nominacyi. Z Astrachania przybył 20 lipca 1887 r, do Krakowa, gdzie zamieszkał do końca życia w domu należącym do OO. Zmartwychwstańców, w których kle też Mszę ś. odprawiał, a wieczór odmawiał przed Sanctissimum Różaniec. Od konsekracyi bpiej, do której przyjęcia go namawiano, uchyl i się z wielkiej po kory. † 23 paźdz. 1892 r., pochowany na cmentarzu rakowickim w Krakowie. R. cale życie bardzo pracowity, napisal mnóstwo rozpraw i dzieł, przeważnie z różnych języków tłumaczonych. Wydal: Nauki katol. przez Königsdorfera, Warszawa 1843, 2 t.; Słowa Jezusa Chr. do serca młodzieńca, przekład z włoskiego, Warszawa 1845; Powieści moralne ks. Soave (z francus.) Warszawa 1886, 2 wyd.; Krótkie mowy pogrzebowe, przez ks. Steinera, Warsz. 1845; Stworzenie świata czyli wykład I cz. ks. Mojżesza. Tże 1845; Sw. Bazylego mowa o pożytkach, jakie odniese może młodzież z czytania książek pogańskich, przekład z grec. Tże 1845; O obrządkach W. Tygodnia w Rzymie, przez Wisemana, przekład z niem. Tže 1847; Zywot i pisma s. Katarzyny Genueńskiej. Tże 1851; Mowy pogrzebowe wybrane z różnych autorów niem. i z niektórych Ojców Kła. Tże 1852; Kazania dogmat. Koenigsdorfera. Tže 1845, 4 t.; S. Eucheryusza o pogardzie filozofii. Tže 1845; Mowa podczas nabożeństwa za duszę księż. Krystyny Lubomirskiej. Tže 1851; Mowa w dzień zaduszny, z włoskiego 1848; List okólny o poście. Warszawa. 1865; Historye i przypowieści, przez Bonawenturę Giraudeau. Tże 1851; Skarbiec dla dzieci przez Piotra Blanchard'a, Warsz. 1854; Zycie św. Stanisława Kostki, przez Alberyka Blancha (przekład powiększony), 1849; Konstantyna Dyakona Pochwała śś. Męczenników. Tże 1849; Homilie o Mece Pańskiej, kardła La Luzerne, Tże 1846; Opis życia i czynów Pana Jezusa. Tże, 1863, 3 wyd.; Sto pięćdziesiqt kazan albo nauk katechizmowych, przez Alojzego Melchera, przełożył ks.

P. R. Tamże 1910—13, 3 t. (wydanie pośmiertne). R. był jednym z głównych współpracowników Pamiętnika Relig.-Moral.; wykaz jego prac tam umieszczonych podaje Kalendarz katolic. krak. na r. 1888 i Enc. Nowodwor.; pisywał także do czasopisma "Pielgrzym". (Por. Nekrolog R. przez ks. Wincentego Smoczyńskiego w "Kalendarzu Czecha" na 1893; ks. Pelczar, Mowa na pogrzebie R-o; Kazimierz Bartoszewicz, Ks. P. R. bp-sufr. warsz. w "Kwartalniku teolog." V).

M. B.

Rzewuski Wacław, poeta polski i łaciński, ur. w r. 1705, po ukończeniu szkól belzkich podróżował po Europie; ożywiony duchem patryotycznym i cnota pozyskał względy Augusta II i został pisarzem w. koronnym. Trzymając strone Stanisława Leszczyńskiego musiał po jego ustapieniu szukać przytułku za granica, lecz uwolniony od dane-go słowa powrócił do Polski i w dalszym ciągu służył jej radą, czynami i groszem, Po wstąpieniu na tron Stanisława Augusta pracował dalej na chwalę ojczyzny. Za opozycyę na sejmie w r. 1767 wywieziony do Kaługi, otrzymawszy wolność został hetmanem w.koronnym, a gdy tę godność złożył - kasztelanem krakowskim. † w 1779 r. w Siedliszczach. Przyslużył się literaturze krajowej utworami poetyckiemi, tragedyami i komedyami, tlumaczeniami klasyków niektórych, mowami, panegyrika-mi. Z utworów religijnych zaznaczyć należy: Siedm psalmów pokutnych. Warszawa 1773, 8-o, jest to wiersz na psalmy pokutne; Mens humana immortalis. Tže 1761; Siedm mow o religii i t. d. (Por. Chodynicki, Dykcyonarz uczonych Polaków, t. III. s. 53-56; Orgelbrand, Encykl. Powsz. t. XIII, s. 202).

Rzeź św. Bartłomieja ob. Bartłomieja św. noc.

Rzeźba religijna. R. r. chijańska pierwwszych wieków aczkolwiek wzorowała się na sztuce greckiej i rzymskiej, nie stanęła jednak tak wysoko; powściągliwie się bowiem bardzo wobec niej zachowywała: treści duchowo bogatej nie można było wtłoczyć w stare formy pogańskie; chętniej przeto wzorowała się

na sztuce narodu wybranego; światynia! jerozolimska w swej budowie i ozdobie služyla za wzór młodej chijańskiej rzeźbie; ukryte życie w katakumbach również krepowało należyty jej rozwój.

Dopiero ustanie prześladowań i ofiarność papieży, innych pociągająca, znakomicie sprzyjają rozwojowi rzeźby; na nieszczeście jednak z dawnych tych pamiątek nie wiele się przechowało; najwięcej może sarkofagów: mnóstwo ich jest we Włoszech - Rzymie, Rawennie, Pizie, Medyolanie, Weronie; we Francyi w Arles bedzie do 80, oraz w wielu innych miastach.

Sarkofagi pochodzące z pracowni pogańskich nosza ślady tego dość znaczne; dopiero później zwrócono się do Starego i Nowego Test.; niekiedy trafiają się sarkofagi o prawdziwie artystycznem wykonaniu; np. grobowiec Juliusza

Basusa w Rzymie (359).

Postep ciagly, choć stopniowy, zwłaszcza od w. VIII bardzo się daje zauważyć: posągowa plastyka ze śpiżu i kamienia, płaskorzeźba na bramach spiżowych lub taflach ze słoniowej kości, naibardziei we Włoszech i Niemczech się rozwijające, są jak gdyby zapowiedzią przyszłego stylu romańskiego i gotyc-

W tym okresie rzeźbiarstwo postaciowe ściśle się łączy z budownictwem i dobrze na tem wychodzi, jak to doskonale widzimy we wspaniałym gotyku. Wprawdzie tego jeszcze o w. XI i XII powiedzieć się nie da, ale za to w. XIII do najświetniejszych zaliczyć się może. Uczucie religiine znajduje w formach zewnetrznych tak wyraz doskonały, iż zdolne są one porwać i zachwyt z duszy chijańskiej obudzić. Pierwsze miejsce pod tym względem należy oddać Francyi i Niemcom: rzeźby zdobiące katedry z północnej Francyi, odlewy śpiżowe z Dinant pod Namur, plaskorzeźby Chr., M. B. i Apostolów w Halbersztadzie; rzeźby na ambonie w Wechselburgu, figury na tak zw. zlotej furcie w Freibergu, odlewy spiżowe w Hildesheimie i w Salzburgu to wiecznotrwałe pomniki świetnego okresu rzeźby chijańskiej.

Slabiej się rozwija znowu w Hiszpanii i w Anglii, podobnie jak i na Wschodzie. Zato we Włoszech kwitnie wspaniale w takich przedstawicielach jak Mi-

kołaj z Pray (ur. ok. 1204 r.)—płaskorzeźby ambon pizańskiej i sienneń kiej i syn jego Jana: śladami ich idzie An-

drzej Pisano (1280-1345).

Kiedy jednak pod koniec wieków średnich wkradł się czczy formalizm, rutyna i mechanizm, uczuwano ogólnie potrzebę tchnienia nowego życia w sztuke: zwrócono się do dawnych wzorów klasycznych, ale wprost bezpośredujo pomijając dorobek i doświadczenie sztuki chijańskiej, która doskonale rozwiązała problemat pogodzenia myśli religijnej z forma klasyczną. Bląd ten zemścił się na odrodzeniu (renesansie), które stopniowo wyrodniejac przekształca się w barok i rokoko.

Ale ma przecież i odrodzenie swoich świetnych przedstawicieli, którzy trzymajac sie kierunku chijańskiego, umiejetnie korzystali ze zdobyczy odrodzenia: we Włoszech: Lorenzo Ghiberti (1378-1455) daje spiżowe podwoje chrzcielnicy. a Donatello (1386—1466) plaskorzeźby na ambonie kła św. Wawrzyńca we Florencyi; Łukasz (1400-1428) i Andrzej della Robia (1437-1528)-rzeźby terrakotowe. Królem jednak odrodzenia bedzie Michał Anioł (ob.), który potega swego geniuszu umiał stworzyc niesmiertelne arcydzieła,

W Niemczech tymczasem Adam Kraft († 1507), Wit Stwosz (ob.), Piotr Vischer w Norymberdze, Michał Pacher trzymaja się kierunku tradycyjnego.

Dopiero nadzwyczajny wpływ Berniniego (1598-1680) prowadzi rzeżbę chijańska na manowce: teatralność i brak powagi w ruchach, napuszoność, przeładowanie, gonienie za efektem, dziwaczność symbolów i alegoryi-oto co obniżyło poziom sztuki w ogóle, a nie mniej i rzeźby chijańskiej.

Wiek XVIII i XIX usiłował odrodzić plastyke zwłaszcza świecką, co znów nie pozostało bez wpływu i na chijańską; zaslugi w tym kierunku polożyli; Antoni Canova, Albert Thorwaldsen; również w Szwecyi, Belgii i Niemczech ruch ten bardzo się zaznaczył.

U nas rzeźba religijna idzie temi samemi torami co i w ogóle rzeźba europejska. Rzeźba religijna zjawia się wraz z religią chijańską, najpierw w Wielkopolsce gdzie wybudowano pierwsze z granitowych kostek kly. Klasztory Benedyktynów jak zwykle na polu sztuki, tak i w dziedzinie rzeźby wielkie polo-żyły zasługi. Z ówczesnych zabytków zepsuciu poczucia religijnego: jezcze kł rzeźby religijnej w okresie romańskim na uwage zasluguja: bronzowe drzwi gnieźnieńskie, tablice erekcyjne i plaskorzeźba N. M. P. z Dzieciątkiem Jezus w Strzelnie, podobna plaskorzeźba w Tumie (w Łęczyckiem).

Okres gotycki świetnie się w Polsce zaznaczył takim mistrzem rzeźby jak Wit Stwosz (ob.), jego nadzwyczaj zdolny uczeń Jerzy Hueber z Passau w Bawaryi oraz cała późniejsza szkoła Wita

Stwosza.

Cudnym pomnikiem artystycznej twórjest tryptyk czości Wita Stwosza kła maryackiego w Krakowie, jak również i cały kł bogaty jest w artystyczna rzeźbę: tryptyk ten to cala epopeja chijańska, wyśpiewana przez natchnionego mistrza, któremu nie dorównały późniejsze wieki, choć również świetnie rzeźba sie rozwijała.

Odrodzenie czasów Zygmuntowskich stanowi epokę chwili dla rozwoju rzeźby religijnej. Zygmunt I sprowadza Włochów do budowy pałaców na Wawelu i kaplicy własnej fundacyi w katedrze krakowskiej; sama więc kaplica, mauzolea bpów Tomickiego i Gamrata są zdobione przez włoskich rzeźbiarzy renesansu; oltarz srebrny w kaplicy Zygmuntowskiej, choć renenansowy, ma jednak w sobie coś z natchnienia religijnego średniowiecznych mistrzów; do ozdoby tego arcydziela przyczynił się swemi zlotniczemi rzeźbami Peter Flötner; wiele szczerego religijnego uczucia ma również bronzowy grobowiec krdła Fryderyka Jagiellończyka, dzielo prawdopodobnie Piotra Vischera z Norymbergi.

Wśród innych na wzmiankę zasługują: Jan Michałowicz z Urzędowa (ok. 1570), wykształcony pod kierunkiem Włochów, twórca kilku pomników biskupich w Krakowie i Poznaniu; Jan Marya Padovano - jego diuta prawdopodobnie nagrobek Szydłowieckiej Opatowie: Jan Cini z Sienny pracuje około przepadłych grobowców dla żon Zygmunta Augusta; Santi Guci również

rzeźbiarz królewski.

Ten jednak tak świetny rozwój w okresie poprzednim przechodzi w upadek stylu renesansowego: barok propagowany szczególniej przez Jezuitów i tak modny śś. Piotra i Pawła w Krakowie, dzielo Jezuitów do ozdoby którego sprowadzono rzeżbiarza Hieronima Canevesego, na ten zarzut nio zasługuje; ale widać to juž bardzo w kle św. Anny w Krako-

Nižej stokroć pod względem smaku i artyzmu stoją pomniki bpa Szaniawskiego, Kajetana Soltyka, Jana III i

Michala Korybuta.

Nie wielki wpływ zdołają wywrzeć na odrodzenie rzeźby utworzone (ok. 1815) katedry rzeźby przy uniwersytetach w Krakowie i Warszawie—za krótko istniały. Dopiero ok. 1840 r. zjawia się kilku wybitniejszych rzeźbiarzy: Tatarkiewicz, Sosnowski, Brodzki, Kossow-

ski i kilku innych.

Z doby najbliższej prawdziwie szczerem natchnieniem religijnem i odczuciem glęboko ducha chijańskiego odznaczyła się Tola Certowiczówna, kanoniczka z Warszawy, której "św. Franciszek z Asyżu" swą prostotą i niebiańskim zachwytem może porwać widza w zaświaty. (Por. Enc. Kośc. Nowodworskiego, art. "Rzeźbiarstwo" i "Rzeźbiarstwo w Polsce", oraz bibliografia tamże przytoczona).

Rzuchowski Feliks Dunin T. J. ur. w Malopolsce w 1706 r., wstąpił do Towarzystwa w r. 1722, uczył gramatyki, humaniorów i retoryki, filozofii i teologii moralnej, był rektorem w Kamieńcu, rzemyślu i Jarosławiu. † w Łucku P768 r. Napisal: Oratio qua sacra diademata Illustrissimo, Excellentissimo et Reverendissimo Domino Dno Venceslao Hieronymo de Boguslawice Sierakowski Episcopo Premislensi thaumaturgae Matris Coronatori reddita sunt etc. 1755. (Por Sommervogel, Bibliothèque de la Comp. Bru-xelles 1900, t. IX. Suppl. 4-0, k. 828).

Rzym — rezydencya pża, siedziba ogólnego zarządu całego Kła katolickiego, środowisko katolicyzmu, "Wieczne Miasto". W Rzymie, gdzie prawdopodobnie wkrótce po Zielonych Swiatkach powstała już gmina chijańska, której prawowierność chwali św. Pawel w Liście do Rzymian (ob.) obrał sobie św. Piotr (ob.) glowa Apostolów, jako swoją sto-

lice bpia i tam też żywota śmiercia meczeńska dokonal. Dla tego też następcy św. Piotra jako bpi Rzymu, dzierżą zarazem prymat nad calym Klem. W wypelnianiu swoich praw prymacyalnych w najwyższem kierownictwie Klem posługuje się pż przedewszystkiem swojem prezbyteryum, t. j. Kolegium kardynalskiem i calym zastępem urzędników i władz, które razem noszą nazwę Kuryi rzymskiej (ob.). Wszyscy krdłowie, nawet nie rezydujący w Rzymie mają tam swój kł tytularny. Dyecezyą rzymska zarządza pż przez krdła wikaryusza. Dla wielkiej części Zachodu był R. bezpośrednio punktem wyjścia Chrystyanizacyi, a zarazem źródłem organizacyi klnej zwłaszcza dla Włoch, Anglii i Niemiec; pośrednim dla calega świata. Podczas srogich prześladowań wielu chijan stwierdziło w R-e śmiercia meczeńska swą stałość w wierze, przedewszystkiem zaś apłowie śś. Piotr i Paweł. To też miejsce ich wiekuistego spoczynku stało sie celem pielgrzymek całego świata chijańskiego. Ustanowienie przez Bonifacego VIII roku jubileuszowego ściągała do R. nieprzeliczone zastępy pielgrzymów, które przybywały peryodycznie tam, nie bacząc na trudy i przeciwności. Nie-zależnie od tego w różnych okolicznościach dażą ustawicznie do Rzymu legiony wiernych, aby paść na kolana przy grobie apłów, złożyć hołd zastępcy Chrystusa na ziemi, odwiedzić miejca świete, ogladać i podziwiać skarby wiedzy, sztuki nagromadzone w biegu wieków przez pży, a przedewszystkiem krzepić się w prawowierności i przywiązaniu do Stolicy Aplskiej. Jednym z glównych celów pielgrzymów, przy czem pozyskują liczne odpusty, jest też nawiedzenie 7 bazylik: Jana Lateraneńskiego, śś. Piotra, i Pawła za murami, S-ta Maria Maggiore, ś. Wawrzyńca za murami, Sta Crore in Geruzaleme, ś. Sebastyana. 5 pierwszych, z tych bazylik zowia się klami patryarchalnymi. Dla tych pielgrzymów ze Wschodu i Zachodu już w ówczesnem średniowieczu, wznoszono, zwłaszcza w Watykanie, hospicya narodowe: i z tych niektóre w formie zmienionej zachowały się dotąd. Potężną, powszechną oberża dla pielgrzymów Trinitá dei Pellegrini wybudowali później pże. Wiele wspomnień o doniosłem znaczeniu historycznem do-

chowały one hospicya aż do naszych czasów. Ponieważ hospicya były jednocześnie i szpitalami, przeto osadzono przy nich dla opieki duchownej pewną liczbę kapłanów danej narodowości, które stały się kolebką przyszłych kolegiów kaplańskich różnych narodowości. Ze szpitali w średniowieczu s. Spirito in Sassia pozostawał pod szczególną opieką pży i stąd posiadał liczne przywileje.

Wielkie znaczenie zdobył sobie R. jako siedziba i pepiniera sztuki klnej. Początki tego znaczenia sięgają katakumb, cmentarzy i oratoryów z epoki prześladowań pierwszych wieków, a dosięgają pełnego rozkwitu w bazylikach IV-VII w., zwłaszcza w ich ruchomych i nieruchomych bogactwach, szczególnie w mozaikach. Na w. VII—IX przypadają budowy lub przebudowy klów i ich zdob. nictwa mozajkami, jak S-ta Maria in Cosmedin, S-ta Maria Antiqua, s. Saba, s. Agnieszka za murami, s. Georgio in Velabro, Quatro Coronati, s. Clemente (kł podziemny Konstanc.). Sztuka średniowieczna R-u prócz Kosmatów, kaplicy ś. Wawrzyńca przy Lateranie (Sancta Sanctorum) i kla s. Maria sopra Minerva, jedynego kla gotyckiego w R-e, niczem wybitniejszem poszczycić się nie może: natomiast tem potężniej i wspanialej rozwinęła się sztuka klna w epoce Odrodzenia za Sykstusa IV, Ale-ksandra VI, Juliusza II i Leona X. W tym czasie błyszczały nazwiska nie-porównanych mistrzów jak: Bramante, Rafael, Michał Aniol i in., po których pozostały takie arcydziela jak ś. Piotr Sykstyna. S-ta Maria del Popolo, delle Pace, dell Anima i in.; z zakresu rzeźby i malarstwa. I barok miał w R-ie swoich wielkich przedstawicieli, jak Vignolo (kl. al Gesú), Maderna (fasada ś. Piotra), Bernini (kolumnada ś. Piotra), Koniec w. XVIII i początek XIX wydał grobowce Canowy i Torwaldsena, a szkoła Nazarejczyków usiłowała pociągnać sztukę ku nowym idealom. Pierwszorzedna wartość posiadają zbiory sztuki w muzeum watykańskiem i lateraneńskiem.

I pod względem wiedzy R. położył zasługi olbrzymie, stwarzając szereg instytucyj naukowych pierwszorzędnej doniosłości. Archiwum watykańskie sięga początkiem swoim V w. Biblioteka Stolicy Aplskiej (Vaticana) jest dziełem Mi-

kołaja V i jego następców. Z nieocenionych skarbów, przewyższających znacznie wszy tkie inne księgozbiory świata, korzystają corocznie setki uczonych. Po ustanowieniu w 1303 r. studyum generalnego, publiczna praca naukowa w kierunku klnym, z chwila powrotu pży z Awinionu rozwinela ruchliwa działalność. Poczawszy od XVI w. zaczely sie muożyć instytucye dla studyów filozoficznych i teologicznych, z chwila gdy poszczególne narodowości i pże jeli zakładać kolegia i seminarya dla duchownych. Dzisiaj każdy prawie kraj posiada swoje kolegium narodowe, a žadne miasto świata nie posiada tyle uczelni wyższych świeckich i duchownych co R. Do tego dodać naležy akademie rzymskie, zalożone za czasów Bessariona (ok. 1440 r.), które w znacznej części dosięgły znacznej powagi i dotąd istnieją. Otwarcie do użytku publicznego archiwum watykańskiego przez Leona XIII, zrodziło inne instytuty historyczne, dla wykorzystania zawartych tam skarbów dziejowych. Nieskończenie bogate pole do badań otworzyły planowo prowadzone wykopaliska starożytności rzymskich, świeckich i chijańskich, z któremi wiąża się nazwiska mężów takich uczonych, jak Winckelman, Rossi, Wilpert, Lanciani, Boni i in. Zasługi ich około badań archeologicznych są olbrzymie, a jednoczy się z nimi ustanowiona przez pża Piusa IX Comissione di archeologia.

Prawie wszystkie zakony, kongregacye maja w Rzymie swoje konwenty lub naczelnych przedstawicieli. Majątki wielu klasztorów rzymskich zostały jak w całych Wioszech przez rząd skonfiskowane. Zakony, kongregacye i poszczególne klasztory nie z stały przez prawo zjednoczonych Włoch uznane, istnieją więc jako wolne prvwatne związki i st:warzyszenia. Wielkie znaczenie społeczne miały liczne w średniowieczu założone bractwa, mające oprócz celów religijnych także zadania rekodzielniczo-gospodarcze. Liczne też były fundacye na cele dobroczynne, z których korzystali ubodzy i różne rodzaje po rzebujących pomocy mieszkańców Rzymu.

Historya R·u jako miasta chijańskiego rozpoczyna się ze zwycięstwem Konstantyna W. nad Maksencyuszem, przy moście milwijskim 312 r. Zalożenie

wschodnie i zachodnie (395), przeniesienie stolicy zachodniego państwa za ces. Honoryusza do Rawenny, wszystko to pociaga za sobą polityczny i materyalny upadek R-u. Jeszcze sroższe ciosy zadały miastu walki i wrzenia w V VI w., spustoszenie przez Alaryka (410), jeszcze straszniejsze i 14 dai trwajace przez Genzeryka (455), upadek państwa zachodniego (476), ucisk Ostgotów, rabunki za Belizara (536) i Totili (546). W tej epoce oplakanej stal się R. pod względem zarządu i bezpieczeństwa zdany na laskę państwa wschodniego, które groziło mu zupełnem wchłonieciem pod względem kulturalnym, społecznym i politycznym. Wobec obojętności rządców bizantyjskich o pomyślność ludności miasta troska dobroczynna i społeczna spoczywała jedynie na barkach pży. Nastepstwem tego jak i wskutek rozległych nadań na rzecz państwa przez Konstanty-W., rosło coraz więcej znaczenie pża. To też gdy dla obrony miasta pż przyzwał na pomoc Franków i Pipin w szczerem przywiazaniu do Kła nowe uczynił na rzecz Stolicy Aplskiej darowizny, R. wyrósł na stolicę Państwa Klnego (ob. Kościelne Państwo). Groza wtargnięcia Saracenów przez świetne zwycięstwo pod Ostja (849) zostala szczęśliwie uchylona, a prawy brzeg Tybru przez wzniesienie muru Leontyńskiego za Leona IV zabezpieczony. Niebawem jednak rozpoczęły się dzikie walki rodów arystokratycznych miedzy soba (Krescencyuszowie i Tuskulanowie, Frangipanowie i Pierleonowie, Orsiniowie i Kolonowie), które ciągną się przez w. X, XI i XII wiele szkody przynoszą państwu. Wiek XI odznacza się nadto walką papiestwa z cesarstwem (inwestytura) w następstwie czego przyzwany na pomoc przez Grzegorza VII Robert Guiscard (ob.) pustoszył R. (1084). Toczące się dalej walki wiodą do politycznych przewrotów w r. 1143 lud rzymski stwarza sobie senat, w 1145 powstaje republika rzymska, na czele której staje Arnold z Brescii (ob.). Dopiero Fryderyk Rudobrody 1155 polożył temu ko-niec. Ciężkie polożenie pży wobec walk z ce arzami z domu Hohenstaufów i antipżami, podział stronnictwa Gwelfów i (hbelinów (ob.), rosnąca coraz więcej anarchia, dają arystokracyi rzymskiej Knstpola (330 r.), podział państwa na podniete do ustawicznych starć. Jeszcze

bardziej rozpaczliwem stało się położenie Chigich, Colonów, Corsinich, Dorii, Farmiasta, gdy Klemens V 1309 r. prze-nesich, Medicich, Odescalchich i innych), niósł stolice swoją do Awinionu. Roku 1347 Rienzi Cola (ob.) obala panowanie arystokracyi rzymskiej, w r. już 1348 zmuszony jest uciekać, wraca jednak, przywłaszcza sobie godność senatora, lecz 1354 zostaje okrutnie zamor-dowany. Chociaż krdł Albornoz przywrócił w R-e porządek a Grzegorz XI przeniósł tu napowrót swoją stolicę, schyzma zachodnia dalsze w Kle czyni Dopiero z Mikołajem V i spustoszenia budzącem się odrodzeniem rozpoczyna się dla R-u epoka świetności. Mimo starań licznych rodzin arystokratycznych, które wznosiły dla siebie wspaniałe pałace i czyniły z nich małe warownie, ogólny wyglad miasta wskutek ustawicznych walk i rabunków, burzeń i pożarów przedstawiał się opłakanie, gdyż budowano bez planu nie dbając o ulice i domu dla uboższej ludności. Gmachy publiczne, bazyliki i kły byly w zaniedbaniu, a nie było ani rak, ani środków do należytej opieki nad niemi. Dopiero Mikołaj V i jego następcy po-dejmują śmiało dzieło wskrzeszenia Wiecznego Miasta. Pży XVI i XVII w. śmiało nazwać można twórcami świetności R-u, chociaż niebywałe spustoszenie (Sacco di Roma) 1527 chwilowo przerwało twórczą działalność. Za Klemensa VII wiele kłów zostało z gruntu odrestaurowanych; Pawei III pozyskał Michała Aniola dla budowy ś. Piotra, odmalowania Sykstyny i w ogóle rozwinał szeroka działalność budownicza (Capella Paolina, Sala Regia, Zamek ś. Anioła, Farnezyjskie gmachy, obwarowanie miasta i t. d.). Grzegorz XIII wzniósł Kwirynał oraz inne wspaniałe budowle, rozpoczął rozszerzenie miasta. Sykstus V prowadził dalej to dzieło, wzniósł obelisk przed ś. Piotrem i rozszerzył bibliotekę watykańską i poruczył Fontanie wiele przebudowań w stylu barokowym. Panel V wykończył ś. Piotra i w ogóle uczynił wiele dla pomyślności i ozdoby R-u. Tę twórczą działalność około upiększenia miasta przez budowę pałaców, klów (al Gesu, s. Ignazio), klasztorów, oraz zakładanie placów, ogrodów publicznych i willi prowadzili dalej papieże, pochodzący z wielkich rodów rzymskich (Albonich, Barberynich, Borghesich,

przy pomocy takich mistrzów jak: Bernini, Fontana, Borromini, Pozzo i in. Najazd Francuzów 1809-1810 sprowadził zagrabienie wielu arcydzieł sztuki. które wszakże następnie do R-u powróciły. Rozbudzone w początku XIX w. knowania bezbożne nurtowały panowa-nie Piusa VIII, Grzegorza XVI, aż doszły do swego szczytu za Piusa IX i doprowadziły do zagarnięcia R-u przez-Piemontczyków 20 wrześ. 1870 r. (Por. R. v. Reumont, Gesch. d. Stadt. R. 3 t., 1867-70; Rzym papieży. Warszawa 1898; Armellini, Le chiese di R. Roma 1891; Pastor, Gesch. d. Päpste. 1899—1909; de Waal, Roma sacra. 1905; Baumgarten, D. Papst, d. Regierung u. Verwaltung d. h. Kirche in R. 1904; Buchberger, Kirchl. Handlek t. II. k. 1805 i nst.).

(Ch.)

do Rzymian List ob. Pawła św. Listy.

Rzymska dysputa ob. Dysputa.

Rzymska liturgla ob. Liturgia.

Rzymska prowincya kościelna ob. K ościelne Państwo.

Rzymski Indykt jest to powtarzający się okres 15-tu lat, używany niekiedy w bullach papieskich, w dokumentach, dyplomatycznych i innych pismach publicznych. Indykt jako termin astronomiczny znany był dawno, bo przed narodzeniem Chrystusa Pana; pierwszy raz w publicznem zastosowaniu spotykamy go w r. 1582 i od tego czasu stale jest wymieniany w kalendarzu rzymskim. Sposób odszukania Indyktu dla danego roku jest nastepujący: do liczby roku dodajemy 3, gdyż Chrystus Pan przychodzi na świat w trzecim roku Indyktu i dzielimy całą sumę przez 15; pozostałość od dzielenia będzie liczba Indyktu dla danego roku, jeżeli zaś suma dzieli się całkowicie, wtedy liczba 15 będzie Indyktem danego roku. (Por. Brev. Rom. De anno et ejus partibus).

X. M. S.

Rzymski patryarchat, tytuł ten do

najdawniejszych czasów przysługiwał pżom jako głowie całego Kla; urzędowo z mianem "zachodniego" występuje od podzialu państwa rzymskiego za Konstantyna W. na zachodnie i wschodnie. Gdy część wschodnia obejmowała jedną prefekture oraz patryarchaty Aleksandryjski i Antyocheński, do których przybyły później Jerozolimski i Knstpolski, patryarchat zachodni (rzymski) rozciagal sie na 3 prefektury (Illyrium occidentale, Italia i Gallia) z 8-ma dyecezyami cywilnymi (Italia, Illiricum, Africa, Hispania, Gallia (septem provinciae, Britannia, Macedonia, Dacia), razem 69 prowincyj. Cesarz Gracyan 379 r. prowincye: Macedonia, Achaja, Kreta. Tessalia, stary i nowy Epirus, obie Dacje, Mezya, Dardania i Prevolitona odstąpił współregentowi Teodozyuszowi; wchodziły one jednak w dalszym ciągu w skład R. P u. Leona III pomimo oporu pża przemocą oddzielono tę część od R. P-u, tak że przy nim terytoryalnie pozostało 7 dyecezyj cywilnych; nie mniej pž i tutaj zachowal naczelny kierunek i juryzdykcye. Trudno co prawda rozróżnić czy czynności, jakie pże w tych prowincyach wy konywali, pochodzily z ich charakteru ogólnej glowy Kla, czy też R. patryarchy, gdyż zlewały się one w nierozdzielną całość. Odkąd jednak patryar-chaty wschodnie odpadły od jedności klnej, rozróżnienie patryarchy rzymskiego i pża, straciło praktyczne znaczenie, rzady bowiem w Kle katolickim sam jedynie pż wykonywa. Pomimo to pojęcie R. patryarchatu z punktu historycznego nie stracilo swego realnego znaczenia. (Por. A. Octaviani, De veteris finibus Patriar. Romani. Neapoli 1828; Fr. Maassen. D. primat d. Bischofs v. Rom u. d. alten Patriarchalkirchen, Bonn 1853, str. 112—135; Hefele, Conc. Gesch. I, 2 Aufl. str. 394 i nst.).

(Ch.).

Rzymski Paweł ks. ze zgrom. Misyonarzy, ur. w r. 1784 w miasteczku Włosty, odbył nauki średnie w Tykocinie i wstąpił do Misyonarzy w 1803 r. Odznaczyl się tu pobożnością i niezwyklym zapałem do nauk; zdobył znajomość jezyków obcych i po skończeniu studyów

lozofii w seminaryum św. Krzyża w Warszawie, od r. zaś 1810 do 1816 w Poznaniu. Powróciwszy do Warszawy znów uczył w seminaryum świeto-krzyskiem teologii, w uniwersytecie zaś warszawskim Pisma św. i hebrajskiego. Niedługo potem na życzenie ks. wizytatora Symonowicza poświęcił się całkowicie dla zgromadzenia w domu Świętokrzyskim. Uporządkował bibliotekę, wprowadził ulepszenia do drukarni i spełniał zamiłowaniem obowiązki profesora przez lat 9. W r. 1826 mianowany wizytatorem zajaśniał na tem stanowisku cnotą roztropności, umiejętności wychodzenia z ludźmi, których ujmował swą dobrocią, zwłaszcza wobec prostaczków okazywał się dla nich prawdziwym ojcem, troszcząc się o gruntowne nauczanie ich zasad wiary. O ile zawsze był skromny i niewymagający, od tyle na stanowisku wizytatora przymioty te tym dobitniej się w nim zaznaczyły. W trudnych warunkach postawiony w czasie politycznych zamieszek, umiał wytrwać na stanowisku prawdziwego sługi olta-rza i nie uląki się pogrózek, ani potwarzy, całą swą nadzieję w Bogu pokladając. Roztropnie też radził sobie i zgromadzeniu, gdy wyniknęły trudności komunikowania się z superyorem generalnym w Paryżu. W kwestyi malżeństw mieszanych R. stał twardzo przy prawach i przepisach Kla. Gdy w r. 1832 rząd zaproponował R-u godność archpa warszawskiego, R. stanowczo odmówił. Za wizytatorstwa R-o powstała nowa instytucya dobroczynna pod opieka Córek Milosierdzia, Ks. Edward Lubomirski zapisał 400,000 złp. na urzadzenie jakiejś instytucyi miłosiernej w Radzyminie. Miejsce to jednak okazało się nieodpowiedniem. Postanowiono tedy wznieść szpital dla chorych na oczy w Warszawie i przyłączyć nową instytucyę do szpitala Dzieciątka Jezus. R. zwrócił wtedy uwagę, że intencyą zapisodawcy było stworzyć nową, niezależną od innych instytucyę. Wtedy uwzględ-niono uwagi R - o i wystawiono w r. 1827 specyalny szpital dla chorych na oczy pod opieką Córek Miłosierdzia przy ulicy Smolnej pod nazwą Instytutu oftalmicznego. R. † d. 1 sierp. 1833 r. Z prac naukowych R-o znane są: Wyzajał w r. 1808 stanowisko profesora kład obrzędów kościelnych. Warszahermeneutyki, hebrajskiego, greckiego i fi- wa 1857, wyd. 3-ie; Książka do nabozeństwa; Maxymy św. Wincentego; Metoda śpiewu kościelnego; Cantionale ecclesiasticum. Varsaviae 1846, wyd. 4-e; Zbiór modlitw; Podręcznik kaznodziejstwa; Prawo kościelne w Polsce, jako dodatek do dziela Grovin'a; nadto Historya domu zgromądzenia Misyonarzy w Poznaniu, w rękopisie, i in. (Por. S. Orgelbranda, Enc. Powsz. t. XIII, s. 228 i nst.; Mémoires de la Congr. de la Mission. Paris 1863, t. I, s. 481—494).

X. J. N.

Rzymski Wojciech z Warszawy, żyjący w XVI w. przełożył z greckiego na polski język Arysteasa Kronika starorodawna y ktemu pobożna, o poważnych rozmowach Ptolomea Filadelfa Monarchi Egiptskiego, które miał z uczonemi Hebrejczyki, których pospolicie siedmdziesiąt wykładaczów abo Tłumaczów zowią, o porządnym y sprawowaniu y zachowaniu królestwa swoiego i t. d. Kraków 1578, 4-0, druk gocki. (Por. Jocher, Obraz bibliogr. hist. liter. t. III, n. 8737).

## KONIEC TOMU XXXIII i XXXIV.



## SPIS AUTORÓW.

Oprócz wymienionych w poprzednich tomach Encyklopedyi podręcznej przyjęli nadto udział w t. XXXIII — XXXIV następujący Autorowie.

- X. E. D. Ks. Edward Detkens.
  - Rr. Ks. Julian Ryster, kandydat teologii.
- A. S. Ks. Dr. A. Szymański profesor seminaryum włocławskiego.

PODRĘCZNA ENCYKLOPEDYA KOŚCIELNA.



